[image: ]


שו"ת

אות לטובה

מאת החכם השלם כמהור"ר  יצחק עטייה זצ"ל

הודפס פעם אחת בשנת תקפ"ח (חפצתי) בליוורנו.

ועתה יוצא לאור במהדורה חדשה באותיות מאירות עיניים עם הוספות חדשות להקל על הלומד.
  אלול תשפ"ג
מהדורה מורחבת ומתוקנת זו הינה בבחינת קנקן חדש מלא ישן, בסדר חדש ובאותיות מאירות עיניים, עם מראה מקומות וללא ראשי תיבות וקיצורי תיבות.
































[image: ]



































[image: ]






























תולדות המחבר
מו"ר חכם יצחק עטייה היה בנו השלישי של מו"ר הרה"ג חכם ישעיה זצ"ל, שנת לידתו לא 	נודעה בדיוק, אך יש להניח שנולד בשנת תקט"ו (1755) - תקט"ז, בארם צובא (חלב) שבסוריה.  
אביו הוא מחבר ספר השו"ת 'בגדי ישע' ותלמידו של חכם יהודה קצין, וממנו למד חכם יצחק עטייה את תורתו. 
חייו של חכם יצחק עטייה היו חיי צער מלווים ביסורים קשים ומרים. בהקדמתו לספר זרע יצחק מספר רבינו על אשת נעוריו כדברים האלה: "אשת נעורי אשת חיל מנשים באוהל, והנה היא לאה בת היקר ומאד נעלה, איש תם וישר כה"ר מנחם בן שבתי, חלתה את חליה ד' וה' שנים, ובתוך הזמן הזה ילדה ג' בנות, ושתים הנה נלב"ע בחייה, וקשיא סיפא ותצא לקראתם, מתה עלי לאה, קשה עלי פרידתה אשת נעורים, ושבקה בת ו' חדשים... וסוף כל סוף בת קמה עם אמה וחלי"ש שבקת". לאחר פטירת אשתו הראשונה נשא אשה בשם: "סבתיה מב"ת בת הישיש ונשוא פנים כה"ר אברהם סתהון נ"ע, גם היא נפלה בחולי גדול ויהי כפשע בינה ובין המות בר מינן, ועשינו לה שינוי השם ושינוי מקום ואשתני למעליותא, ואותה קראתי בשם שמחה ועלינו לשבח לאדון הכל כי גבר עלינו חסדו...".  
בכך לא תמו ייסורי רבינו, מגפת האבעבועות שפרצה בשנים תקנ"א-ב "פגעה מדת הדין בהבל שאין בו חטא קרוב לשלש מאות ילדים כבן שש כבן שבע, ומתוכם כעין החשמל פגעה בבני ידיד נפשי, אף רוחי בקרבי חלבי ודמי ואחרון הכביד קשיא סיפא על מות לבן אוי לי שכך עלתה בימי, מרגלית טובה היתה בידי ואיבדתיה".
בן זה, היה בנו בכורו מאשתו השניה, שנקרא ישעיה, ע"ש אביו של רבינו. היסורין לא פסחו על רבינו, ופגעו גם בו. הוא עצמו נפל בחולי גדול אשר פיו יכנהו בשם: " חולי של דור עיקש ופתלתול, ונחליתי קרוב לששה חודשים כגוף בלי נשמה ח"ו. ובריך רחמנא המחזיר נשמת לפגרים מתים ומחלאים רעים ורבים הצילני".
שאר בניו של רבינו, המוזכרים בהקדמה לספר "ויקרא יצחק" ועם הברכות והתודות לכל אשר סייעו בידו הוא מברך גם את יוצאי חלציו בזה הלשון: "...גם ברך יצחק לשיורי ברכה, לזרעא מעליא דנפיק מינאי ראשון בקודש הח' המ' והנה שולם אברהם בראש הי"ו. שני בקודש לומד תורה ומלמדה הח' המ' עד דוד הגדול הי"ו. והחוט המשולש ח' יעקב הי"ו. הם ובניהם ונשיהם. ורביעי בקודש שהלך עמי בגולה אליהו הי"ו. הוא וכלתו סי' מרים ובתי הנעימה כי שרה שמה, בחיק ירא אלקים תינתן, ואם הבנים שמחה מב"ת.
כשלושים שנה לאחר מכן בחודש אב התקפ"ד שוב פוקדות הצרות את רבינו. בשנה זו, אירע רעש גדול. ברעש זה נספו רבים מבני ישראל ובניהם גם בנו האחרון. בהספד שנשא עליו "פטירת גבירנו ושרנו הודנו והדרנו, הגביר המפואר השר והטפסר, שמו נודע בשערים, לפני מלכים יתיצב ארי בן ארי מגזע היחס והמעלה דין הוא הדר האמור בתורה דמשתבח ביה קרא החכם המ' רצ"ו כמהר"ר סי' עזרא חיים פיג'וטו תנצב"ה שנלב"ע בימי הרעש לתפ"ץ (=לא תקום פעמים צרה)", מזכיר את בנו נספה גם הוא ברעש "...את חטאי (=את חסרונותי) אני מזכיר היום בעו"ה פגעה מדת הדין בבני ידידי בתראה שלים יניק וחכים משה שפיר נ"ע...ואתו עמו בן דודו בן אחימל"ך ח"ר חלפון הי"ו בן זקונים הוא לו התלמיד ונחמד עזרא חיים נ"ע, שהיו לומדים ביחד...גם בבית בן אחי משכיל ונבון כה"ר ישעיה נ"ע פגעה מדת הדין בבנו הגדול חיים נ"ע וג' בנותיו...גם בשאר משפחתי ובית אבי פגעה מדת הדין במספר הסמוך לי' נפשות לא ידעתי אכנה...".
חכם יצחק עטייה כתב את הספרים הבאים: 
זרע יצחק , ויקרא יצחק על התורה.
 זכות אבות - על מסכת אבות.
 רוב דגן - על התלמוד.
תנא ושייר הכולל חידושים בעניינים שונים.
משרת משה על הרמב"ם.
פני המים על פירוש רש"י והרא"ם.
אשת חיל - ביאור על אשת חיל.
קונטרס 'אות לטובה- חקירות ופלפולים שונים.
קונטרס 'פלפלת כל שהוא' - ענייני הלכה שונים ועל מסכת סוכה.
קונטרס 'יקרא דחיי' - הספד  על רבי יהודה קצין ועל אביו של רבינו.
דורש טוב - דרשות על התורה.
עקב ענווה - על מידת הענוה. 
רבות עמל רבי יצחק וטרח על הוצאת ספריו לאור. באותם ימים רחוקים, היתה הדפסת ספר כרוכה בהוצאות גדולות. בתי הדפוס היו מעטים, וכמוהם גם המדפיסים המומחים. בעיר ליוורנו שבאיטליה, היה קיים בית דפוס גדול שהתמחה בהוצאה לאור של ספרי קודש. אך המרחק מסוריה לאיטליה היה רב והדרך קשה וסכנות בה רבות. ההדפסה עצמה עלתה הון רב, ורק אנשים אמידים יכלו להרשות לעצמם לרכוש ספרים וכ"ש להדפיסם.
רבי יצחק, שחידושי תורתו היו יקרים לו מפז, ערך מסעות רבים כדי לממן את הוצאתם לאור של ספריו. שבע שנים ארוכות נדד רבי יצחק בדרכים. הרפתקאות רבות עברו עליו בים וביבשה, עד שזכה להגיע לליוורנו, שם ראו ספריו אור עולם. כחמש שנים התגורר רבי יצחק בליוורנו. וכל אותו זמן לא פסקו אנשי העיר מלהעריצו ולכבדו. בספריו מתגלים לנו לא רק דרך לימודו, חריפותו ובקיאות תורתו, אלא גם קשריו עם גדולי הדור, אליהם הריץ את שאלותיו ותשובותיו. ביניהם היה החיד"א.
חכם יצחק עטיה נפטר בשנת תק"ץ (1830). יום פטירתו אינו ידוע לנו, אנו מציינים אותו ביום ז' באדר, שכל נשמות חכמי ישראל כלולות במשה רבינו. וכפי הנראה נפטר בליוורנו שם שהה לרגל הדפסת ספריו.



























מכתב ברכה מהראשון לציון הרב הראשי לישראל הרה"ג יצחק יוסף שליט"א



[image: ]
































[image: ]




























[image: ]
































[image: ]
































[image: תמונה שמכילה טקסט, מכתב, צילום מסך, גופן

התיאור נוצר באופן אוטומטי]
































מכתב ברכה מהרה"ג מחבר הספר אורחותיך למדני שליט"א

הסכמה ודברי ברכה

ראה ראיתי את אור הגנוז בימינו יתגלה, חמדה גנוזה בכתם אופיר לא תסלה בשהם יקר וספיר, ספרא דבי רב, חיבר ע''י אחד מגדולי ארם צובה, הלא הוא הרב המובהק מארי מתניתין בנן של קדושים ארלאים ותרשישים כמוהר''ר יצחק בכמוהר''ר ישעיה עטיה, הוא הספר אות לטובה שו''ת ועיונים בהלכות, הודפס לראשונה בשנת תקפ''ח בליוורנו  

וכעת הספר יוצא לאור במהדורה מפוארת עם הערות ומראה מקומות וללא ראשי תיבות, וכל זה ע''י הרה''ג יעקב חזן שליט''א, וכל המעיין בהערותיו יראו שידיו רב לו ורב גובריה וחיליה לאורייתא. וכביר מצאה ידו לקבץ כעמיר כל המקורות בסדר טוב ונכון, דבר דבור על אופניו, איישר חיליה לאורייתא.

וכן מצינו רמז שרב יעקב חזן שליט''א הוא ראוי להוציא לאור ספר זה, והוא שהגמטריא של ''אות (407) לטובה (52)'' היא 459, וגם מצינו שהגמטריא של ''רבי (212) יעקב (182) חזן (65)'' היא גם כן 459. הרי מצינו שרבי יעקב חזן ראוי להוציא ספר זה לאור העולם כדי לזכות את הרבים. 

יהי רצון מלפני מי ששוכן במרומים שהוא יברך את הרב יעקב חזן שליט''א, וחפץ ה' בידו יצליח להביא תרף וישע לרבים, ונותן התורה יהא בעזרו שימצא חן ושכל טוב בעיני אלקים ואדם, ברבות הטובה, גם עדי זקנה ושיבה, באורך ימים ושנות חיים. וכל אשר יעשה יצליח, ללמוד וללמד לשמור.

מחבר הספר אורחותיך למדני   





הקדמת המוציא לאור במהדורה החדשה
אודה ה' בכל לבב בסוד ישרים ועדה.
ברגשי רעדה וגילה אני כותב שורות אלה. ברעדה - על עצם המחשבה לעסוק בחידושי התורה של אחד מגדולי ארם צובא (חלב), שחי לפני כמאתים ושבעים שנה. ספר גדול זה מעיד על גודל אישיותו של מרן המחבר זיע"א. וכדברי הרבנים שבתקופתו שנתנו הסכמתם וברכתם לספרו, עביד פרישתו בדברי הגמרא ופירוש רש"י ותוספות לתור להם מנוחה.
בגילה - הבאה לאחר חודשים רבים של עמל ויגיעה, ועל הזכות שניתנה בחלקנו לעסוק בדברי תורתו של מרן זיע"א, על מנת להמשיך ולזכות אחרים בתורה מפוארה שתהיה בכלי מפואר. 
הספר אות לטובה הודפס בליוורנו ע"י המחבר בשנת תקפ"ח ומאז לא יצאו מהדורות נוספות של כל הספר בשלימותו.
מהדורה מורחבת ומתוקנת זו הינה בבחינת קנקן חדש מלא ישן, בסדר חדש ובאותיות מאירות עיניים, עם מראה מקומות וללא ראשי תיבות וקיצורי תיבות, מבחינת יין עתיק המשומר בענביו בזכות צלילותו. 
השתדלנו לערוך את הספר בדייקנות מרבית ולהגיהו עד כמה שידינו מגעת, ואני תפילה שלא תצא תקלה תחת ידינו ונזכה להבין את עומק דברי רבינו וזכותו תעמוד לנו. בספר זה מובאים דברי רבינו כלשונו. הוספנו תמצית לכל שאלה בגוף החיבור וכן סימני פיסוק (שבלעדיהם לא ניתן להבין ולהגיע לעומק דעתו של רבינו), ואת הערותינו הוספנו בתחתית העמודים. השתדלנו בשאלות הנוגעות להלכה ולמעשה להביא את פסקי המשנה ברורה והילקוט יוסף בנושא. בנוסף לכך, בתחילת הספר ישנו מפתח שו"ת לפי נושאים.
חידושיו של רבינו מתובלים בלשון מליצה, לדוגמא יש מקום ברא"ש[footnoteRef:1], ועדיין אנחנו צריכים למודע"י[footnoteRef:2] ועוד, בד"כ רבינו מוסיף גרשים לסימן על לשון מליצה. לעיתים רבינו מסיים את הציטוט במילים 'ע"כ' ולאחר מכן מתחיל את חידושיו במילים 'נכתב בצידו' כדי להדגיש את תחילת החידוש. [1:  כוונתו לפרש ביאור אחר (בדומה לאמר רב שמואל בר רב יצחק מקום יש בראש שראוי להניח בו שתי תפילין, עירובין צה ע"ב).]  [2:  בדומה לעדיין צריכין אנו למודעי דמוקים ליה כוליה בחד מקום (חולין צב ע"א).] 

שמחים אנו שזכינו לפעול על פי הדרכתו של רבינו ולהוציא לאור את חידושיו ולזכות את הרבים, רבינו כתב בספרו רוב דגן על מעלת הפצה והדפסה של דברי תורה לזיכוי הרבים:
'ובפרט בשיטרח להוציאם לאורה על מזבח הדפוס שבזה מזכה את הרבים והוי ליה צערא בגופו ובממונו, ולפום צערא אגרא, והיינו דרמז באומר "אשרי מי גדל בתורה" שהוא לומד כל ימי חייו ועוד בה "ועמלו בתורה" שהוא עמל להוציא לאורה חידושי תורה, וקאי באשרי שעליו אמר שלמה בחוכמתו "טוב שם" וכו', דהוי ליה שם טוב שמזכה את הרבים בחידושיו לעולם, וכולי עלמא מדכרין ליה לטב וגם "שפתותיו דובבות בקבר" כשמזכירין שמועותיו, וגם שכרו הרבה מאוד' (ברכות סעיף צה).
'ואמר אם אין תורה אין קמח רצה לומר דאם לא יטרח לעיין ולכתוב חידושי תורה מה שחידש ויוציא אותם לאורה, אין קמח שלא יזכה שפיר למזונות משום דעליו נאמר אוי להם לבריות מעלבונה של תורה. ופירשו הראשונים על מי שאינו טורח במה שקיבלה נשמתו ונשאר עלוב אצלו, ואינו יכול אדם אחר להוציאו ולחדשו, וכיון דקאי 'כאוי' במה יזכה לקמח ופרנסה טובה, לכן תרוייהו צריכים להדדי וכאמור' (אבות פרק ג משנה כא).
"תבורך מנשים יעל... מנשים באהל תבורך" (שופטים ה,כד), נוות ביתי שתחיה, שבזכות עזרתה זכיתי להיפנות לכתיבת החיבורים, ולזכות את הרבים. יהי רצון שנזכה יחד שלא תמוש התורה מפינו ומפי זרע זרעינו, וכל בנייך לימודי ה', דור ישרים יבורך. אמן.
יה"ר שנרווה נחת מיוצאי חלצינו, שיחיו לאורך ימים דשנים ורעננים להרבות דעת ותבונה, בבריאות איתנה ונהורא מעליא, בבני חיי ומזוני וכל מילי דמיטב, וכל בנייך לימודי ה' ורב שלום בניך. זכות הגאון המחבר יגן עלינו ועל זרעינו ונזכה לבגצבב"א.
וכן אשא תודה בלי מידה להורי היקרים מאירים כספירים אבי מורי ישעיה נר"ו ואמי מורתי עדנה מב"ת, אשר גדלוני וחנכוני ולא חשכו מאיתי מאומה ברוחניות ובגשמיות, יה"ר שיזכו לרוות נחת מכל יוצאי חלציהם ויזכו לאורך ימים ושנים טובות מתוך הרבה בריאות ונחת. 
לחמי וחמותי היקרים משה ושושנה זהוראי, מי יתן ויזכו לבריאות איתנה, שיזכו לנחת רוח מכל יוצאי חלציהם, ולכל הברכות הכתובות בתורה.
ברכות לראש המשביר, הנדיב הנכבד והנעלה, מיחידי הסגולה, אוהב תורה ולומדיה ומוקרי דרבנן, דודי מר ויקטור חזן נר"ו, שסייע בהוצאת הספר, זכרה ה' לו לטובה ולברכה, יחזקו הקב"ה ויאמצו בבריאות הגוף והנפש, הצלחה בכל העניינים, שיזכה להגדיל תורה ברבות טובה גם עד זקנה ושיבה מתוך נחת ושמחה.
וכן תודה רבה לרבי יצחק עטייה ולרבי ישועה עטייה על עידודם וברכתם להוצאת הספר, וכן לידידי רבי אביתר מלאכי שנתן לי את הרעיון להוציא ספר זה לאור ולרבי חננאל עבאדי שעזר בעימוד של הספר.


"עֲשֵׂה עִמִּי אוֹת לְטוֹבָה וְיִרְאוּ שֹׂנְאַי וְיֵבֹשׁוּ כִּי אַתָּה יְהוָה עֲזַרְתַּנִי וְנִחַמְתָּנִי" (תהילים פו, יז).
במהרה נשמע קול מבשר מבשר ואומר ושב יעקב ושקט ושאנן ואין מחריד, ונזכה לגאולה הקרובה ובא לציון גואל במהרה בימינו אמן.


הוציא לאור והוסיף הערות יעקב חזן מח"ס "תפילת יעקב" ו"היכון לקראת אלוקיך יעקב". ומהדיר של הספר "רוב דגן" ב' חלקים.
להערות/הארות ניתן לשלוח למייל jacovha5@gmail.com
כל הזכויות שמורות למוציא לאור יעקב חזן.
©













תוכן הענינים
	א
	האם מותר להניח טלית על תפילין?

	ב
	אין אדם דן ק"ו כדי לעקור דבר מן התורה

	ג
	ת"ח סגי נהור אי מחייב למיקם מקמיה ?

	ד
	כשמתפללין תפלת מנחה בבית, ובעל הבית נותן לרבו טליתו, האם מיחזי קצת כפורק עול מצות מעליו?

	ה
	האם מותר לקרוא בעל פה פסוקים ?

	ו
	כיצד פוסק מרן כאשר כותב שיש אומרים ויש אומרים?

	ז[א]
	[bookmark: RANGE!B7]ראובן שלח את ספריו לשמעון להדפיסם, ושמעון הדפיסם והעבירם ללוי כורך הספרים לאחר הכריכה הספרים נשארו זמן רב אצל לוי ונשרפו, מה הדין (שומר שמסר לשומר ועוד).

	ז[ב]
	שאלה שניה- ראובן שלח את ספריו לשמעון להדפיסם ושלח לו מעות על ההדפסה ויותר, ושמעון שינה ושלח לערל להדפיס את הספרים ולא נתן לו מעות, הערל הדפיס ועבר זמן רב ושכח מהספרים ועבר למקום אחר, עובדי הערל מכרו את הספרים. בסוף באו שליחים של ראובן לשמעון ותבעו אותו והודה לטעותו ולאחר זמן נפטר. השליחים לקחו כסף על הספרים מהיורשים, והיורשים תובעים אותם.

	ח
	מי שנסגר בבית הכנסת האם יכול להשתין דרך החלון של בית הכנסת ? ומה יעשה בגדולים?

	ט
	"כבד את אביך" לרבות אחיך הגדול, האם הוא גדול שבאחים או כל שהוא גדול ממנו? ומה לגבי שגדול ממנו בחכמה? 

	י
	האי שכר פסיעות היינו דווקא בהליכה או גם בחזרה? והאם שווים בשיעוריהן ? ומה הדין בהחזרת ספר תורה להיכל?

	יא
	האם אלמנה וגרושת המלך מן אירוסין שרייא להדיוט כיון דלא נתייחד עמה ולא בא אליה?

	יב
	ראובן שבא לקנות שמן משמעון ולא היה לשמעון כד נחושת ולראובן היה כד זכוכית, ובגלל הגשמים שמעון התחייב להיות אחראי להבאת השמן לביתו של ראובן, ובמדידה במאזנים נפלו החבלים הכל נשפך, מי חייב? ומה הדין אם גוי זרק אבן על הכד הזכוכית?

	יג[א]
	קושיה על תוס' שאמר שרשב"י שהיתה תורתו אומנותו והיה פטור מתפילה, קרא רק קריאת שמע במערה.

	יג[ב]
	קושיה על תוס' ששאל מדוע אברהם לא השיא את ביתו ליצחק?

	יד
	שמעון אירס את ביתו לבן אחיו לוי וקבעו זמן לחתונה, ולוי התחייב בנדונייא לחתונה. שמעון שהיה חייב לאחיו לוי תק' גרוש וכתב בפנקסו של לוי את חובו, ובנוסף לוי הביא לו סחורה בשווי של מאה ועשרים גרוש. ויהודי אחד ביקש ממנו למכור סחורה מסויימת במהירות ואך ורק בדמשק. שמעון הלך לדמשק ולא התעכב שם והלך לשכם לפני שמכר את הסחורה. ושכם היתה סגורה עקב מלחמה במשך ו' חודשים. ובמשך זמן זה לוי הלווה לאשתו של שמעון כסף למזונות. ולאחר מכן יצא שמעון משכם לכיוון ירושלים וטבריה, ובחזרתו לכיוון דמשק נפטר בכפר הסמוך לדמשק. האם חוששין לפרעון החובות? האם ביתו של שמעון יכולה לסרב לחתונה?

	טו
	הסבר לתוס' בתענית שפירש ריח שדה של תפוחים, כריח אתרוגים.

	טז
	הסבר לתוס' בתענית שפירש יום שהותרו השבטים לבוא זה בזה הוא יו"ט.

	יז
	ישראל שחבוש בבית הסוהר במקום מטונף, ושם אסור להתפלל ולברך אפילו בהרהור אם יכול לקיים מצוה במעשה בלי הרהור, וכגון בחלון צר יושיט לו לולב ואתרוג, אם יכול ליטלם ביד? ומה הדין לגבי ברכה על אכילה?

	יח
	קושיה על החיד"א שכתב מותר לומר לחבירו אלוה לך מנה כדי שתתן דינר לצדקה.

	יט
	מי שאין ידו משגת לקנות ציצית ותפילין, איזה מהם קודם לקנות?

	כ
	הביאו לפני מיני מתיקה שמברכים עליו שהכל, ואח"כ הביאו להם שכר, האם צריך לברך על השכר?

	כא
	ש"ץ שהראה לעולה לתורה בטעות מקום הקריאה שלא נכון והעולה בירך, ולפני הקריאה הרגישו שטעו. מה הדין ? 

	כב
	איש אחד שנשא אשה בתולה וקידשה ועשה ברכת אירוסין וסעודה קטנה וברכו ז' ברכות בעודה בבית אביה ולא בא עליה, ואחר ב' חודשים עד שלקחה לביתו ונשאה כדרך כל הארץ, אם צריך לברך ז' ברכות בסעודת הנישואין כשהביאה לביתו ? ומה דין השמחה?

	כג
	מדוע נוהגים כשמברכים ברכת מזון נוטלים רשות מהקב"ה ?

	כד[א]
	מדוע לא מברכים על מצות התשובה ומצות התוכחה?

	כד[ב]
	מדוע נהגו כשאומרים פסוק "פותח את ידך" זוקפין ידיהם כלפי מעלה בפישוט ידיים, הרי הפסוק מדבר על הקב"ה?

	כד[ג]
	אמרו שמי שאכל בערב יום הכיפורים כאלו התענה תשיעי ועשירי, מדוע לא אמרו כאילו התענה תשיעי?

	כה
	תגרים שמוכרים לנשים לפני שסיכמו את המחיר עם הבעל, וגובים מהנשים עוד כסף על הטירחה לגבות מהבעל את המחיר הסחורה, האם יש כאן חשש גזל ?

	כו
	ראובן לקח סחורה משמעון ולא שילם גם שהגיע הזמן ורוצה לתת לו במקום התשלום סחורה אחרת, ושמעון לא מוכן לקחת, ואז ראובן קיללו, מה דינו?

	כז
	האם מותר לבנות בית כנסת שפתחו לא מכוון כנגד ההיכל, ויש לו קיר משותף עם בית הכסא?

	כח
	אדם שחלם בליל א' של ראש השנה או בליל ערב ראש השנה, והתענה בראש השנה, האם עבד כראוי, והאם צריך להתענות גם ביום ב של ראש השנה? והאם צריך להתענות בכל יום שני של ראש השנה?

	כט
	איזה פסוקים אומרים בקידושא רבה של ראש השנה?

	ל
	בירור המנהג לשבר כוס של ז' ברכות בחופה.

	לא
	העלו לתורה את אבי הבן ומכיון שעיניו היו כהות והורידו אותו בבושת פנים, האם עבדו כשורה?

	לב
	האם מברכים ברכה אחרונה על המגילה ביחיד?

	לג
	בענין גט באשה ששמה גרז ונסתפק הרב אם צריך לכותבה באלף דהיה גראז או גרז בלא אלף?

	לד
	הרואה חכם עובר אינו עומד עד שיגיע לד' אמותיו, האם אסור לעמוד עד שיגיע לתוך ד' אמותיו?

	לה
	שאלה לגביר השר הגדול רפאל פיגוט"ו – האם כהן שכהתה עינו האחת יכול לראות נגעים?

	לו
	וזאת תשובתו אלי 

	לז
	וזאת תשובתי אליו

	לח
	ביאור כיצד לומדים מוסר מערלה לקצבים הממהרים ולבועלי נידות.

	לט
	ביאור בן השונמית מהו שיטמא לאחר שהחייהו אלישע

	מ
	בשעה שבא הקב"ה לבית הכנסת ולא מצא שם עשרה מיד כועס, וקשה שהרי קדמה שכינה?

	מא
	ראובן הלווה לשמעון במטבע זר ולאחר מכן המטבע התייקר. כיצד יחזיר?

	מב[א]
	האם ניתן לקדש בפת לפני ששילמו עליה?

	מב[ב]
	האם ניתן למחול על חוב שלא בפניו?

	מב[ג]
	מה הדין במי שפסקו לו ממון רב בשידוכין ואחר כך חזרו?

	מב[ד]
	מדוע צריך להביא י' בני אדם כאשר צריך לבקש מחילה ממת?

	מב[ה]
	מדוע ישנם אנשים שחולים יום אחד וביום השני בריא?

	מג[א]
	מכתשת של גויים שכותשין בה חטים, אם מותר לכתחילה לדוך באותה מכתשת תבואה של ישראל ?

	מג[ב]
	מדוע הסתפק הרמב"ם באפיה ביו"ט בתנור של נחתום?

	מג[ג]
	מי שבירך על המים תחילה בורא נפשות רבות, ואחר כך בירך שהכל דיש להסתפק אם יצא?

	מד[א]
	למה אין מברכין על מתנות כהונה?

	מד[ב]
	מדוע מברכים ברכת שלא עשני גוי, הרי נשמות ישראל הם מאוצר נשמות נפרד מהגויים? 

	מד[ג]
	האם עשו תקנת השוק בגונב מן הגוי ?

	מד[ד]
	מי שמת לו מת ברגל שהוא מתחיל למנות ז' אחר הרגל, האם מותר להניח תפלין ביום א' של אבלות?

	מד[ה]
	גוזל קורה ונתנה בסוכה, ובתוך החג נפלה סוכתו אי מיחייב להחזיר הקורה או לא?

	מה
	אם מותר לעשות לחישה וברכה לגוי החולה שיתרפא?

	מו[א]
	מי שאין לו אלא חצי זית מצה בליל פסח אי חייב לאוכלו מדין חצי שיעור?

	מו[ב]
	האם מותר להתענות בשבת ?

	מו[ג]
	האם מותר לקנות תרנגולת בפסח?

	מו[ד]
	האם מותר לישן עם בניו הקטנים בקירוב בשר בלא החזרת פנים?

	מז
	שותפים שנתנו סחורה לראובן למוכרה בערי פרנקייה, ואחר כך אחד השותפים מכר לו סחורה אחרת שע"פ דבריהם עדיפה מהראשונה בתקיעת כף ועדים, וכאשר הלך לקחת את הסחורה שקנה ראה שערבבו אותה בסחורה אחרת ושאר השותפים אחרי מו"מ מכרו לראובן את הסחורה שקנה במחיר גבוה יותר. וכשחזר ראובן לביתו ראה שסחורה גרועה והוא רוצה ללכת לפי המכירה הראשונה שעשה עם אחד השותפים. 

	מח[א]
	הבא על הערוה ונולד ממנה ממזר קיים מצות פרו ורבו, דמאי שנא מלולב הגזול ומצה גזולה וכיוצא דלא קיים מצוה דמצוה הבאה בעבירה. והאם מברכים על מילה של ממזר?

	מח[ב]
	המברך ג' ברכת בבת א' על המחיה ועל הגפן ועל העץ אי חשיבי לברכה אחד או לג'?

	מח[ג]
	בדין כללי פסיקה של מרן דבכל מקום דכתב מרן סתם וי"א הלכה כסתם, וי"א וי"א הלכה כיש אומרים בתרא.

	מט
	סתירה בין מי שנתכוון לעלות בידו בשר חזיר ועלה בידו טלה טעון כפרה וסליחה, לבין מחשבה רעה אינה מצטרפת למעשה בכל עבירות שבתורה.

	נ
	דין נטילת ידים לכזית ולכביצה פת.

	נא
	קושיית הט"ז על מר"ן בדין צירוף מתפלל או ישן למנין.

	נב[א]
	כפל בלשון השו"ע

	נב[ב]
	קושיה על לשון הטור שכתב שחייב כל אחד ליתן מתנות לעניים, ולפחות ב' מתנות לב' עניים.

	נב[ג]
	מצוה להשתכר עד דלא ידע, והרי השכרות הוא מכשול גדול, ומה הכוונה עד דלא ידע בין ארור וכו'.

	נב[ד]
	קושיית הבית יוסף בנושא שואלין בהלכות הפסח קודם הפסח שלושים יום.

	נב[ה]
	האם מברכים ברכת שהחיינו על בדיקת חמץ

	נב[ו]
	מה קשה לבית יוסף בלשון הטור בדעת הרמב"ם כאשר דעתו לחזור

	נב[ז]
	עכו"ם שהפקיד חמצו אצל ישראל באחריות, וחזר ישראל והפקידו לעכו"ם שני, האם חייב לבערו?

	נב[ח]
	בדין ההולך ביום י"ד לדבר הרשות ונזכר שיש לו חמץ בביתו שצריך לחזור ולבער –ומה נקרא דבר רשות

	נב[ט]
	המוצא חמץ בביתו בפסח האם צריך לברך על ביעורו (סתירה במ"א).

	נב[י]
	יישוב קושיה מ"א על השל"ה בנושא טלטול חמץ ושופר ביו"ט

	נב[יא]
	ביאור הטעם לכפיית כלי על חמץ שנמצא ביו"ט

	נב[יב]
	ביאור דברי המ"א בעכברים שאכלו משק קמח

	נב[יג]
	אסור לעשות מלאה בערב פסח, אז מדוע לספר את עצמו מותר ?

	נד[יד]
	מדוע לא מברכין על הניסים בפסח?

	נד[טו]
	מדוע לא מברכים על ההגדה ?

	נד[טז]
	קושיה על מרן האם יש תקנת חכמים ליטול ב' פימים בליל פסח?

	נד[יז]
	מי ששואל אותו חברו כמה ימי הספירה בלילה זה יאמר לו אתמול היה וכו', מדוע והרי מצות צריכות כוונה? 

	נב[יח]
	מדוע אין קורין הלל בשבת?

	נב[יט]
	קושיה על הלבוש שכתב שאין לומר מלוך על כל העולם כולו שהוא כפל. 

	נב[כ]
	סתירה בבית יוסף בנושא שאין רואים בו סימן ברכה. 

	נב[כא]
	אם כהן עבר ועלה במנחה, האם שאר הכהנים צריכים לצאת מבית הכנסת?

	נב[כב]
	מדוע מקדימים את לבישת הטלית להנחת תפילין?

	נב[כג]
	טעם שאנו אומרים במוסף שבת ור"ח שחלים בחנוכה על הניסים אע"פ שאין מוסף בחנוכה

	נב[כד]
	האם עדיף להמעיט בתפילה בכוונה מאשר תפילה ארוכה בלא כוונה ?

	נכ[כה]
	למה כתב הטור והשו"ע לומר עולה חטאת, צ"ל להפך?

	נב[כו]
	מדוע הביאו ראיה על לבוש של אדם שצריך לדקדק שלא ילבש אותו הפוך מתלמיד חכם?

	נב[כז]
	מדוע הטור שכתב ולא יגלה את עצמו עד שישב, לא הביא את המקור מהגמרא בתמיד.

	נב[כח]
	האם נשים יכולות לעשות ציצית?

















תוכן עינינים לפי נושאים
	ביאורים למאמרי חז"ל
	

	ביאור בן השונמית מהו שיטמא לאחר שהחייהו אלישע
	לט

	ביאור כיצד לומדים מוסר מערלה לקצבים הממהרים ולבועלי נידות.
	לח

	בשעה שבא הקב"ה לבית הכנסת ולא מצא שם עשרה מיד כועס, וקשה שהרי קדמה שכינה?
	מ

	הסבר לתוס' בתענית שפירש יום שהותרו השבטים לבוא זה בזה הוא יו"ט.
	טז

	הסבר לתוס' בתענית שפירש ריח שדה של תפוחים, כריח אתרוגים.
	טו

	מדוע הביאו ראיה על לבוש של אדם שצריך לדקדק שלא ילבש אותו הפוך מתלמיד חכם?
	נב[כו]

	מדוע הטור שכתב ולא יגלה את עצמו עד שישב, לא הביא את המקור מהגמרא בתמיד.
	נב[כז]

	מדוע הסתפק הרמב"ם באפיה ביו"ט בתנור של נחתום?
	מג[ב]

	סתירה בבית יוסף בנושא שאין רואים בו סימן ברכה. 
	נב[כ]

	סתירה בין מי שנתכוון לעלות בידו בשר חזיר ועלה בידו טלה טעון כפרה וסליחה, לבין מחשבה רעה אינה מצטרפת למעשה בכל עבירות שבתורה.
	מט

	קושיה על החיד"א שכתב מותר לומר לחבירו אלוה לך מנה כדי שתתן דינר לצדקה.
	יח

	קושיית הט"ז על מר"ן בדין צירוף מתפלל או ישן למנין.
	נא

	בית כנסת
	

	האם מותר לבנות בית כנסת שפתחו לא מכוון כנגד ההיכל, ויש לו קיר משותף עם בית הכסא?
	כז

	מי שנסגר בבית הכנסת האם יכול להשתין דרך החלון של בית הכנסת ? ומה יעשה בגדולים?
	ח

	אם מותר לעשות לחישה וברכה לגוי החולה שיתרפא?
	מה

	דין נטילת ידים לכזית ולכביצה פת.
	נ

	הבא על הערוה ונולד ממנה ממזר קיים מצות פרו ורבו, דמאי שנא מלולב הגזול ומצה גזולה וכיוצא דלא קיים מצוה דמצוה הבאה בעבירה. והאם מברכים על מילה של ממזר?
	מח[א]

	הביאו לפני מיני מתיקה שמברכים עליו שהכל, ואח"כ הביאו להם שכר, האם צריך לברך על השכר?
	כ

	המברך ג' ברכת בבת א' על המחיה ועל הגפן ועל העץ אי חשיבי לברכה אחד או לג'?
	מח[ב]

	למה אין מברכין על מתנות כהונה?
	מד[א]

	מדוע לא מברכים על מצות התשובה ומצות התוכחה?
	כד[א]

	מדוע מברכים ברכת שלא עשני גוי, הרי נשמות ישראל הם מאוצר נשמות נפרד מהגויים? 
	מד[ב]

	מדוע נוהגים כשמברכים ברכת מזון נוטלים רשות מהקב"ה ?
	כג

	מי שבירך על המים תחילה בורא נפשות רבות, ואחר כך בירך שהכל דיש להסתפק אם יצא?
	מג[ג]

	יום הכיפורים
	

	אם כהן עבר ועלה במנחה, האם שאר הכהנים צריכים לצאת מבית הכנסת?
	נב[כא]

	אמרו שמי שאכל בערב יום הכיפורים כאלו התענה תשיעי ועשירי, מדוע לא אמרו כאילו התענה תשיעי?
	כד[ג]

	כיבוד הורים ות"ח
	

	הרואה חכם עובר אינו עומד עד שיגיע לד' אמותיו, האם אסור לעמוד עד שיגיע לתוך ד' אמותיו?
	לד

	"כבד את אביך"  לרבות אחיך הגדול, האם הוא גדול שבאחים או כל שהוא גדול ממנו ? ומה לגבי שגדול ממנו בחכמה?
	ט

	מדוע צריך להביא י' בני אדם כאשר צריך לבקש מחילה ממת?
	מב[ד]

	ת"ח סגי נהור אי מחייב למיקם מקמיה ?
	ג

	דיני ממונות
	

	האם ניתן למחול על חוב שלא בפניו?
	מב[ב]

	האם עשו תקנת השוק בגונב מן הגוי ?
	מד[ג]

	ראובן הלווה לשמעון במטבע זר ולאחר מכן המטבע התייקר. כיצד יחזיר?
	מא

	ראובן לקח סחורה משמעון ולא שילם גם שהגיע הזמן ורוצה לתת לו במקום התשלום סחורה אחרת, ושמעון לא מוכן לקחת, ואז ראובן קיללו, מה דינו?


	כו

	ראובן שבא לקנות שמן משמעון ולא היה לשמעון כד נחושת ולראובן היה כד זכוכית, ובגלל הגשמים שמעון התחייב להיות אחראי להבאת השמן לביתו של ראובן, ובמדידה במאזנים נפלו החבלים הכל נשפך, מי חייב? ומה הדין אם גוי זרק אבן על הכד הזכוכית?
	יב

	ראובן שלח את ספריו לשמעון להדפיסם, ושמעון הדפיסם והעבירם ללוי כורך הספרים לאחר הכריכה הספרים נשארו זמן רב אצל לוי ונשרפו, מה הדין (שומר שמסר לשומר ועוד).
	ז[א]

	ראובן שלח את ספריו לשמעון להדפיסם ושלח לו מעות על ההדפסה ויותר, ושמעון שינה ושלח לערל להדפיס את הספרים ולא נתן לו מעות, הערל הדפיס ועבר זמן רב ושכח מהספרים ועבר למקום אחר, עובדי הערל מכרו את הספרים. בסוף באו שליחים של ראובן לשמעון ותבעו אותו והודה לטעותו ולאחר זמן נפטר. השליחים לקחו כסף על הספרים מהיורשים, והיורשים תובעים אותם.
	ז[ב]

	[bookmark: נקודה_זמנית]שותפים שנתנו סחורה לראובן למוכרה בערי פרנקייה, ואחר כך אחד השותפים מכר לו סחורה אחרת שע"פ דבריהם עדיפה מהראשונה בתקיעת כף ועדים, וכאשר הלך לקחת את הסחורה שקנה ראה שערבבו אותה בסחורה אחרת ושאר השותפים אחרי מו"מ מכרו לראובן את הסחורה שקנה במחיר גבוה יותר. וכשחזר ראובן לביתו ראה שסחורה גרועה והוא רוצה ללכת לפי המכירה הראשונה שעשה עם אחד השותפים. 

	מז

	שמעון אירס את ביתו לבן אחיו לוי וקבעו זמן לחתונה, ולוי התחייב בנדונייא לחתונה. שמעון שהיה חייב לאחיו לוי תק' גרוש וכתב בפנקסו של לוי את חובו, ובנוסף לוי הביא לו סחורה בשווי של מאה ועשרים גרוש. ויהודי אחד ביקש ממנו למכור סחורה מסויימת במהירות ואך ורק בדמשק. שמעון הלך לדמשק ולא התעכב שם והלך לשכם לפני שמכר את הסחורה. ושכם היתה סגורה עקב מלחמה במשך ו' חודשים. ובמשך זמן זה לוי הלווה לאשתו של שמעון כסף למזונות. ולאחר מכן יצא שמעון משכם לכיוון ירושלים וטבריה, ובחזרתו לכיוון דמשק נפטר בכפר הסמוך לדמשק. האם חוששין לפרעון החובות? האם ביתו של שמעון יכולה לסרב לחתונה?


	יד

	תגרים שמוכרים לנשים לפני שסיכמו את המחיר עם הבעל, וגובים מהנשים עוד כסף על הטירחה לגבות מהבעל את המחיר הסחורה, האם יש כאן חשש גזל ?


	כה

	נישואים וגירושים
	

	איש אחד שנשא אשה בתולה וקידשה ועשה ברכת אירוסין וסעודה קטנה וברכו ז' ברכות בעודה בבית אביה ולא בא עליה, ואחר ב' חודשים עד שלקחה לביתו ונשאה כדרך כל הארץ, אם צריך לברך ז' ברכות בסעודת הנישואין כשהביאה לביתו ? ומה דין השמחה?
	כב

	בירור המנהג לשבר כוס של ז' ברכות בחופה.
	ל

	בענין גט באשה ששמה גרז ונסתפק הרב אם צריך לכותבה באלף דהיה גראז או גרז בלא אלף?
	לג

	האם ניתן לקדש בפת לפני ששילמו עליה?
	מב[א]

	מה הדין במי שפסקו לו ממון רב בשידוכין ואחר כך חזרו?
	מב[ג]

	קושיה על תוס' ששאל מדוע אברהם לא השיא את ביתו ליצחק?
	יג[ב]

	פורים
	

	האם מברכים ברכה אחרונה על המגילה ביחיד?
	לב

	כפל בלשון השו"ע
	נב[א]

	מצוה להשתכר עד דלא ידע, והרי השכרות הוא מכשול גדול, ומה הכוונה עד דלא ידע בין ארור וכו'.
	נב[ג]

	קושיה על לשון הטור שכתב שחייב כל אחד ליתן מתנות לעניים, ולפחות ב' מתנות לב' עניים.
	נב[ב]

	פסח
	

	אסור לעשות מלאה בערב פסח, אז מדוע לספר את עצמו מותר ?
	נב[יג]

	בדין ההולך ביום י"ד לדבר הרשות ונזכר שיש לו חמץ בביתו שצריך לחזור ולבער –ומה נקרא דבר רשות
	נב[ח]

	ביאור דברי המ"א בעכברים שאכלו משק קמח
	נב[יב]

	ביאור הטעם לכפיית כלי על חמץ שנמצא ביו"ט
	נב[יא]

	האם מברכים ברכת שהחיינו על בדיקת חמץ
	נב[ה]

	האם מותר לקנות תרנגולת בפסח?
	מו[ג]

	המוצא חמץ בביתו בפסח האם צריך לברך על ביעורו (סתירה במ"א).
	נב[ט]

	יישוב קושיה מ"א על השל"ה בנושא טלטול חמץ ושופר ביו"ט
	נב[י]

	מדוע לא מברכים על ההגדה ?
	נד[טו]

	מדוע לא מברכין על הניסים בפסח?
	נד[יד]

	מה קשה לבית יוסף בלשון הטור בדעת הרמב"ם כאשר דעתו לחזור
	נב[ו]

	מי שאין לו אלא חצי זית מצה בליל פסח אי חייב לאוכלו מדין חצי שיעור?
	מו[א]

	מי ששואל אותו חברו כמה ימי הספירה בלילה זה יאמר לו אתמול היה וכו', מדוע והרי מצות צריכות כוונה? 
	נד[יז]

	עכו"ם שהפקיד חמצו אצל ישראל באחריות, וחזר ישראל והפקידו לעכו"ם שני, האם חייב לבערו?
	נב[ז]

	קושיה על מרן האם יש תקנת חכמים ליטול ב' פימים בליל פסח?
	נד[טז]

	קושיית הבית יוסף בנושא שואלין בהלכות הפסח קודם הפסח שלושים יום.
	נב[ד]

	ציצית ותפילין
	

	אין אדם דן ק"ו כדי לעקור דבר מן התורה
	ב

	האם מותר להניח טלית על תפילין?
	א

	האם נשים יכולות לעשות ציצית?
	נב[כח]

	כשמתפללין תפלת מנחה בבית, ובעל הבית נותן לרבו טליתו, האם מיחזי קצת כפורק עול מצות מעליו?
	ד

	מדוע מקדימים את לבישת הטלית להנחת תפילין?
	נב[כב]

	מי שאין ידו משגת לקנות ציצית ותפילין, איזה מהם קודם לקנות?
	יט

	מי שמת לו מת ברגל שהוא מתחיל למנות ז' אחר הרגל, האם מותר להניח תפלין ביום א' של אבלות?
	מד[ד]

	ראש השנה
	

	אדם שחלם בליל א' של ראש השנה או בליל ערב ראש השנה, והתענה בראש השנה, האם עבד כראוי, והאם צריך להתענות גם ביום ב של ראש השנה? והאם צריך להתענות בכל יום שני של ראש השנה?
	כח

	איזה פסוקים אומרים בקידושא רבה של ראש השנה?
	כט

	קושיה על הלבוש שכתב שאין לומר מלוך על כל העולם כולו שהוא כפל. 
	נב[יט]

	דינים שונים
	

	בדין כללי פסיקה של מרן דבכל מקום דכתב מרן סתם וי"א הלכה כסתם, וי"א וי"א הלכה כיש אומרים בתרא.
	מח[ג]

	גוזל קורה ונתנה בסוכה, ובתוך החג נפלה סוכתו אי מיחייב להחזיר הקורה או לא?
	מד[ה]

	האם אלמנה וגרושת המלך מן אירוסין שרייא להדיוט כיון דלא נתייחד עמה ולא בא אליה?
	יא

	האם מותר לישן עם בניו הקטנים בקירוב בשר בלא החזרת פנים?
	מו[ד]

	האם מותר לקרוא בעל פה פסוקים ?
	ה

	האם מותר להתענות בשבת ?
	מו[ב]

	כיצד פוסק מרן כאשר כותב שיש אומרים ויש אומרים?
	ו

	מדוע ישנם אנשים שחולים יום אחד וביום השני בריא?
	מב[ה]

	מכתשת של גויים שכותשין בה חטים, אם מותר לכתחילה לדוך באותה מכתשת תבואה של ישראל ?
	מג[א]

	שאלה לגביר השר הגדול רפאל פיגוט"ו – האם כהן שכהתה עינו האחת יכול לראות נגעים?
	לה

	וזאת תשובתו אלי 
	לו

	וזאת תשובתי אליו
	לז

	תפילה
	

	האי שכר פסיעות היינו דווקא בהליכה או גם בחזרה? והאם שווים בשיעוריהן ? ומה הדין בהחזרת ספר תורה להיכל?
	י

	האם עדיף להמעיט בתפילה בכוונה מאשר תפילה ארוכה בלא כוונה ?
	נב[כד]

	העלו לתורה את אבי הבן ומכיון שעיניו היו כהות והורידו אותו בבושת פנים, האם עבדו כשורה?
	לא

	טעם שאנו אומרים במוסף שבת ור"ח שחלים בחנוכה על הניסים אע"פ שאין מוסף בחנוכה
	נב[כג]

	ישראל שחבוש בבית הסוהר במקום מטונף, ושם אסור להתפלל ולברך אפילו בהרהור אם יכול לקיים מצוה במעשה בלי הרהור, וכגון בחלון צר יושיט לו לולב ואתרוג, אם יכול ליטלם ביד? ומה הדין לגבי ברכה על אכילה?
	יז

	למה כתב הטור והשו"ע לומר עולה חטאת, צ"ל להפך?
	נכ[כה]

	מדוע אין קורין הלל בשבת?
	נב[יח]

	מדוע נהגו כשאומרים פסוק "פותח את ידך" זוקפין ידיהם כלפי מעלה בפישוט ידיים, הרי הפסוק מדבר על הקב"ה?
	כד[ב]

	קושיה על תוס' שאמר שרשב"י שהיתה תורתו אומנותו והיה פטור מתפילה, קרא רק קריאת שמע במערה.
	יג[א]

	ש"ץ שהראה לעולה לתורה בטעות מקום הקריאה שלא נכון והעולה בירך, ולפני הקריאה הרגישו שטעו. מה הדין ? 
	כא






	

~ 2 ~

בינ"ו עמ"י עש"ו
אותות"י 
אלה ב"ן ח' (כמנין לטובה[footnoteRef:3]) יביעו ידברו בקצת עניינים. העמק שאלה, חקירות ופירושים הצבתי לי ציונים. כפי 
	מיעוט שכלי בעזר שוכן מעונים. [3:  בן = לטובה.] 


אות א
האם מותר להניח טלית על תפילין?
ראיתי 
להרב שלמי ציבור ז"ל בדיני תפילין בדף מב' ע"ג שכתב על מה שמניחין הטלית על גבי התפילין בכיס, איני יודע על מה סמכו העולם להתיר אחר דכולי עלמא קדושת תפילין חמורה מקדושת ציצית, והיה ראוי שיהא הטלית בכיס אחד ותפילין בכיס אחר, דהא להניח התפילין ע"ג הטלית לא יתכן שלא 
	לעבור על המצות[footnoteRef:4] וכו' ע"ש. [4:  כתב שערי תשובה בסימן מ' באות ג, ועיין באר היטיב ובש"צ כתב דמה שמניחים הטלית על גבי תפילין אינו יודע על מה סמכו העולם להתיר דלכ"ע קדושת תפילין חמורה מציצית, וראוי שיהא הטלית בכיס אחד ותפילין בכיס אחר דלהניח התפילין על הטלית אינו נכון שלא יצטרך לעבור על המצות כו' ע"ש.] 

ויש 
מי שרצה להבין דברי הרב הללו דקא מתמה אף לפי מנהג שלנו שמניחים התפילין בכיס אחד קטן מיוחד, ועושים גם כן כיס גדול שמחזיק הכיס של תפילין והטלית והסידור ואח"כ כורכן בבת אחת דעל כהיי גוונא לא יאות עבדי כדין עירובא, אלא ראוי שיהא הטלית בכיס אחד מיוחד והתפילין בכיס אחר מיוחד בפני עצמו, ולא יערבם זה עם זה. ואם כך היתה כוונת הרב נראה לעניות דעתי דמהא לא אירייא לתמוה על מנהגן של ישראל, דכל כי הא שפיר עבדי, דכיון שמניחים התפילין שהוא קדושה חמורה בכיס אחד קטן מיוחד בפני עצמו, אם כן אפוא אף שמניח הטלית בתוך כיס הגדול עמו לא איכפת לן בזה כיון דהאי לחודיה קאי בכיס הקטן, והאי כיס הגדול מיוחד לטלית, ואף אם ינוח למטה הכיס הקטן של תפילין לית לן בה, דקושטא קאי שמניח בתחילה כיס הקטן דתפילין שקדושתו חמורה והוא לפני ולפנים, ואח"כ והיה בהניח הטלית והסידור, וכשיבוא ליטלם יפגע בטלית תחילה דהוי כסדרן שלא לעבור על המצות, ומנהגן של ישראל תורה היא[footnoteRef:5], ואם הלכה רופפת בידך פוק חזי מאי עמא דבר. ולכן הנלע"ד בכוונת הרב בזה דכל תמיהת הרב היא במה שיש נוהגים שמניחים התפילין ערום ועריה בלא כיס קטן מיוחד, אלא לחודיה קאי מתחת בתוך כיס הגדול ואח"כ מניחים הטלית אתו עמו במחיצתו, וע"י קא מתמה דכיון דקדושת התפילין חמורה היה ראוי שיהא הטלית בכיס אחד והיינו כיס הגדול ותפילין בכיס אחר והיינו כיס קטן בפני עצמו, ולא שיניח התפילין בלא כיס מיוחד, ויניח סמוך ממש הטלית וכיס אחד לכולם, אבל קושטא קאי דלפי מנהג שלנו שמניחים כיס אחד קטן לתפילין בפני עצמו, אמטו להכי אותו הכיס הקטן הוי מחיצה לתפילין שקודשתו חמורה ואם כן אף אם יניח הטלית בכיס הגדול ויניח הכיס הקטן דתפילין של ראש דחשיב כיס קטן דתפילין מיוחד לתפילין והכיס הגדול חשיב כולו לטלית, וכל כי האי כדין עירובא יהא שרי לן[footnoteRef:6], ואין מי שיחמיר בזה, ובעינינו ראינו לכמה רבנן קשישאי שנוהגין כן, והבא להחמיר יעשה כיס גדול רחב רחב ויניח כיס הקטן דתפילין בצד אחד והטלית והסידור בצד אחר על הסדר, 
	ולא יניח ומטה ומעלה. [5:  וכ"כ הבית יוסף בסימן כה, ולפי מנהגם הנותנים כיס של תפילין והטלית לתוך כיס אחד צריכים ליזהר שלא ישימו כיס התפילין למעלה כדי שלא יפגע בהם תחלה, ויצטרך להניחם קודם עטיפת ציצית, כדי שלא יעביר על המצות, דאע"ג דגבי תפילין אם פגע בשל ראש תחלה יסלקנה ויניח של יד תחלה כמו שיתבאר בסימן כ"ח בס"ד, שאני התם דכתיב "והיו לאות על ידך" והדר "לטוטפות בין עיניך" ודרשינן נמי מקרא דכל זמן שבין עיניך יהיו שתים ומשום הכי מוטב שיעביר על המצוה משיעבור אמאי דכתיב באורייתא, אבל הכא דאין לנו דמצות ציצית קודמת אלא מאסמכתא בעלמא מוטב שתדחה אסמכתא זו משיעבור על המצוה.]  [6:  לשון מליצה.] 


אות ב
אין אדם דן ק"ו כדי לעקור דבר מן התורה
שנינו 
במסכת דרך ארץ בפרק קמא כל האסורות לו איסור ערוה ובא עליהן מותר בקרובותיהן[footnoteRef:7], הבא על אשת איש מותר בבתה, זו שאלה שאל רבי יוסי את רבן גמליאל מה אשתי שאני מותר בה אני אסור בבתה, אשת איש שאני אסור בה אינו דין שאהא אסור בבתה[footnoteRef:8], אמר לו צא ופרנס לי כהן גדול שכתוב בו[footnoteRef:9] "כי אם בתולה מעמיו יקח אשה"[footnoteRef:10] ואני אפרנס לך כל ישראל, דבר אחר אין דנין דבר לעקור דבר מן התורה, ונדהו רבן גמליאל עכ"ל. [7:  הַבּוֹעֵל אִשָּׁה דֶּרֶךְ זְנוּת לֹא נֶאֶסְרוּ עָלָיו קְרוֹבוֹתֶיהָ שֶׁהֵן הַשֶּׁבַע נָשִׁים שֶׁאָמַרְנוּ. אֲבָל חֲכָמִים אָסְרוּ עַל מִי שֶׁנָּאַף עִם אִשָּׁה לִשָּׂא אַחַת מִן הַשֶּׁבַע נָשִׁים קְרוֹבוֹתֶיהָ כָּל זְמַן שֶׁהַזּוֹנָה קַיֶּמֶת. מִפְּנֵי שֶׁהַזּוֹנָה בָּאָה לִקְרוֹבוֹתֶיהָ לְבַקֵּר אוֹתָן וְהוּא מִתְיַחֵד עִמָּהּ וְלִבּוֹ גַּס בָּהּ וְיָבוֹא לִידֵי עֲבֵרָה שֶׁיִּבְעל הָעֶרְוָה. וְלֹא עוֹד אֶלָּא אֲפִלּוּ נִטְעַן עַל אִשָּׁה הֲרֵי זֶה לֹא יִשָּׂא אַחַת מִקְּרוֹבוֹתֶיהָ עַד שֶׁתָּמוּת זוֹ שֶׁנִּטְעַן עָלֶיהָ. וְאִם כָּנַס הַקְּרוֹבָה שֶׁזָּנָה עִם קְרוֹבוֹתֶיהָ לֹא יוֹצִיא (רמב"ם הלכות איסורי ביאה פ"ב הלכה יא').]  [8:  כוונת הק"ו הוא שלא יהא מותר לשום אדם לישא אשה אלא דווקא בת אלמנה או גרושה שמותר גם באמה (נחלת יעקב).]  [9:  ויקרא כא, יד.]  [10:  השיב לו רבן גמליאל שפיר צא ופרנס לי כהן גדול שהוא אסור באלמנה ובגרושה, ואם כן אפילו בבת אלמנה או גרושה אסור באמה (נחלת יעקב בשם ספר זית רענן).] 

והנראה 
לע"ד פירוש עניין שאלת רבי יוסי כך דרצה להביא ק"ו לאסור הבא על אשת איש בבתה משום דומה אשתו של כל אחד ואחד שהוא מותר בה, הוא אסור בבתה, אפילו אם תהיה הבת מאיש אחר, אשת איש שאני אסור בה בכהיי גוונא שהבא על אשת איש נאסרה עליו לעולם אפילו אם נתאלמנה או נתגרשה כדילפינן מ"ונטמאה" "ונטמאה" אחד לבעל ואחד לבועל[footnoteRef:11], אינו דין שאהא אסור בבתה, אם כן אמאי אמר שהוא מותר בבתה, והשיבו רבן גמליאל דלשיטתך צא ופרנס לי כהן גדול שכתוב בו שיקח בתולה מעמיו, והכהן הגדול הוא אסור בכל נשים דעלמא לעולם שכתוב בו "אלמנה וגרושה" וכו', אם כן נימה ביה האי ק"ו אשת איש שהוא אסור בה, אינו דין שיהא אסור בבתה, אם כן מהיכן יקח בתולה מעמיו, אלא וודאי דאין לומר האי ק"ו כלל, ואף דבעלמא קי"ל דאדם דן ק"ו מעצמו[footnoteRef:12], היינו היכא שאינו עוקר בו דבר מן התורה, אבל הכא הוא לעקור דבר מן התורה, ולהכי נידהו כדי שישמעו התלמידים ולא ידונו דבר כזה. ולפי שראיתי מקצת מן המעיינים הי"ו שעמדו בו הוצרכתי לבארו, ואף שהוא פשוט לע"ד, ועיין בילקוט תורה פרשת אמור ברמז תרל"א שהובא שם האי עניינא ושם ג"כ ה"פ 
	(ועיין בספר פי צדיק). [11:  סוטה פרק ה' משנה א' לפי רבי עקיבא.]  [12:  פסחים דף סו ע"א.] 




אות ג
ת"ח סגי נהור אי מחייב למיקם מקמיה ?

אנא 
נפשאי כתבית יהבית בספרי הקטן בזרע יצחק בקונטרס פלפלת כל שהוא בסימן ו' בעניין ת"ח סגי נהור אי מחייב למיקם מקמיה, דכתב הרב גנת וורדים[footnoteRef:13] ז"ל דחייב ובכלל ראיותיו אייתי ממ"ש בגמרא[footnoteRef:14] כל בי עשרה קדמה שכינה ואתייא, וגם מ"ש בירושלמי[footnoteRef:15] אני הוא שקיימתי מצות עמידת זקן תחילה וכו', ורב רחומא"י מוהר"ר חיד"א ז"ל[footnoteRef:16] כתב על 'הברכים'[footnoteRef:17] דלא שמה מתייא[footnoteRef:18], ואנכי בעוניי חיזקתי דברי הרב גינת וורדים וראיותיו, ותמהתי על הברכי יוסף הי"ו כמו שיעו"ש באורך אם תדרשנו ימצא לך. וכעת נדפס הספר ככר לאדן להרב נר"ו וראיתי לי שם בדף קמב' ע"א שכתב עלי וז"ל ומה שהקשה בספר זכות יצחק למהר"י עטייה נר"ו בפלפלא חריפתא על מ"ש בברכי יוסף אחרי המחילה לא קשה מידי כאשר יראה הרואה עכ"ל. [13:  בחלק יורה דעה כלל ד' סימן ב'.]  [14:  ברכות דף ו ע"א.]  [15:  ירושלמי פרק ג' דביכורים הלכה ג' בפסוק זה "מפני שיבה תקום" וכו' "אני ה' ", אני שקיימתי מצות עמידת זקן תחילה שאמר בגמרא יכול הקב"ה מקיים את התורה ואם כן נילף הידור וחיוב דכיבוד להדיוט מהידור שעושה הקב"ה דמיהדר פניהם של ת"ח הבאים לתפילה או לעסוק בתורה לקום מפניהם ולהדרן אע"פ שהם אינם מרגישין בזה לראות ההידור והכבוד שעושה להם הקב"ה, אם כן מינה נשמע דכיבוד והידור דמיחייבי אנן הוה דכוותיה אע"פ שאין הת"ח רואה ויודע כלום.]  [16:  בספר ברכי יוסף.]  [17:  הכוונה על ספר ברכי יוסף של החיד"א.]  [18:  כתב החיד"א ומה שצירף לזה שם דעשרה קדמה שכינה ואתיא, לא שמה מתיא כלל.] 

ואנכי 
הרואה בהורמנותיה דמר אמינא ולא מסתפינא דהקושיה במקומה עומדת, וראיית הרב גינת ורדים שמה מתייא, והיא ראיה שאין עליה תשובה, ובמקומי אני עומד וכמו שביארנו שם. והשתא הכא אין לך בו אלא חידושו דמלבד מ"ש שם בפירוש דברי הרב גינת וורדים במה שהביא הא דכל בי עשרה וכו', ועוד יש לפרש דברי הרב דהכוונה בו דכיון דכך היא המדה דקדמה שכינה ואתייא "ואלהים נצב בעדת אל"[footnoteRef:19] מר ברישא ראשון לכל דבר שבקדושה והדר מיכנפי ואתי הת"ח והזקנים ומוכרח דהשי"ת קם מפניהם כדי לקיים מצות עשה "דמפני שיבה"[footnoteRef:20] וכו' כמו שכתבו בירושלמי וגם אמרו ז"ל[footnoteRef:21] דהקב"ה מקיים התורה כולה, דהכי אמר במדרש ילמדנו מלך בשר ודם גוזר גזירה והוא אינו מקיימא, אבל הקב"ה גוזר גזירה והוא מקיימה תחילה, מה טעם "ושמרתם את משמרתי"[footnoteRef:22] " אני ה' " שמרתי מצות התורה תחילה ע"כ, והובא בספר תלמוד גדול[footnoteRef:23] כתב יד בפרשת קדושים בפסוק "דמפני שיבה תקום" ואייתי סמוך לה הא דהירושלמי ע"ש. וגם אמר ז"ל דהקב"ה מכבד כל הזקנים שנאמר[footnoteRef:24] "ונגד זקניו כבוד" והובא בספר מושב זקנים כתב יד בפרשה הנזכרת ע"ש, אם כן מוכרח לפי הירושלמי דבעי למימר דהשי"ת מכבד כל ת"ח והזקנים דומייא דעבד אאברהם אבינו עליו השלום, ולאו באברהם אבינו לחוד הוא דעבד אלא הוא הדין בכל ת"ח וזקן כביכול הוא קם מפניהם, ואמטו להכי הוכרח לו להרב גינת ורדים ז"ל לצרף עם ראיותיו הא דכל בי עשרה וכו' דמינה שמעינן דבכל עידן ובכל זימנא השי"ת קם ומכבד כל הזקנים והת"ח הבאים לתורה ולתפילה, אם כן אפוא עלתה לאורה תכיות ראייתו דכמו לגבי גדול אדוננו מכבד התורה ולמודיה אף שהם אינם רואים ומרגישים, גם אנן נמי חייבים לקום מקמי ת"ח סגיא נהור אף שאינו רואה ומרגיש. ושפיר הוצרך להביא הא דכל בי עשרה קדמה שכינה ואתייא ובדבר האמור, ועיין בספר מושב זקנים כתב יד שם שהביא ספק על זקן הסומא וכו' ע"ש, ולע"ד פשיטא לי מילתא דחייב וכמ"ש בפלפלת כל שהוא שם. וגם מעניין ראיה זו של הרב גינת וורדים שהשי"ת קם מפני הזקן וכו' אתה למד דחייב אף שאינו רואה ואינו מרגיש וילפינן קימה והידור דהדיוט משל גבוה 
	וכאמור.  [19:  תהלים פב, א.]  [20:  ויקרא יט, לב.]  [21:  מדרש רבה שמות ל ר"פ משפטים.]  [22:  ויקרא יח, ל.]  [23:  הכוונה לספר מושב זקנים כתב יד.]  [24:  ישעיהו כד, כג.] 

אות ד 
כשמתפללין תפלת מנחה בבית, ובעל הבית נותן לרבו טליתו, 	האם מיחזי קצת כפורק עול מצות מעליו?
את 
זה ראיתי להרב חקרי לב נר"ו באורח חיים בסימן ד' שכתב על עניין כשמתפללין תפלת מנחה בבית, ובעל הבית חולק כבוד לרבו או לגדול ממנו ונותן לו טליתו אי שפיר דמי דמיחזי קצת כפורק עול מצות מעליו וכו', והביא מדברי מהרנא"ח בחלק ב' בסימן ע' שכתב דאין קדימה לת"ח בדבר מצוה שהוא זכאי מצד עצמו, אלא בדבר של כבוד לבד ע"ש, וכיון שכן יש לדון דאף אם ירצה לחלוק כבוד למי שגדול ממנו במצות לאו שפיר דמי דמיחזי כפורק עול 
	מצות מעליו עכ"ל.
ולע"ד 
אחרי המחילה הראויה לכת"ר דאי מהא לא אירייא דאפשר דלא קאמר מהרנא"ח אלא בדבר שהוא חיוב עליו, ואם בא לחלוק כבוד לגדול הימנו אזלא מיניה, אבל הכא בנידון דידן שלא חייבו חכמים להתפלל מנחה בטלית, וגם כבר קיים מצות ציצית בבוקר בתפילת שחרית, אלא שרצה לזכות בתוספת מצוה וללבוש הטלית גם בתפילת המנחה ולהרויח ברכה כדי להשלים ק' ברכות[footnoteRef:25] או להידור מצוה משום "זה אלי ואנוהו"[footnoteRef:26] לעמוד לפני בוראו בתפילה כשהוא מעוטף בטלית, וכעת בא אליו רבו ורצה לעשות לו כבוד וליתן לו טליתו, מאי איכפת לן בזה, כיון דאינו מחסר ממנו שום מצות חיוב לא מדאורייתא ולא מדרבנן, וגם סמוך אחר התפילה יכול הוא לברך על הטלית ויריוח להשלים ק' ברכות או משלימן בפירות. ואי משום עניין הידור מצות עמידה בשעת תפילה, סוף סוף אינה חיוב לעיכובא אפילו מדרבנן, וגם אפילו אם תרצה לומר דדברי מהראנ"ח אפילו בדבר שאינו חיוב, עדיין יש לדון דלא קאמר אלא שאינו חייב להקדימו מצד הדין, אבל אם נהג בו טובת עין ורצה להקדימו מנא לן דלא מצי. וכעת אין בידי ספר מהראנ"ח לראות סוגייא כדוכתא, באופן בלע"ד בכהי גוונא לא הוי פורק עול מצות מעליו לא מינה ולא מקצתיה וכמו 
	שיראה הרואה.  [25:  ע"פ מנחות מג ע"ב.]  [26:  שמות טו, ב.] 

ותו 
חזי הוית להרב הנזכר הי"ו שכתב וראיה ממ"ש הש"ך בחושן משפט בסימן שפב'[footnoteRef:27] דאב היודע למול ומכבד לאחר למול את בנו ביטל מצות עשה וכו' ע"ש, והרואה יראה דגם מהא לא אירייא דהתם לפי שעיקר המצוה עליה דידיה רמייא וחיובו מדאורייתא כדברי הרמב"ם בפ"א מהלכות מילה בדין א'[footnoteRef:28] וכתב מר"ן ז"ל דבמניין המצות מנאה במצות רטו'[footnoteRef:29] ע"ש, ומשום הכי אין לו לכבד לאחר, אבל בכהי גוונא שאין חיוב עליו לא מדאורייתא ולא מדרבנן שכבר קיימה בבוקר, וגם שהוא לבוש טלית קטן תדיר, וגם דעיקר המצוה היא חובת מנא ולא חובת הגוף, אמטו להכי מצי שפיר לכבד בתפילת המנחה ולא חשיב פורק עול מצות מעליו ולא דמייא 
	להא דמילה וכאמור. [27:  בסוף ס"ק ד'.]  [28:  מִילָה מִצְוַת עֲשֵׂה שֶׁחַיָּבִין עָלֶיהָ כָּרֵת שֶׁנֶּאֱמַר (בראשית יז, יד) "וְעָרֵל זָכָר אֲשֶׁר לֹא יִמּוֹל אֶת בְּשַׂר עָרְלָתוֹ וְנִכְרְתָה הַנֶּפֶשׁ הַהִוא מֵעַמֶּיהָ". וּמִצְוָה עַל הָאָב לָמוּל אֶת בְּנוֹ וְעַל הָרַב לָמוּל אֶת עֲבָדָיו (בראשית יז, יב) "יְלִיד בַּיִת וּמִקְנַת כֶּסֶף". עָבַר הָאָב אוֹ הָאָדוֹן וְלֹא מָל אוֹתָן בִּטֵּל מִצְוַת עֲשֵׂה וְאֵינוֹ חַיָּב כָּרֵת שֶׁאֵין הַכָּרֵת תָּלוּי אֶלָּא בֶּעָרֵל עַצְמוֹ. וּבֵית דִּין מְצֻוִּים לָמוּל אוֹתוֹ הַבֵּן אוֹ הָעֶבֶד בִּזְמַנּוֹ וְלֹא יַנִּיחוּ עָרֵל בְּיִשְׂרָאֵל וְלֹא בְּעַבְדֵיהֶן.]  [29:  מצוה רטו- היא שצונו למול את הבן. והוא אמרו יתעלה לאברהם (בראשית יז, י) "המול לכם כל זכר" וכתיב בתורה שהוא בכרת מי שמבטל מצוה זו. וכבר התבארו משפטי מצוה זו בפרק י"ח משבת וד' מיבמות, ואין האשה מצווה למול את בנה כמו שהאב מצווה בזה כמו שהתבאר בקדושין. (לך לך, אהבה הלכות מילה).] 

ובזה 
תשובה מוצאת למ"ש הרב נר"ו בכלל ד"ק שם 'דציצית ותפילה שהם חובת הגוף ליתנהו בשליחות' וכו' ע"ש, ולכאורה נראה דדברי תימה הם דהא וודאי ציצית חובת מנא היא ואינה חובת הגוף כמו התפילה, וכמ"ש הרמב"ם בסוף פ"ג מהלכות ציצית[footnoteRef:30] ע"ש, וגם אף לפי שיטתיה דמר הא דחובת הגוף הוא בבוקר ולאו כל היום, והכא בנידון דידן לאו בתורת שליחות אתאן עלה מידי דהוי, דלא הוויא עליה בתורה חיוב ולא עשהו שליח דכל העניין כולו הוא תוספת דהידור מצוה ונהג בו טובת עין ונתנו לאורח הבא אליו 
	הגדול הימינו. [30:  הלכה יא- אַף עַל פִּי שֶׁאֵין אָדָם מְחֻיָּב לִקְנוֹת לוֹ טַלִּית וּלְהִתְעַטֵּף בָּהּ כְּדֵי שֶׁיַּעֲשֶׂה בָּהּ צִיצִית אֵין רָאוּי לְאָדָם חָסִיד שֶׁיִּפְטֹר עַצְמוֹ מִמִּצְוָה זוֹ. אֶלָּא לְעוֹלָם יִשְׁתַּדֵּל לִהְיוֹת עָטוּף בִּכְסוּת הַמְחֻיֶּבֶת בַּצִּיצִית כְּדֵי שֶׁיְּקַיֵּם מִצְוָה זוֹ. וּבִשְׁעַת הַתְּפִלָּה צָרִיךְ לְהִזָּהֵר בְּיוֹתֵר. גְּנַאי גָּדוֹל הוּא לְתַלְמִידֵי חֲכָמִים שֶׁיִּתְפַּלְּלוּ וְהֵם אֵינָם עֲטוּפִים.] 

גם 
[bookmark: _Hlk134969545]מ"ש קודם לזה בכלל ד"ק דטלית של יחיד מנא ליה שיהיה חייב לתתו לגדול הימנו וכו', שותיה דמר לא ידענא, דהא וודאי חיוב לא יש, אבל אם רצה לנהוג בו כבוד הרשות נתונה בידו, ומה דבעת שנותן הבעל הבית את הטלית לרבו ושמע ממנו הברכה וגדול העונה אמן יותר מן המברך[footnoteRef:31], ואינו מפסיד בזה שום מצוה, ודוגמא לדבר למאי דקי"ל באורח חיים בסימן קסז' ס"יד[footnoteRef:32] דהבעל הבית בוצע וכתב המ"א ז"ל שם בס"ק לא'[footnoteRef:33] משם ל"ח דנהגו לחלוק כבוד לגדול וכ"מ בגמרא[footnoteRef:34] דרב אבהו חלק כבוד לרבי זירא לבצוע ע"ש, וכן אנו נהגין מעשים בכל יום, ודכוותה נימא הכי גבי הטלית, וכן גבי מצות כיסוי הדם דהמצוה עליה דידיה, דהשוחט רמיא מי ששחט יכסה וכמה זימנין עינינו הרואות דמדעתו הוא אומר להעומדים עליו שיעשו מצות כיסוי הדם ואין מי שימחה בידם, וגם בענין הטלית דנידון דידן זכורני כמה זימנין שכשהיו באים הרבנים להתפלל מנחה בבית הסיניור פראנקוס הי"ו והיו נותנים להם טלית של בעל הבית ולא היו מוחין בידם. ומתוכם כעין החשמל היו תרי גברי רברבי ר' אב"א ור' אח"א[footnoteRef:35] זלה"ה, ואין פוצה דבר על זה, ונראה וודאי דפשיטא להם מילתא להיתירא וכמדובר. ואם הלכה רופפת בידך פוק חזי מאי עמא דבר, ולית דין צריך בושש, אחר זמן רבות בשנים הראו לי להרב יוסף אומץ ז"ל בסוף סימן סה' דפריך עליה דרב בזה 
	ע"ש[footnoteRef:36].  [31:  ע"פ ברכות נג ע"ב.]  [32:  אִם הַמְסֻבִּים רַבִּים, גָּדוֹל שֶׁבְּכֻלָּם בּוֹצֵעַ, וְאִם יֵשׁ עִמָּהֶם בַּעַל הַבַּיִת, הוּא בּוֹצֵעַ וַאֲפִלּוּ אִם הָאוֹרֵחַ גָּדוֹל.]  [33:  צ"ל ס"ק לב'.]  [34:  ברכות מו ע"א.]  [35:  הכוונה במליצה לאביו בעל "בגדי ישע" ולאחיו שכנראה היה גם ת"ח.]  [36:  החיד"א ביוסף אומץ בסוף סימן סה', אורח חיים סימן ח', ראיתי להרב חקרי לב נר"ו סימן ד' חקר אם מתפללין מנחה בבית ולא יש כי אם טלית לבעל הבית, אם יכול לכבד לגדול ליתן לו הטלית והעלה הרב נר"ו שאינו יכול עיין שם באורך הראיה שהביא. ואני בעניי אומר במטו מיניה דמר שאין הנדון דומה לראיה ופשוט שיוכל לכבד וכן עמא דבר, וכן ראיתי שנהגו בפני רבנים מאורי אור ז"ל בעיר הקודש ירושלם ת"ו כמה פעמים ואין פוצה פה.] 


אות ה
האם מותר לקרוא בעל פה פסוקים ?
ותו 
חזינא ליה להרב הנזכר[footnoteRef:37] שם בסימן יג' שכתב על מה שקוראים תהלים בע"פ וכו' והביא מ"ש התוס' בתמורה בדף יד ע"ב בד"ה דברים שבכתב אי אתה רשאי לאומרם בעל פה וכו', שכתב היאך אומרים מזמורים על פה, וי"ל דאין להקפיד רק מה שכתוב בחומש, אך קשה היאך קוראים ויושע וקריאת שמע, וי"ל דאין להקפיד אלא בדבר 
	שמוציא אחרים ידי חובה ע"כ. [37:  הרב חקרי לב.] 

והנה 
בתחילה י"ל ע"ד התוס' שהרי בהא דויושע וקריאת שמע שקוראים החזנים מוצאים בהם את הרבים את מי שאינו בקי, ואפילו הכי קוראים ואין מוחין בהם, והדרה הקושיה לדוכתא, ועכ"פ נקוט מהא לעניין דינא מהני תרי תירוצי, דמה שנוהגים לקרות תהלים בעל פה שפיר דמי, דאי לתירוץ קמא דכיון דתהלים הוא מן הכתובים, ואינו מן החומש אין להקפיד, וגם לתירוץ בתרא אם היה העניין שאינו בא להוציא אחרים יכול לקרות, ודון מינה אם בא לקרות תהלים בעל פה ואחרים שומעין ממנו כדי להוציא ידי חובה בקריאה זו אינו יכול, וכן בתפילה בפסוקי דזימרה כשאומר החזן מזמורים של תהלים צריך לקרותן בתוך הספר כדי להוציא 
	בהם את מי שאינו בקי.
ומיהו 
מקודם י"ל בדברי התוס' דתפסי במושלם לתירוץ א' דאין להקפיד רק מ"ש בחומש ולאפוקי נביאים וכתובים, וכשהקשה מהא דויושע וקריאת שמע שהם כתובים בחומש, ואפילו הכי קוראים בעל פה ותירץ עלה דהא דקאמרינן להקפיד מ"ש בחומש היינו בדבר שמוציא אחרים ידי חובה, רצה לומר בעת קריאת ספר תורה לחוד שבא להוציא את כל הקהל בקריאה זו, מה שאין כן בהא דויושע וקריאת שמע דתפילה דרוב ככל בקיאי בהם אינשי ובידם סידורים, ואם תרצה לומר שיש א' מעיר שאינו בקי בהם בטל במיעוטו, וגם דעיקרם לא באו לצאת ידי חובה דסדר התפילה אינה מן התורה[footnoteRef:38] וקריאת שמע שהיא דאוריתא קורים הציבור בלחש[footnoteRef:39], וכמו שמבואר בפיסקי התורה עצמם, וכמו שנביא לקמן ולכן אין להקפיד בהם, ולפי זה הדר דינא בקריאת תהלים שאינם מן החומש, בין הקורא לעצמו ואף להוציא אחרים השומעים בקריאתו שפיר דמי ולא איכפת לן, ומנהגן של ישראל תורה היא. [38:  וְאֵין מִשְׁנֶה (מטבע) הַתְּפִלָּה הַזֹּאת מִן הַתּוֹרָה (רמב"ם הלכות תפילה פ"א ה"א).]  [39:  צָרִיךְ לְהַשְׁמִיעַ לְאָזְנוֹ מַה שֶּׁמּוֹצִיא בְּפִיו, וְאִם לֹא הִשְׁמִיעַ לְאָזְנוֹ, יָצָא, וּבִלְבַד שֶׁיּוֹצִיא בִּשְׂפָתָיו (שו"ע סי' סב ס' ג').] 

ואם 
כנים אנו בזה תשובה מוצאת למ"ש הרב הנזכר נר"ו שם דאם יש איסור לומר דברים שבכתב בנביאים וכתובים תלוי בין תירוצים אלו ע"כ. והנך רואה דפ"ע האמור כל עצמה של התוס' ז"ל בזה באו לחזק תירוצם והכל תירוץ אחד[footnoteRef:40]. וראיה מדברי פסקי התוס' דתמורה שם סעיף י'[footnoteRef:41] שכתבו הכי דברים שבכתב אי אתה רשאי לומר בעל פה בציבור להוציא ידי חובה כגון לקרות בתורה, לכך אנו קורין קריאת שמע ופרשת קורבנות ויושע וכמה פסוקים בעל פה לפי שאינם כי אם שבח, וקריאת שמע שהוא מוציא אחרים קורא ציבור בלחש וכו' ע"ש, אתה הראת לדעת מהני מילי מעליותא שהבינו דברי התוס' עצמם כמ"ש ואינם ב' תירוצים 
	וכמו שיראה הרואה.  [40:  לפי שיטת רבינו כלל הוא שתירוץ בתרא עיקר (ראה רוב דגן מהדורה חדשה: ברכות [נ] [קמט], מגילה[כב], ביצה [א], סנהדרין [יח]). לכן רבינו צ"ל ששתי התירוצים הם אחד. והוכחה לכך שזה תירוץ אחד כי בד"כ התוס' משתמש במילים 'אי נמי' כאשר יש מספר תירוצים, ואילו התוס' השתמש במילים 'יש לומר' שמורים על תירוץ אחד.]  [41:  צ"ל יא.] 


אות ו
כיצד פוסק מרן כאשר כותב שיש אומרים 
	ויש אומרים?
כתב 
מרן ז"ל בשולחנו הטהור בחושן משפט בסימן רמו' בס' ד' הכותב כל נכסיו מתנה לאחד מבניו וכו' או שהקנה לו בקניין וכו' קנה[footnoteRef:42] ע"כ, ולכאורה קשה לע"ד שהרי מרן גופיה בס' ז' כתב יש מי שאומר דכותב כל נכסיו לבן בין הבנים, אם נתן לו בקניין ויפה כחו קנה, ויש מי שאומר שאעפ"כ לא קנה ע"כ, וכפי הכלל המסור בידינו דהיכא שכותב מרן בשו"ע 'יש אומרים ויש אומרם' הלכה כיש אומרים בתרא, אם כן אפוא הכא נקטינן דלא קנה ודא עקא שהרי בס' ד' כתב דקנה, וכיצד יתקיימו ב' כתובים הללו, ובוודאי דאין לחלק בין 'יש אומרים ויש אומרים' ליש מי שאומר דפשיטא 
	שהכל אחד. [42:  הַכּוֹתֵב כָּל נְכָסָיו מַתָּנָה לְאֶחָד מִבָּנָיו, בֵּין שֶׁהָיָה בָּרִיא בֵּין שֶׁהָיָה שְׁכִיב מְרַע, וְיֵשׁ אוֹמְרִים דְּדַוְקָא שֶׁכָּתַב לוֹ בִּלְשׁוֹן מַתָּנָה, אֲבָל שְׁכִיב מְרַע שֶׁכָּתַב לוֹ לְשׁוֹן יְרֻשָּׁה, קָנָה (טוּר), אֲפִלּוּ הָיָה בֵּן קָטָן הַמֻּטָּל בָּעֲרִיסָה, לֹא עֲשָׂאוֹ אֶלָּא אַפּוֹטְרוֹפּוֹס וַהֲרֵי הוּא בְּכָל הַנְּכָסִים כְּאֶחָד מֵאֶחָיו. וַאֲפִלּוּ הֶאֱרִיךְ בַּלָּשׁוֹן כְּדֶרֶךְ שׁוּפְרָא דִשְׁטָרֵי: "יֵלֵךְ, יִזְכֶּה, יַחֲזִיק", אֻמְדַּן דַּעַת הוּא שֶׁלֹּא נִתְכַּוֵּן אֶלָּא לִהְיוֹת אֶחָיו נִשְׁמָעִים לוֹ. וְאִם שִׁיֵּר כָּל שֶׁהוּא, בֵּין קַרְקַע בֵּין מִטַּלְטְלִים, זָכָה הַבֵּן בַּמַּתָּנָה. וְאִם פֵּרַשׁ בַּשְּׁטָר שֶׁמַּקְנֶה לוֹ הַקְנָאָה גְמוּרָה וְלֹא בְּתוֹרַת אַפּוֹטְרוֹפּוֹס, אוֹ שֶׁפֵּרַשׁ בַּשְּׁטָר שֶׁיְּהֵא רַשַּׁאי לִמְכֹּר וְלָתֵת לַאֲחֵרִים, אוֹ שֶׁכָּתַב לוֹ מִטַּלְטְלֵי אַגַּב מְקַרְקְעֵי, אוֹ שֶׁהִקְנָה לוֹ בְּקִנְיָן, וְכֵן כָּל שֶׁכָּתוּב בִּשְׁטָר הַמַּתָּנָה לָשׁוֹן שֶׁאֶפְשָׁר לְהוֹכִיחַ מִמֶּנּוּ דִלְמַתָּנָה גְמוּרָה נִתְכַּוֵּן, קָנָה.] 

וראיתי 
להספר מאירת עינים ז"ל שם בס"ק יד' שדיקדק דקדוק אחר למה כתב זה לבבא בפני עצמה, הוי לי למימר בסוף ס' ד' ובתחילה רצה לחלק ביניהם ואח"כ סיים דאין טעם נכון לחלק בינייהו וכו' ע"ש. ונימוקו עמו דקושטא דמילתא דאידי ואידי חד שיעורא ואין ביניהם אפילו כמלא נימא, וכמו שיראה הרואה ואם כן הדרא קושיין 
	לדוכתא.
ודע 
דאעיקר האי כללא י"ל ממ"ש מרן באורח חיים בשולחנו הטהור בסי' קסו' יש אומרים שאין צריך ליזהר מלהפסיק בין נטילה להמוציא ויש אומרים שצריך ליזהר וטוב ליזהר ע"כ, ואם איתא להאי כללא אמאי הוצרך מרן לסיים ד'טוב ליזהר' הרי כפי הכלל פשיטא דטוב ליזהר כיש אומרים בתרא, ואם נאמר דבכאן גילה לנו לחזק כלל זה אתי שפיר. אך קשה דמצינן בכמה דוכתי שכתב כיוצא בזה עיין בשו"ע אבן העזר בסימן סב' סעיף יב'[footnoteRef:43] וכבר כתבנו בזה בס"ד בקונטרס תנא ושייר 
	אם תדרשנו ימצא לך. [43:  הַשַּׁמָּשִׁים הָאוֹכְלִים אַחַר סְעֻדַּת נִשּׂוּאִין, יֵשׁ אוֹמְרִים שֶׁאֵין מְבָרְכִים שֶׁבַע בְּרָכוֹת, וְיֵשׁ אוֹמְרִים שֶׁמְּבָרְכִין, וְלָזֶה הַדַּעַת נוֹטָה.] 

ואגב 
ראיתי למרן ז"ל בשולחנו הטהור בחושן משפט בסוף סימן שס"א[footnoteRef:44] שכתב הגוזל את חבירו בעדים יש אומרים שאין צריך להחזיר בעדים ויש אומרים שצריך עכ"ל, והנה כפי האי כללא הדין יוצא דדעת מרן לפסוק הכא שצריך להחזיר בעדים כיש אומרים בתרא, וקשה ממ"ש מרן גופיה בבית יוסף חושן משפט בסוף סימן צ' שהביא בתחילה מחלוקת הפוסקים בזה וסיים בבדק הבית ולעניין הלכה כיון דכל הני רבוותא סברי שאין צריך להחזיר לו בעדים ואין הוכחה בדברי הרמב"ם שיחלוק עליהם כוותייהו נקטינן עכ"ל. הרי לך דמר ניהו רבה גופיה הסכימה דעתו דעת עליון לסברת יש אומרים קמא שהביא בשו"ע בסי' שסא', וכתב דהלכה ומורין כן, ואם כן הדא דתימא לכאורה יש לסתור מזה להאי כללא. ואם נאמר דבדק הבית חיברו מרן קודם השו"ע אתי שפיר, דכשחיבר השו"ע הדר ביה רב ממ"ש בבדק הבית בזה, וכן מצאתי להרב יד מלאכי זצ"ל שכתב האי כללא דהשו"ע חיברו מרן באחרונה לעת זקנתו ע"ש, אבל אכתי קשה דמאי עביד בהאי הכריח שכתב בבדק הבית משום דכל הני דכוותא והיינו הרמ"ה והרמב"ן והר"ן והריב"ש כולהו בחדא שיטה קיימי דאין צריך, וגם אין הוכחה מהרמב"ם בהפך. ואי דנפק דק ואשכח בסברת הרמב"ם להפך וכמ"ש הרב המגיד בפרק ד מהלכות גזילה[footnoteRef:45] ורבינו ירוחם בנתיב ל"א הווי ליה למודע"י[footnoteRef:46], כיון דבבדק הבית שם הקשה עליהם וכתב 'דאיני יודע היכן למדו מדבריו שהוא סבור כן', וגם שם בהלכות גזלה בכסף משנה[footnoteRef:47] הקשה כן ע"ש, ומה גם דהרב המגיד גופיה סיים בה שם דכבר חלקו בזה חכמי הדורות וגם דאיהו גופיה בפרק ד דטוען נסתפק בדעת הרמב"ם וכמ"ש מרן בכסף משנה שם, וגם כתב שם ובבדק הבית שהריב"ש כתב דרבו החולקים וכתב שהרמ"ה השיב להרמב"ן שאין צריך וקילסו הרמב"ן וכתב עליו שפתים ישק ע"ש, ואם כן אפוא פשיטא דלא הדר ביה מרן ממ"ש בבדק הבית והדרא קושיא לדוכתא 
	וצריך יישוב. [44:  סעיף ח'.]  [45:  בהלכה יד.]  [46:  לשון מליצה, שהיה מרן צריך להודיע שחזר בו.]  [47:  בהלכה יד.] 

וראיתי 
להש"ך סימן שסא' ס"ק ח' בד"ה ויש אומרים, שכתב דכ"כ הרב המגיד[footnoteRef:48] והריב"ש[footnoteRef:49] בשם הרמב"ם ולע"ד לא מוכח מהרמב"ם מידי והסכים לדברי מרן ע"ש, וסיים שם דלעניין דינא פשיט"א דקי"ל דאין צריך שכן דעת הר"ן וכו' והביא דברי מרן דבדק הבית הנזכר וגם הסמ"ע דכתב כן וכו', וגם בתשובות דברי ריבות סי' רעו' הסכים כן ע"ש, ומדברי כולם אתה הראת לדעת דלא סבירא ליה להאי כללא בדברי מרן השו"ע מדלא שתו לב לדקדק בדברי מרן אהדדי וכמו שדיקדקתי, ולמאי דאית ליה האי כללא צריך לומר דטעות סופר נפל בדברי מרן השו"ע וכן צ"ל כ'יש אומרים קמא שצריך וכיש אומרים בתרא דאין צריך' דבזה הוי ליה דברי מרן מכוונים, ואם כנים הדברים אפשר דגם הש"ך ודעמיה מסכימים לכלל זה, אבל קשה דבכל השו"ע 
	חדשים גם ישנים הגירסה היא בהפך. [48:  בפ"ד מהלכות גזילה.]  [49:  סי' שצב'.] 

ואגב 
ראיתי למרן ז"ל בשולחנו הטהור באורח חיים בסימן ס' הלכה ד' שכתב יש אומרים שאין מצות צריכות כוונה ויש אומרים שצריכות כוונה וכו' וכן הלכה ע"כ, ומזה ג"כ יש להקשות אהאי כללא דאם כן אמאי הוצרך לסיים עלה ד'כן הלכה', הרי בלאו הכי ידעינן משום דהלכה כיש אומרים בתרא ועיין במ"ש עוד בזה בקונטרס תנא ושייר 
	בס"ד[footnoteRef:50]. [50:  ראה להלן באות מח [ג], וכן במכתב הברכה של הרב יצחק יוסף לשיט"א.] 


(ב' תשובות הבאים כאחד)
אות ז[א]
[bookmark: _Hlk134959556]ראובן שלח את ספריו לשמעון להדפיסם, ושמעון הדפיסם והעבירם ללוי כורך הספרים לאחר הכריכה הספרים נשארו זמן רב אצל לוי ונשרפו, מה הדין (שומר שמסר לשומר 
	ועוד).
שאלה 
ראובן ששלח את ספרו לשמעוןלערי פראנקיי"ה[footnoteRef:51] להדפיסו, וכן עשה שמעון וגמר אותו ונתנו ללוי למתקן הספרים לקשור אותם וגם הוא תיקן אותם כראוי, והיו למניין ת"ק ספרים והניחם סתומים וחתומים בשני ארגזים ונשארו אצלו, ולמאי דביני ביני נעשה מלחמה בעולם ולא יש דרך ישרה לשלחם שמעון לראובן, והניחם שמעון המדפיס אצל לוי מתקן הספרים, ואחר שנה או ב' גרם החטא ונפלה דלקה בחנותו של מתקן הספרים ונשרפו כל ספרי הקודש שהיו שם לאלפים ורבבות ודבר שהיה בכלל ספרו של ראובן אותם ב' ארגזים הנזכרים. ראובן טוען דשמעון פושע הוא כיון דכבר נגמרו מזה זמן רב וכבר הגיעו לשמעון כל הוצאות הדפוס וקשירתם ולא נצרכה אלא להעדפה שנשאר לראובן אצל שמעון מן המעות ששלח בעניין הדפוס, והוי ליה לראובן להביאם לביתו אחר שנגמרו מיד, ולמה לו להניחם בחנותו של לוי שישארו בלילה בלי שום שומר דמזה אפשר שבאו שכנים הרעים אויבי דת והשליכו האש דרך חלונות בחנות ושרפו את כל ספרי הקודש, אבל אם היה מביא אותם שמעון לביתו אחר גמירתם והיה בהניח אתו במחיצתו והיה שומר אותם שמירה מעלייא כדת וכראוי כשאר ממונו, לא היה להם זה המאורע, ואין לך פשיעה גדולה מזו. ואם תאמר שהיה עניין השריפה ע"י שהניח לוי כלי האש בחנות בלילה וע"י הרוח שהא דרך חלון הבהבה האש והיתה דליקה זו גם זה הוא פשיעה גדולה שבגדולות דהוי ליה לסלק כלי האש מן החנות או לכבותם מדי דהוי שהיה הזמן בימות הקיץ 
	בירח מנחם. [51:  אירופה, ספרד.] 

וגם 
בא טעון ראובן דמי יאמר שנשרפו ספריו עם השריפה ההיא, דשמא גנבים באו ולקחום כיון שראו שהתחילה הדליקה ויש להם במה לתלות שיאמר שנשרף הכל ובפרט אם היה העניין שהם השליכו האש וידם היתה במעל, דתיכף ומיד שיברו הדלת ולקחו מה שלקחו באשר יוכלון שאת, ודבר שהיה בכלל מספרי הקודש של ראובן היו האשם[footnoteRef:52] גנבות, או הם או אחרים המחזרים בלילות, ועכ"פ אינו יכול לא ראובן ולא שמעון להביא עדים וגילוי ברור על זה, וגם אינם יכולים לישבע על זה, ואם אמת היה שנגנבו חייבים בגניבה ואבידה כדין כל שומרי שכר, ואם תאמר דספיקא הוי מתוך שאינם יכולים לישבע משלמים, ולוי מתחייב 
	לשמעון ושמעון לראובן. [52:  לשון מליצה.] 

זאת 
ועוד אחרת טוען ראובן הנזכר דשומר שמסר לשומר חייב כמ"ש מרן בשולחנו הטהור בחושן משפט בסימן רצא' סעיף כו'[footnoteRef:53], ואף דקושטא קאי דכך היא דרכה של תורה ליתן אותם שומר הא' שמעון הלז ללוי מתקן הספרים מכל מקום כיון שנגמרו מזה זמן רב הדרי להו ברשות של שמעון שומר קמא שהוי ליה ליטלם מיד כשנגמרו, וכיון שלא נטלם והניחם פקדון אצל מתקן הספרים קרוב לב' שנים מייחייב עכ"פ מדין שומר שמסר לשומר. ועל הכל יורנו המורה לצדקה הדין עם מי ושכרו 
	כפול מן השמים. [53:  שׁוֹמֵר שֶׁמָּסַר לְשׁוֹמֵר, חַיָּב, אֲפִלּוּ אִם הוּא שׁוֹמֵר חִנָּם וּמָסַר לְשׁוֹמֵר שָׂכָר, דְּאָמַר לֵהּ: אַתְּ מְהֵימָן לִי בִּשְׁבוּעָה הֵיאַךְ לֹא מְהֵימָן לִי בִּשְׁבוּעָה. אֲפִלּוּ אִם יָדוּעַ לַכֹּל שֶׁהַשֵּׁנִי טוֹב וְכָשֵׁר יוֹתֵר מֵהָרִאשׁוֹן. הגה: מִיהוּ, שׁוֹמֵר שֶׁמָּסַר לְשׁוֹמֵר לִפְנֵי הַמַּפְקִיד, וְלֹא מִחָה, פָּטוּר (מָרְדְּכַי פֶּרֶק הַמַּפְקִיד). לְפִיכָךְ אִם דֶּרֶךְ הַבְּעָלִים לְהַפְקִיד תָּמִיד דָּבָר זֶה אֵצֶל הַשּׁוֹמֵר הַשֵּׁנִי, הֲרֵי הַשּׁוֹמֵר הָרִאשׁוֹן פָּטוּר מִלְּשַׁלֵּם, וְהוּא שֶׁלֹּא יְמַעֵט שְׁמִירָתוֹ; אֲבָל אִם מִעֵט שְׁמִירָתוֹ, כְּגוֹן שֶׁהָרִאשׁוֹן הָיָה שׁוֹמֵר שָׂכָר וְהַשֵּׁנִי שׁוֹמֵר חִנָּם, אוֹ שֶׁהָרִאשׁוֹן שׁוֹאֵל וְהַשֵּׁנִי שׁוֹמֵר שָׂכָר, פּוֹשֵׁעַ הוּא הָרִאשׁוֹן וּמְשַׁלֵּם, אַף עַל פִּי שֶׁשָּׁאַל אוֹ שָׂכַר בִּבְעָלִים. וְאִם יֵשׁ עֵדִים שֶׁשָּׁמַר הַשֵּׁנִי כָּרָאוּי, נִפְטָר שׁוֹמֵר רִאשׁוֹן. וַאֲפִלּוּ לֹא הָיוּ שָׁם עֵדִים, אִם הַשּׁוֹמֵר הָרִאשׁוֹן רָאָה וְיָכוֹל הוּא לִשָּׁבַע, הֲרֵי זֶה נִשְׁבָּע וְנִפְטָר.] 

תשובה 
עיקרא דהאי מילתא של כת קודמין היא זו, "באר חפרוה שרים"[footnoteRef:54] כבר הורה זקן מרן הקדוש בביתה יוסף[footnoteRef:55] בחושן משפט בסימן שג' בסעיף ד'[footnoteRef:56] וז"ל ונראה לי שאם נפלה דליקה בעיר ונשרפו חפצים שהוא שומר שכר עליהם אם יודע בבירור שנשרפו, נשבע שנשרפו ופטור והוא שלא היה יכול להציל, לא ע"י עצמו ולא ע"י אחרים בשכר וכו', אבל אם אינו יודע בבירור שנשרפו רק שהיו בביתו או בחנותו ונשרף הבית או החנות, אינו יכול להישבע שנשרפו, דשמא נגנבו ע"י הנכרים המחזירים לגנוב כלים שבבתים ושבחנויות קודם שנשרפו, וחייב לשלם אלא אם כן אותם נכרים המחזרים הם ליסטים מזוינים, דאז ישבע שנשרפו או נגנבו ע"י לסטים 
	מזויינים עכ"ל. [54:  במדבר כא, יח, לשון מליצה לתשובה שכבר קיימת וידועה.]  [55:  לשון מליצה לבית יוסף.]  [56:  בד"ה ומ"ש ואי זהו אונס.] 

הרי 
שלך לפניך דבעינן בבירור שאותם חפצים נשרפו ולא נגנבו, וגם לא היה יכול להציל וכו', ודון מינה ואוקי באתרין דלא יוכל לישבע על אותם ב' ארגזים שנשרפו, דדילמא נכרים גנבו אותם ובפרט בשריפה גדולה כי האי דאית לה קלא, וכיון דעין רואה לכל אותם שכנים הרעים דוודאי הגמור הכניסו עצמם בעובי הקורה לגנוב מאותה חנות, דבן נח נהרג על פחות משווה פרוטה[footnoteRef:57], ומסורים עצמם במדורת האש למשוך ולהציל מאותם הספרים, ואיך יוכל השומר שכר לישבע שנשרפו, וגם שמא היה יכול להציל או הוא או ע"י אחרים בשכר, ואם תאמר שלא הרגיש בדבר לוי שהיה ישן בביתו, וביה בלילייא בחנות אירע לשרפה ולא נודע הדבר עד למחר, הדר דינא לפום האי פסקא רבה דמרן, דכיון שאינו 
	יכול לישבע משלם. [57:  עירובין סב ע"א, לשון מליצה על ההסתכנות של הנכרים בשביל שווה כסף.] 

וגם 
נכרים המחזרים לסטים מזויינין לא שכיחי בערים של פראנקייה אלא האחריות מהשכנים היושבים אחורי תרעא והמה ראו שהתחיל השרפה, והללו לאו לסטים מזויינין ולא גנבים ידועים נינהו, אלא בכהיי גוונא מורים היתירא, ואומרים כיון דהכל לשרפה קיימי ואין כאן שום בעלים דקיימי הכא שרי להציל מפני הדליקה, ומשום הכי נכנסים וגונבים ולעצמם הם מצילים דבכהוי גוונא אפילו אם יהיו השכנים ישראלים מורים האי היתירא, כל שכן אם הם גויים וזולתם, ועכ"פ בנידון דידן מידי ספק גניבה מהשכנים הרעים לא נפקא, ולא יוכל לישבע שנשרפו, ומתוך שאינו יכול לישבע משלם לוי לשמעון, ושמעון מיחייב 
	לראובן.
ואין 
לומר שהכא יתכן שיהיה גילוי בדבר שיברר ע"י עדים שראו מקצת מיריעות הספרים שהם שרופים, ומזה יכול לישבע שלא נגנבו, דמהא לא אירייא דעדיין י"ל דשמא גנבו רובם והניחו מקצת מן המקצת, ועל אותו קצת הוא שראו, ואין כאן ברירה שיוכל לישבע ולהביא בירור שכל אותו הסך גדול הת"ק הספרים הב' ארגזים כולם כאחד היו לשרפת אש, ולא נשאר בהם עד אחד, והדר דינא לפום האי פסקא דמרן דחייב לשלם, ואחריו נמשך מור"ם ז"ל בהגה שפירש לסברת מרן הלזה כמ"ש שם בסעיף ג'[footnoteRef:58] וגם הביא להמרדכי פרק המפקיד ותשובת מהר"מ בפרק השואל שסבר חבין וכולם כאחד כתבו דלא הוי אונס, אלא אם לא היה יכול להציל בעצמו ולא ע"י אחרים ע"ש, ובנידון דידן וודאי, דאילו היה שם היה יכול להציל כולם או חצים או ע"י עצמו או 
	ע"י אחרים בשכר. [58:  הרמ"א בחושן משפט בסימן שג' סעיף ג, אִם נָפְלָה דְּלֵקָה בָּעִיר וְנִשְׁרְפוּ הַחֲפָצִים שֶׁהָיָה שׁוֹמֵר שָׂכָר עֲלֵיהֶם, הָוֵי אֹנֶס, אִם לֹא הָיָה יָכוֹל לְהַצִּיל בְּעַצְמוֹ וְלֹא עַל יְדֵי אֲחֵרִים (מָרְדְּכַי פֶּרֶק הַמַּפְקִיד וּפ' הַשּׁוֹאֵל). וְדַוְקָא שֶׁיּוֹדֵעַ בְּוַדַּאי שֶׁנִּשְׂרְפוּ, אֲבָל אִם אֵינוֹ יוֹדֵעַ בְּבֵרוּר, רַק שֶׁהָיוּ בְּבַיִת שֶׁנִּשְׂרַף, אֵינוֹ יָכוֹל לִשָּׁבַע שֶׁנִּשְׂרְפוּ, דְּדִלְמָא גוֹיִים נִכְנְסוּ וְגָנְבוּ אוֹתוֹ, וְלָכֵן חַיָּב לְשַׁלֵּם, אֶלָּא אִם כֵּן הַגּוֹיִים הַנִּכְנָסִים הֵם לִסְטִים מְזֻיָּנִים, דְּאָז יִשָּׁבַע שֶׁנִּשְׂרְפוּ אוֹ נִגְנְבוּ בְּלִסְטִים מְזֻיָּנִים, וּפָטוּר.] 

ואגב 
יש לעיין בהאי תשובה דמהר"מ שהביא מור"ם כמ"ש שם בכלל דבר קודשו דאין לחייב ראובן מטעם שומר שמסר לשומר דחייב אפילו באונסין, שהרי הבעלים נתנו לו רשות להשאיל וכו', ואין לומר לבנו נתן לו רשות להשאיל ולא לחתנו דהא לאו מילתא היא, דבלשון בני אדם חתניו בכלל בנו הן דבעל כאשתו וכל הסמוכים עליו בכלל, דגדולה מזאת אמר אפילו היכא דמפקיד גביה סתמא אמר כל המפקיד על דעת אשתו ובניו מפקיד ושאר בני ביתו ילפינן מיניה דמייתינן לה אההוא גברא דאפקידו גביה זוזי ויהיב להו לאימיה[footnoteRef:59] וכו', ופטרי ליה מהכי טעמא דכי היכי דהמפקיד על דעת אשתו ובניו הוא מפקיד, הוא הדין אמו וכל בני ביתו בכלל הם 
	עכ"ל. [59:  בבא מציעא מב ע"א.] 

ולכאורה 
שיחחתו צריכה תלמוד גדול בזה דלפי מה שנראה שם מכלל תשובתו הרמת"ה[footnoteRef:60] משמע דחתנו היה דר בבית אחר, ושם היתה השריפה שנשרף הספרים, ואם אמרו כל המפקיד על דעת אשתו ובניו ואמו ושאר בני ביתו בכלל, היינו כל הדרים עמו בביתו, אבל על הדרים במקום אחר לא, ובשלמא אילו היה חתנו אתו ועמו במחיצתו שפיר י"ל דהו בכלל כל הסמוכים עליו, אבל השתא הכא קשה, ואף דקושטא קאי דשם בסוף התשובה אזיל וקא מסיים בה דבהודאת ראובן שכשאילו[footnoteRef:61] לחתנו כשומר שמסר לשומר דמי וכו', ואם כן הדר ביה רב משמעתיה מכל מקום הוי ליה לאודועי להכי טעמא רבה, ואפשר דלא הוצרך לבאר דבר הפשוט וסוף סוף כיון דבסיפא לא עמד על דבריו הראשונים ממילא משמע דנדחה קרו לה מהכי טעמא 
	וסמך על המעיין. [60:  לשון מליצה.]  [61:  צ"ל כהשאילו.] 

ואיך 
שיהיה נקוט מהא בנידון דידן דכיון שאילו היה לוי בחנות היה יכול להציל או הוא או ע"י אחרים בשכר, אם כן מהיכא תיתי לפטור אותו ולא נאמר בה ונקה לא מינה ולא 
	מקצתיה.
ואם 
תאמר כיון דעל בדעיילי אינשי לביתו והניח החנות סגורה כשאר החנויות מאי הוי ליה למיעבד, הרי לך דברי הרמב"ם ז"ל בפרק ג' מהלכות שכירות בדין ח' שכתב רועה שהניח עדרו ובא לעיר בין בשעה שדרך הרועים ליכנס וכו', ובא זאב וטרף ארי ודרס אין אומרים אילו היה שם היה מציל, אלא אומדין אותו אם יכול להציל ע"י רועים ומקלות חייב, ואם לאו פטור, ואם אין הדבר ידוע חייב לשלם ע"כ. ופסקו מרן ז"ל בשולחנו הטהור שם להלכה ולמעשה בסעיף י' ע"ש[footnoteRef:62], והתם בעניין ארי וזאב איכא לספוקי בהם, אבל בנידון דידן וודאי דאילו היה שם היה יכול להציל תכף ומיד בתחילת השריפה היה מכבה אותה או ע"י מים רבים או שהיה סותר התקרה וכתלים ע"י הפועלים והיו ניצולים כל 
	הספרים או רובם. [62:  שו"ע חושן משפט סימן שג' סעיף ג', רוֹעֶה שֶׁהִנִּיחַ עֶדְרוֹ וּבָא לָעִיר, בֵּין בְּשָׁעָה שֶׁדֶּרֶךְ הָרוֹעִים לְהִכָּנֵס בֵּין בְּעֵת שֶׁאֵין דֶּרֶךְ הָרוֹעִים לְהִכָּנֵס, וּבָא זְאֵב וְטָרַף, אֲרִי וְדָרַס, אֵין אוֹמְרִים אִלּוּ הָיָה שָׁם הָיָה מַצִּיל, אֶלָּא אוֹמְדִין אוֹתוֹ, אִם יָכוֹל לְהַצִּיל עַל יְדֵי רוֹעִים וּמַקְלוֹת, חַיָּב; וְאִם לָאו, פָּטוּר. וְאִם אֵין הַדָּבָר יָדוּעַ, חַיָּב לְשַׁלֵּם.] 

ואם 
נפשך לומר דאין הדבר ידוע ומידי ספיקא מיהא לא נפקא, אפילו הכי הדר דינא לפום האי פסקא רבה דמרן דחייב לשלם, והטור[footnoteRef:63] ז"ל גם כן הביא לדברי הרמב"ם הנזכר והסכים עמו וכתב מרן הבית יוסף שם[footnoteRef:64] הטעם דמן הסתם יכול להציל ע"י רועים ומקלות ולפיכך עליו להביא ראיה שלא היה יכול להציל ע"כ, וזה אפילו בעניין אונס דהארי הזאב אמר הכי כל שכן בעניין השריפה. וראיתי לספר מאירת עינים ז"ל שם בס"ק יא' שכתב טעם זה ולא זכר שר שכבר קידמו מרן הבית יוסף, וגם סיים הספר מאירת עינים שם דדווקא בשומר שכר אמר ולא שומר חינם וכו ' ע"ש[footnoteRef:65], וגם זה כתבו הרב המגיד ז"ל שם[footnoteRef:66] וסיים דכ"כ הרמב"ן 
	והרשב"א ע"ש. [63:  בסעיף י'.]  [64:  בד"ה כתב הרמב"ם.]  [65:  ולא בשומר חינם שאין מוטל עליו לשכור רועים כנ"ל, דאין לומר מסתמא היו טורחים רועים בחינם להצילו.]  [66:  הלכות שכירות פ"ג ה"ח.] 

וראיתי 
להש"ך ז"ל שם בס"ק י' שהביא לדברי מרן הבית יוסף הנזכר וכתב דתימה היאך אנו יכולים לומר דמסתם היה יכול להציל וגם מי הגיד לו להרמב"ם זה, אלא נראה לומר הטעם כיון דאין הדבר ידוע אם כן הרי השוכר מחוייב לישבע ואינו יכול לישבע שהרי אינו יודע, וכל שומר מחוייב לישבע שיודע 
	בבירור שנאנס וכו' ע"ש[footnoteRef:67]. [67:  המשיך וכתב, גם בשומר חינם הדין כן, ועל כן לא חילק הרמב"ם בדבר.] 

ולע"ד 
י"ל דכיון דמיירי בשומר שכר לכן יכולים לומר מן הסתם דהוי ליה להרבות ברועים ובמקלות ובריבוי שכר, ואם תרצה לומר דעכ"פ יש ספק אפילו אם הרבה עליו להביא ראיה וכו', ואפשר דכיון בזה מרן דכיון דאינו יכול להביא ראיה ממילא דלא יכול לישבע, ומשום הכי משלם אם כן אפשר דמרן ז"ל אזיל ומודי להכי טעמא רבה ודבר 
	שהיה בכלל הוא.
 אבל
מה שסיים הש"ך שם 'ואם כן גם בשומר חינם הדין כן וע"כ לא חלק הרמב"ם בדבר' ע"כ, לכאורה קשה דהרי הרמב"ם כתב להאי דינא אפילו בשעה שדרך הרועים ליכנס ואילו בדין שומר חינם קי"ל דאם נכנס בשעה שדרך וכו' דפטור דכפירש מרן בסעיף רצא' סעיף יב'[footnoteRef:68] וכתב מרן בבית יוסף שם[footnoteRef:69] דהרי"ף והרמב"ם שוים בזה ע"ש, ואם כן היאך אפשר לומר דדברי הרמב"ם דפרק ג' דשכירות דין ח' מיירי גם בשומר חינם, ומשום הכי לא חילק דהרי הדבר מוכרע מעצמו דאינו אלא בשומר שכר וכדכתב מרן הבית יוסף שם בהא דסעיף רצא' שצירף דברי הרמב"ם לסברת הרי"ף וכתב דגם הרא"ש אינו חולק כמו שיעו"ש, וצ"ל דאין כוונת הרב[footnoteRef:70] על כל דין הרמב"ם אלא על מה שסיים ואם אין הדבר ידוע דחייב לשלם דווקא, ואין הכי נמי דלגבי השומר שכר קאי אפילו בשעה שדרך וכו' ולגבי השומר חינם הוא בנכנס בשעה שאין דרך בני אדם וכו' דקי"ל רואים אליו היה יכול להציל אם היה שם חייב ואם לאו פטור, ועל זה חידש לן הש"ך ז"ל דאם אין הדבר ידוע אם יכול או לא דחייב כמ"ש הרמב"ם בשומר שכר ומשום הכי לא חילק הרמב"ם בדין אינו יודע 
	בין שומר שכר לשומר חינם ופשוט. [68:  שׁוֹמֵר חִנָּם שֶׁהִנִּיחַ הַבְּהֵמָה וְנִכְנַס לָעִיר, וּבָא אֲרִי וּדְרָסָהּ, זְאֵב וּטְרָפָהּ, אִם נִכְנַס בְּשָׁעָה שֶׁדֶּרֶךְ בְּנֵי אָדָם לִכָּנֵס, פָּטוּר, אֲפִלּוּ אִם הָיָה יָכוֹל לְהַצִּיל אִם הָיָה שָׁם; וְאִם נִכְנַס בְּשָׁעָה שֶׁאֵין דֶּרֶךְ בְּנֵי אָדָם לִכָּנֵס, רוֹאִים, אִלּוּ הָיָה יָכוֹל לְהַצִּיל אִם הָיָה שָׁם, חַיָּב; וְאִם לָאו, פָּטוּר.]  [69:  בד"ה וכתב הרב המגיד.]  [70:  הש"ך.] 

הדרן 
עלן בנידן דידן דהוי שומר שכר דכל האומנין שומר שכר הן דהדין הוא דאף אם על בעידנא דעיילי אינשי ואירע אונס ואין הדבר ידוע אילו היה שם דיכול להציל או לא דחייב לשלם לכולי עלמא, וכל שכן אם היה עניין האונס שיש בו פשיעה שהניח כלי בתוך החנות וסגר החנות וע"י הרוב שבא דרך החלון הבהב האש והיתה דליקה זו, דאפשר דבכהי גוונא חשיב פשיעה גדולה שהיה הזמן בקיץ בחודש אב, והוי ליה לאסוקי אדעתיה ולסלק כלי האש מן החנות או לכבותו, ואם כן עכ"פ חייב לשלם לוי לשמעון ושמעון 
	מיחייב לראובן וכדבר האמור.
ומיהו 
יש לומר דכיון דהכא לוי מתקן הספרים גמרם מזמן זמנים ולא לקחם ממנו שמעון הממונה על מזבח הדפוס, הוי דין האומן שהוא לוי שומר חינם, אבל בעניין שכבר אמר לו גמרתיו או טול את שלך והבא מעות ולא לקחו, אבל אם אמר לו הבא מעות וטול שלך עדיין הוא שומר שכר כמבואר בדברי מרן בסימן שו'[footnoteRef:71] ואם כן לוי מתקן הספרים מישתעי דינא בהדי שמעון שמסר לו שהוא הממונה על הדפוס, וראובן מחבר הספרים הי"ו מישתעי דינא עם שמעון בעל הדפוס ואומר לו דכיון שכבר לקח ממנו כל דמי הדפוס וקשירתם וכל תיקונם למה לו להניחם אחר גמרתם אצל לוי, דאם היה העניין שעיכב המעות אצלו לישא וליתן בהם, ומשום הכי לא נתנם ללוי קושר הספרים וודאי דכל כי האי הוי פשיעה גדולה שבגדולות, ואם תרצה לומר שכבר נתן לו שכרם אפילו היכי חייב 
	מדין שומר שמסר לשומר. [71:  סעיף א, כָּל הָאֻמָּנִים שׁוֹמְרֵי שָׂכָר הֵם. וְכֻלָּם שֶׁאָמְרוּ: טֹל אֶת שֶׁלְּךָ וְהָבֵא מָעוֹת, אוֹ שֶׁאָמַר לֵהּ הָאֻמָּן: גְּמַרְתִּיו, וְלֹא לָקְחוּ הַבְּעָלִים הַכְּלִי, הֲרֵי הָאֻמָּן שׁוֹמֵר חִנָּם. אֲבָל אִם אָמַר הָאֻמָּן: הָבֵא מָעוֹת וְטֹל אֶת שֶׁלְּךָ, עֲדַיִן הוּא שׁוֹמֵר שָׂכָר, כְּמוֹ שֶׁהָיָה.] 


ואין 
לומר דכיון שדרך כל המדפיסים למסור הספר למתקן לקושרם וזה ידוע ומפורסם ובכהי גוונא הוי כמוסר לבני ביתו כמ"ש מרן בסימן רצ"א בסעיף כב'[footnoteRef:72], דאי מהא לא אירייא דזה דווקא כל זמן שלא נגמרו, ואין הכי נמי אילו אירע האי אונסא בההיא זימנא החרשתי, אבל אחר שנגמרו הוי וודאי כשומר שמסר לשומר שפסק מרן שם בסעיף כו'[footnoteRef:73] דחייב אפילו אם היה שומר חינם ומסר לשומר שכר וכו', וסיים הטור ז"ל שם[footnoteRef:74] דאפילו אם נאנס ביד שומר הב' דאמר לו את מהימן לי בשבועה, איהו לא מהימן ואף אם ידוע לכל שהשני טוב וכשר מהראשון ע"ש, כל שכן אם היה שעניין שכבר נתן שמעון ללוי שכר תיקונם ואמר לו טול את שלך ולא נטלם או שהאמינו לוי לשמעון על המעות ואמר לו טול שלך דהוי דינו של לוי שומר חינם, דבזה מיעט שמירתו דהוי פושע ומשלם כמ"ש 
	מרן שם. [72:  מִי שֶׁהוּא יָדוּעַ בְּוַדַּאי שֶׁאֵינוֹ רָגִיל לִשְׁמֹר הַפִּקָּדוֹן אֶלָּא לְמָסְרוֹ בְּיַד אַחֵר שֶׁאֵינוֹ שָׁרוּי בְּבֵיתוֹ וְאֵינוֹ סוֹמֵךְ עַל שֻׁלְחָנוֹ, דִּינוֹ כְּמוֹסֵר לִבְנֵי בֵיתוֹ.]  [73:  שׁוֹמֵר שֶׁמָּסַר לְשׁוֹמֵר, חַיָּב, אֲפִלּוּ אִם הוּא שׁוֹמֵר חִנָּם וּמָסַר לְשׁוֹמֵר שָׂכָר, דְּאָמַר לֵהּ: אַתְּ מְהֵימָן לִי בִּשְׁבוּעָה הֵיאַךְ לֹא מְהֵימָן לִי בִּשְׁבוּעָה. אֲפִלּוּ אִם יָדוּעַ לַכֹּל שֶׁהַשֵּׁנִי טוֹב וְכָשֵׁר יוֹתֵר מֵהָרִאשׁוֹן. לְפִיכָךְ אִם דֶּרֶךְ הַבְּעָלִים לְהַפְקִיד תָּמִיד דָּבָר זֶה אֵצֶל הַשּׁוֹמֵר הַשֵּׁנִי, הֲרֵי הַשּׁוֹמֵר הָרִאשׁוֹן פָּטוּר מִלְּשַׁלֵּם, וְהוּא שֶׁלֹּא יְמַעֵט שְׁמִירָתוֹ; אֲבָל אִם מִעֵט שְׁמִירָתוֹ, כְּגוֹן שֶׁהָרִאשׁוֹן הָיָה שׁוֹמֵר שָׂכָר וְהַשֵּׁנִי שׁוֹמֵר חִנָּם, אוֹ שֶׁהָרִאשׁוֹן שׁוֹאֵל וְהַשֵּׁנִי שׁוֹמֵר שָׂכָר, פּוֹשֵׁעַ הוּא הָרִאשׁוֹן וּמְשַׁלֵּם, אַף עַל פִּי שֶׁשָּׁאַל אוֹ שָׂכַר בִּבְעָלִים. וְאִם יֵשׁ עֵדִים שֶׁשָּׁמַר הַשֵּׁנִי כָּרָאוּי, נִפְטָר שׁוֹמֵר רִאשׁוֹן. וַאֲפִלּוּ לֹא הָיוּ שָׁם עֵדִים, אִם הַשּׁוֹמֵר הָרִאשׁוֹן רָאָה וְיָכוֹל הוּא לִשָּׁבַע, הֲרֵי זֶה נִשְׁבָּע וְנִפְטָר.]  [74:  סעיף כו'.] 

וליכא 
למימר דזיל לאידך גיסא שיאמר שמעון המדפיס לראובן כיון שהוי ליה ידיעה בתחילה שכבר נגמרו ולא שלח לקחתם הרי שמעון הוי שומר חינם דהכא לא יוכל ראובן לקחתם שהעולם סוגרת ומסוגרת ואין דרך ישרה בדרך אניה, וחושש שמא יפלו ביד האויבים, ומה גם דהכא לא נעשה האונס בביתו של שמעון המדפיס אלא זה בביתו של לוי קושר הספרים, ועשה שמעון פשיעה בעיכוב זה דהדר דינו דשומר שמסר לשומר חייב, אף אם תאמר שהוא שומר חינם ומסר לשומר חינם דחייב, עכ"פ אפילו אם הב' טוב וכשר יותר מהא', וכמ"ש מרן שם כל שכן הכא שהנחתו אצל לוי אינה שמירה מעלייא שהוא בחנות, ובלילות הקיץ אינם יושבים מתקנים הספרים שם וגם בימות החורף לאו בכל הלילות יוכלו לישב ולתקן שם, אבל אם היה אחר גמרתם לוקח אותם שמעון המדפיס לביתו אתו עמו במחיצתו, הוי שמירה מעלייא בכל עניין, ואם תרצה לומר שגם שמעון המדפיס אין דרכו להניח ארגזים של הספרים, אלא בחנות ולא בביתו אפ"ה מיחייב מדין שומר 
	שמסר לשומר ולית דין צריך בושש.
ועוד 
בה ממ"ש הרמב"ם בפרק ד' מהלכות שאלה ופקדון בדין ו'[footnoteRef:75] אם פשע בה ולא שמרו כראוי לעניין א' אף שלבסוף נאבד באונס בענין אחר חשיב פושע וחייב לשלם מעשה בא' וכו' ואמר חייב אף שזו שמירה מעולה לעניין גניבה אינה שמירה מעולה לעניין האש, וכל שתחילה בפשיעה וסופו באונס חייב, וכן כל כיוצא בזה ע"כ, ופסקו מרן ז"ל בשולחנו הטהור בסימן רצא' בסימן ו' ע"ש[footnoteRef:76], וכתב הספר מאירת עינים שם בס"ק י' דהיינו כשנוכל לתלות אם לא היה הפשיעה מתחילה לא היה נעשה האונס, ואז אף שהתליה באונס הוא 
	עניין רחוק תלינן בו וחייב ע"ש. [75:  הִפְקִיד אֵצֶל חֲבֵרוֹ כְּסָפִים בַּדֶּרֶךְ לְהוֹלִיכָם לְבֵיתוֹ אוֹ שֶׁשָּׁלַח עִמּוֹ מָעוֹת מִמָּקוֹם לְמָקוֹם צְרִיכִין שֶׁיִּהְיוּ צְרוּרִים וּמֻנָּחִים בְּיָדוֹ אוֹ קְשׁוּרִים כָּרָאוּי עַל בִּטְנוֹ מִכְּנֶגֶד פָּנָיו עַד שֶׁיַּגִּיעַ לְבֵיתוֹ וְיִקְבְּרֵם כָּרָאוּי. וְאִם לֹא קְשָׁרָן בַּדֶּרֶךְ הַזֹּאת אֲפִלּוּ נֶאֶנְסוּ חַיָּב לְשַׁלֵּם שֶׁהֲרֵי תְּחִלָּתוֹ בִּפְשִׁיעָה. מַעֲשֶׂה בְּאֶחָד שֶׁהִפְקִיד מָעוֹת אֵצֶל חֲבֵרוֹ וְהִנִּיחָם בִּמְחִצָּה שֶׁל קָנִים וְהָיוּ טְמוּנִים בָּעֳבִי הַמְּחִצָּה וְנִגְנְבוּ מִשָּׁם וְאָמְרוּ חֲכָמִים אַף עַל פִּי שֶׁזּוֹ שְׁמִירָה מְעֻלָּה לְעִנְיַן גְּנֵבָה אֵינָהּ שְׁמִירָה כָּרָאוּי לְעִנְיַן הָאֵשׁ וּמֵאַחַר שֶׁלֹּא טְמָנוֹ בְּקַרְקַע אוֹ בְּכֹתֶל בִּנְיָן פּוֹשֵׁעַ הוּא וְכָל שֶׁתְּחִלָּתוֹ בִּפְשִׁיעָה וְסוֹפוֹ בְּאֹנֶס חַיָּב. וְכֵן כָּל כַּיּוֹצֵא בָּזֶה.]  [76:  אִם פָּשַׁע בּוֹ וְלֹא שְׁמָרוֹ כָּרָאוּי לְעִנְיַן אֶחָד, אַף עַל פִּי שֶׁלְּבַסוֹף נֶאֱבַד בְּאֹנֶס בְּעִנְיָן אַחֵר, חָשִׁיב פּוֹשֵׁעַ וְחַיָּב לְשַׁלֵּם. מַעֲשֶׂה בְּאֶחָד שֶׁהִפְקִיד מָעוֹת אֵצֶל חֲבֵרוֹ וְהִנִּיחָם בִּמְחִצָּה שֶׁל קָנִים, וְהָיוּ טְמוּנוֹת בָּעֳבִי הַמְחִצָּה וְנִגְנְבוּ מִשָּׁם, וְאָמְרוּ חֲכָמִים: אַף עַל פִּי שֶׁזּוֹ שְׁמִירָה מְעֻלָּה לְעִנְיַן גְּנֵבָה, אֵינָהּ שְׁמִירָה כָּרָאוּי לְעִנְיַן הָאֵשׁ, וּמֵאַחַר שֶׁלֹּא טְמָנוֹ בַּקַּרְקַע אוֹ בְּכֹתֶל בִּנְיָן, פּוֹשֵׁעַ הוּא, וְכָל שֶׁתְּחִלָּתוֹ בִּפְשִׁיעָה וְסוֹפוֹ בְּאֹנֶס חַיָּב; וְכֵן כָּל כַּיּוֹצֵא בָּזֶה.] 


ודון 
מינה זכר לדבר בנידון דידן שהוי תחילה בפשיטה[footnoteRef:77] במה שהיה בהניח אצל לוי זה זמן רב אחר שנגמר ואם כבר נתן לו שכרו או שהאמינו ואמר לו טול שלך דהוי דיניה דלוי שומר חינם, ובזה מיעט שמירתו דהוי פושע כמ"ש מרן שם בסעיף כו', ואם לא היתה זאת הפשיעה לא היו נשרפים עם השריפה שהיתה בחנותו של לוי, ולכן חייב שמעון לפום האי פסקא דהרמב"ם שכתב וכן כל כיוצא בזה ובכהי גוונא אף שהתליה באונס הוא עניין דחוק תלינן ביה כמ"ש הספר מאירת עינים, וגם אם תרצה לומר דעניין האי שרפה הוא אונס דלא שכיח כלל אפילו הכי הסכים הש"ך ז"ל שם בס"ק יד' 
	שחייב כמו שיעו"ש. [77:  צ"ל בפשיעה.] 

זאת 
ועוד אחרת כתב הרמב"ם שם באותו פרק[footnoteRef:78] בדין ג' שומר שהניח הפקדון במקום שאינו ראוי לו וכו' אפילו נאנס שם כגון שנפלה דליקה ושרף כל הבית הרי זה פושע וחייב לשלם ע"כ, וכתב הרב המגיד דפסק כלישנא בתרא דאמר תחילה בפשיעה וסופו באונס חייב, וכן בהלכות ע"כ, ופסק מרן שם בסעיף יד' ע"ש, וגם אחוז מזה כדמות ראיה ודוגמא לדבר דנידון דידן קרוב להתדמות כדין שהניח הפקדון במקום שאינו ראוי, מטעם פשיעה זה שומר שמסר לשומר ואף דסופו באונס 
	הדליקה עכ"פ מיחייב. [78:  פ"ד.] 

אתה 
הראת לדעת דהדבר פשוט בנידון דידן מכל הני טעמי ובפרט לפום דברי מרן הקדוש הבא דסימן שג' דכיון שאינו יכול לישבע שנשרפו דשמא גנבים ושודדי לילה גנבו כולם או חצים ואין כאן ברירה 
	לכן חייב לשלם.
וכעת 
חזי היות להרב החבי"ב[footnoteRef:79] ז"ל בכנה"ג בחלק ב' באותו סימן בהגהות ב"י באות יב' שהביא לנו משם מהרשד"ם ז"ל בחושן המשפט בסימן תנט' על שומר שכר שהניח החפץ בחנותו ובאו המים ושטפו החנות אם יכול לישבע שמחמת המבול נאבדא פטור מטעם אונס, אבל אם אינו יכול לישבע דשמא נגנבה קודם מתוך שאינו יכול לישבע משלם, ובסימן קמט' כתב משום הכי טעמא ליכא לימפטריה שהרי אינו יכול לישבע שנאנסו מי יאמר לו שלא לקחם בעל החוג'רה ואש לא שרפתם ע"כ, וזה כדברי דברי המחבר ז"ל ושם בסימן תנט' כתב בשם מהרא"א ז"ל דאף דליכא לספוקי שנגנב קודם אלא אחר המבול חייב מטעם פשיעה ע"כ, וסיים הרב החבי"ב שם והוי יודע דמ"ש מרן לעיל בסוף סימן רצא' בשם תלמידי הרשב"א בשם רבם דשומר שכר שמסר לשומר חינם ואין הב' רוצה לישבע וכו', נראה כחולק על זה, ומהר"ש הלוי בחושן משפט בסימן ד' כתב שדברי רבינו המחבר דהכא צדקו יחדיו, ובסימן כ' הרבה להקשות על תלמיד הרשב"א וטרח להסכים דבריהם עם דברי מרן, וכתב שיש לחלק בנדונים, דבנדון תלמידי הרשב"א דאיירי שמסרו לאשתו או ביד מי שהבעלים רגילין להפקיד אצלו, לכן לא הוי ליה לידע ולא עשה פשיעה וכו', אבל בנדון מרן שהיה בביתו ובחומותיו הוי ליה לידע בבירור מה נעשה ממנו וכו', וכיון שאינו יודע חייב לשלם, ולסוף כתב שאפילו תימא שחולקין על רבינו המחבר לו ולסיעתו שומעין ע"כ. וסיים הרב החבי"ב גופיה שמוכרח לומר שנדון תלמידי הרשב"א לא דמי 
	לנדון מרן וכו' ע"ש בטוב טעם ודעת. [79:  רבי חיים בן ישראל בנבנשתי בספרו כנסת הגדולה.] 

ולע"ד 
קשה על דברי מהר"ש הלוי ז"ל שחילק האי חילוקא, חדא שהרי כשאמרו חכמים ז"ל כל המפקיד על דעת אשתו ובניו הוא מפקיד, וודאי שעשאוה ובזה כיד הנפקד עצמו לכל מילי ולא להקל על המפקיד בכהי גוונא ולהפסידו לבעלים. ותו שהרי מרן ז"ל בהא דסימן שג' כתב דחייב לשלם אלא אם כן אותם הנכרים המחזרין הם לסטים מזויינין ע"כ. משמע דאין שום אופן לפטור אלא בכהי גוונא ואם איתא דהיכא שמסר לאשתו ובניו או ליד מי שהבעלים רגילין להפקיד שהוא פטור בכהי גוונא סבירא ליה לסיים מרן ולכלול דין זה, והא עדיפא מהא דלסטים מזויין, אלא לאו נראה דלא סבירא ליה מר להאי דינא, אלא סבירא ליה כמו שהביאו בתחילה תלמידי הרשב"א משם הרמב"ן משום שסיימו עלה דכ"כ מורי הר"ש וה"ל הרמב"ן והר"ש קיימי בחד סברא שלא כדעת רבם שהביאו בסיפא, ואמטי להכי בחר לו מרן לפסוק הלכתא הכי משום דיחיד ורבים הלכה כרבים, ועכ"פ לכאורה תימא על מהר"ש הלוי שרצה לחלק בנדונים חילוק זה ולהסכימם לדעת אחת. ואפשר דמשום הכי אזיל וקא מסיים עלה איהו גופיה דאפילו תימא שחולקין, לו ולסיעתו שומעים ע"כ. דוק ותשכח בהני מילי מעלייתא דקאמר רב שנראה מזה שהדר ביה רב ממ"ש לחלק בנדונים והסכים בסוף שהם חולקין, ולמרן ולסיעתו היינו הרמב"ן והר"ש שומעין דהוי ליה רובא דמינכר והדברים מכוונים למאי 
	דאמרן.
ואגב 
ראיתי להרב חביב"י ז"ל בהגהת ב"י באות פ' שכתב דמהר"ש הלוי בחושן משפט בסימן כ' אייתי בידיה להא דאייתי מרן כ' תלמידי הרשב"א וכו' וסיימו אבל דעת רבינו שהביא הרב הנזכר דהאי רבינו הוא הרשב"א מפני שכתב מרן כתבו תלמידי הרשב"א וכתב על זה הרב החבי"ב וליתא, שהרי כתב וכן דעת מורי ר"ש ויראה שרצה לומר רבינו שלמה והוא הרשב"א וכו' ע"ש, וכוונתו להקשות דאם כן היאך אפשר לפ' האי רבינו על הרשב"א כיון שכתב מתחילה דדעתו דהראשון חייב 
	ולכן כתב על זה וליתא.
ולע"ד 
י"ל דמ"ש 'וכ"כ מורי ר"ש' הם דברי הרמב"ן ז"ל שהביאוהו בתחילה תלמידי הרשב"א גופייהו והאי 'ר"ש' או רבינו שמשון או רב אחר רבינו שמואל חד מן קמייא והוא רבו של הרמב"ן ואח"כ כתבו הם ז"ל אבל דעת רבינו והוא רבם הרשב"א ז"ל והיינו דלא כהרמב"ן ודעמיה, ואם כנים אנו בזה עלו לאורה דברי מוהר"ש הלוי ז"ל 
	בזה.
ותו 
חזינא ליה לרב חביב"י שסיים שם עמ"ש שם תלמידי הרשב"א בכלל דבר קודשו שאין הב' רוצה לישבע שהלך וכו' וי"ל בדבריהם דמשמע דאם לא הלך לו ורוצה לישבע נפטר השומר הא', וליתא דמצי למימר את מהימן לי, אידך לא מהימן וכו', דמיירי כשהפקיד למי שהמפקיד רגיל להפקיד אצלו או שהפקיד למי שידוע שהנפקד מוסר אצלו ע"ש, ולא ידעתי למה הוצרך לזה שהרי עינינו הרואות דנדון תלמידי הרשב"א גופייהו הכי הוי ששם נאמר בתחילה דבר קודשו שומר שכר שמסר לאשתו ולבניו או למי שהבעלים רגילין להפקיד אצלו וכו' ע"ש, הא קמן דכל העניין מיירי בכהי גוונא ואם כן אמאי הוצרך להקשות ולהשיב ולפחות סבירא ליה 
	לאיסתיועי מתחילת דבריהם.
וכעת 
בא לידי תשובות מהרמ"א למור"ם ז"ל וראיתי שם בתשובתו הרמת"ה בסימן קו' שנשאל בנדון כיוצא בזה והביא דברי הרמב"ם הא דאייתינן לעיל. גם בסוף דבר קודשו אייתי בידיה דברי מרן הבית יוסף הא דסימן שג' ואזיל וקא מסיים בה דמכל הנזכר לעיל שיתחייב השומר בפיקדון וכו' ע"ש, והמעיין דרך ישרה ראה יראה שהוא תנא דמסייע לן לכל מ"ש בנדון דידן, והוי ש"ר המסכי"ם[footnoteRef:80] להלכה ולמעשה 
	ואין מי שיחלוק בזה. [80:  לשון מליצה.] 

ואיך 
שיהיה נקוט מהא להרב הרשד"ם דאייתי רב חביב"י בהא דסימן תנט' שכתב להידייא העניין ששטפו המים לחנות משום שאי"ל דשמא נגנבה קודם וגם שם אייתי משם מהרא"א דאף דליכא לספוקי אלא נגנבה אחר המבול חייב מטעם פשיעה ע"כ. וגם בנידון דידן אף אם תאמר שנגנבו אחר שהתחילה השריפה בחנות באו השכנים והצילו עד מקום שידם מגעת, ודבר שהיה בכלל ב' ארגזים של ראובן חייב לוי מטעם פשיעה אם הניח כלי האש בחנות ודין גרמ"א שבא הרוח והבהב האש, ואם תאמר שאחרים אויבי דת השליכו האש דרך חלון אפילו הכי חייב משום שהוא שומר שכר, ואילו היה שם היה יכול להציל והנחת החנות פנויה מבני אדם היא הפשיעה. ואם יברר שהוא שומר חינם הדר דיניה של ראובן עם שמעון דשומר שמסר לשומר ומיעט שמירתו הוי פשיעה יחייב לשלם לראובן וכמש"ל. באופן דאשכחן מיהא להרשד"ם בשני מקומות בהא דסימן תנט' וגם בסימן קמט' כתב מי יאמר שלא לקחם בעל החוג'רה ואש לא שרפתן. וגם מהר"ש הלוי ז"ל בתרי דוכתי הסכים לסברת מרן הנזכר ואם כן אפוא סבירא ליה הרמב"ן והר"ש והרשד"ם ומהר"ש הלוי כולם כאחד קיימי כסברת מרן הנזכר, והוי ליה חמשה גאוני עולם קיימי דחדא שיטה ואפשר שתלמידי הרשב"א ז"ל עצמם קיימי כוותיהו דסתמא כפירושם דאזלי בתר רובא שהביאו ואם כן הוי ליה שתות מלגיו, וגם סבר מהרא"א ז"ל שהביא מהרשד"ם בסימן תנט' וסבירה ליה ז' המה מטיבי[footnoteRef:81] והקב"ה בוחר בשביעיות, וגם מור"ם ז"ל בהגה שהביא לסברת מרן וגם המרדכי ותשובת מהר"מ דפרק המפקיד, והוי ליה עדה קדושה כל כי עשרה כולם כאחד שוו בשיעוריהן. ודון מינה ואוקי באתרין בנידון דידן דוודאי הגמור אליבא דכולי עלמא חייב שמעון הלזה לשלם ולחזור ולהדפיס בדמותם בצלמם וכמינינם דשמא נגנבו ע"י שכנים הרעים ואין כאן ברירה בשרפתן ולא יוכל להביא עדים שכל הת"ק ספרים כולם כאחד היו לשרפת אש. וגם דהכא איכא פשיעא שהניחם זמן רב אצל לוי מתקן הספרים אחר שכבר לקח כל הדמים מאת הרב המחבר הי"ו, והנחתן אצלו אחר גמירן הוי ליה כשומר שמסר לשומר דחייב עכ"פ, ומכ"ש אם היה העניין שמיעט שמירתן משומר שכר לשומר חינם, דאין לך פשיעה גדולה מזו, ומכל שכן אם היה גרם השריפה ע"י הנחת כלי האש בחנות, וגם לסטים מזויינים לא שכיחי בתוך ערי פראנקייא לגנוב בלילות משום דיש שם משפט ישר, ואפילו מעיר לעיר הקרובות וסמוכים להדדי אשר הם בממשל המלך ההוא לא שכיחי הלסטים, לא ביום ולא בלילה וכנודע, ועכ"פ חייב שמעון לראובן והוא משתעי דינא עם לוי אם יברר שהיה העניין בפשיעה וגם הוא שומר שכר חייב לשלם גם כן לשמעון, ועכ"פ זה ראובן המדפיס חייב לצאת ידי שמים וידי הבריות לשלם במיטב לשמעון הנזכר וכמבואר. והנלע"ד כתבתי להלכה, אבל למעשה עד שיסכימו בזה גאוני ארץ רבנן דסורא רבנן תקיפי המה הגדולים אשר בארץ הרבנים המובהקים המאירים כברקים ה' עליהם יחיו כי להם משפט הגאולה להציל עשוק מיד עשקו וכגון דא למצוה רבה תחשב אלהים חשבה לטובה, נאום הבוטח בשם אהי"ה 
	אשר אהי"ה. [81:  "שלושה המה מיטיבי צעד וארבעה מיטיבי לכת" (משלי ל, כט).] 

הצעיר יצחק עטייה ס"ט.
אות ז[ב]
שאלה שניה- ראובן שלח את ספריו לשמעון להדפיסם ושלח לו מעות על ההדפסה ויותר, ושמעון שינה ושלח לערל להדפיס את הספרים ולא נתן לו מעות, הערל הדפיס ועבר זמן רב ושכח מהספרים ועבר למקום אחר, עובדי הערל מכרו את הספרים. בסוף באו שליחים של ראובן לשמעון ותבעו אותו והודה לטעותו ולאחר זמן נפטר. השליחים לקחו כסף על הספרים 
	מהיורשים, והיורשים תובעים אותם.
עוד 
שאלת ממני ידיד נפשי על ראובן ששלח אצל שמעון להדפיס לו את ספרו ושלח לו מעות בתוספת מרובה על העיקר משום שהיה דעתו לשלוח עוד שאר ספריו להדפיסם ובא שמעון ושינה ונתנו לערל אחד להדפיסו, וגם עזב אותו אצלו ימים רבים מבלי שישגיח עליו ולא הלך בפעם בפעם לזרזו בעניין המלאכה, וגם לא נתן לו מעות ההדפסה, ואותו ערל התחיל להדפיס מקצתו ולפי שאין דורש ואין מבקש הניח הקונטרסים מושלכים אצלו באתר דלית גבר, במקום שאינו משומר כראוי ולפי רוב הימים ושנים איתרמי מילתא שאותו ערל נעתק ממקומו למקום אחר, ולפי שהיו אותם הקונטרסים בלי שום אדם שיחפש עליהם, ואין קול ואין עונה ואין כס"ף[footnoteRef:82] לתת לו על ההדפסה ולחפש עליהם כמעט שהסיחם מדעתו, ואמטו להכי באו מאותם הפועלים של אותו ערל וגנבו אותם והיו מוכרים אותם לבעלי החנויות כדי להשתמש בהם ואתפיסינהו צדדי, ושמעון הרגיש בדבר ע"י הישראלים שהיו רואים אותם אצל בעלי החנויות ועשה עצמו כאלו לא ידע ולא יסף עוד לדעתו לאותו ערל, ואחר עבור זמן רב שלח ואמר לו שיסיים עניין ההדפסה וישלח אותם לו עד שיתן לו מעות, והערל היה דוחה אותו ואמר לו שכבר שלח אותם בזמן שנעתק ממקומו ע"י הפועלים, ולפי דקושטא קאי שנאבדו מאצלו ולא ידע מה נעשה בהם היה שותק וגם שמעון שתק, והיה בכתבים דוחה דחיות לראובן בדברים הדברים דלא משמע להו לרבנן, שאומר לו כבר הם מודפסים ועומדים ומונחים אצלו אבל משום שיש מלחמות בעולם לא יש דרך לשלחם דרך ים, וכשיהיה שלום בארץ יקיים בהם מצות שלוח, והיה כותב לו ראובן שלפחות ישלח קצת מהם דרך יבשה עם איזה סחורות הבאים להאהובים, והיה דוחה אותו מיום ליום ומדחי לדחי, וגם שלח לו סדר החשבון של הוצאות ההדפסה בכיוון, וגם על סידור המפתחות כמו שיעידון יגידון בכמה כתבים הבאים כאחד מכתב יד של שמעון, ולפי דקושטא קאי ושיקרא לא קאי, נתגלגל הדבר ואחר קרוב ליב' שנים הלכו ב' אהובים מאהובים של ראובן לעיר הדפוס שיושב שם שמעון ושאלו אותו בשליחות ראובן על רזא דנא מדוע בושש רכבו מלשלוח ראובן קצת מן הספרים ולפחות ויקחו לו תרומה, תרי ממאה, וגם שכתבת שהם מודפסים ועומדין זה כמה שנים, הראנו את ידך הנפלאה כדי שנקיים בהם מצות שלוח, ואז הוכרח להגיד להם תכיות העניין על האבידה שנגנבו והודה על עצמו דקושטא קאי שהוא פשע בזה וחייב בהם ולא יחשוב מהם שום פרוטה על ראובן לא מינה ולא מקצתיה, ואחר זמן מועט שמעון הנזכר נלב"ע וחל"ש[footnoteRef:83], ואז אמרו להם אותם האהובים להיורשים שיפרעו לראובן המעות הן מה שחשב בעניין הדפוס שהוא שלא כדין וגם מעות הנשארים, ואמרו להם האפוטרופוסים שרוצים לנכות מהם ולא יתנו אותם משלם, והאוהבים הנזכרים לא הטו אוזן לדבריהם וחזרו לעירם והשתא הכא ראובן הנזכר צועק חמס ורוצה ליקח כל ממונו ממה שהשאיר אחריו שמעון שהניח אחריו ברכה לפרוע פרעות בישראל והותר הן מצד העניין שיעור הדפסת הספרים דקושטא קאי שלא הניח דבר, והוא גרם על איבודן של צדיקים ופשע פשיעה גדולה שבגדולות, והוא גופיה אזיל והודה על זה בחיים חיותו, הן על המעות הנשארים לפי חשבונו ושינויו בן בכתבים בין בפינקסו, יורנו מורנו המודה על האמת להיכן הדין 
	נוטה ושכרו כפול מן השמים. [82:  לשון מליצה מ'ואין קשב'.]  [83:  חיים לישראל שבק.] 

תשובה 
כגון דא אין צריך לפנים ודבר זה אפילו תינוקות של בית רבן יודעים אותו, דשמעון הנזכר חייב להחזיר כל מ"ש על ראובן בעניין ההדפסה משלם עספ"א[footnoteRef:84], חדא שהוא שינה ולא עשה ההדפסה אצלו או אצל היהודים אחרים שהם נאמנים ושומרים תורה ה' כדת וכהלכה, ופשיטא דלא הוה ניחא ליה לראובן בזה דאפילו ישראל לישראל אחר קי"ל דשומר שמסר לשומר אפילו שומר חינם לשומר שכר חייב, כל שכן במוסר לאויבי דת שאין בהם אמונה ואפילו בקבר, ואי לא מצא מדפיס אחר הוי ליה לשלוח וליקח רשות ממנו, וגם דקושטא קאי דשכיחי מדפיסים מישראל טובא בין בעירו בין בעיר אחרת, ואם כן כל המשנה ידו על התחתונה, ועוד בה על האי פשיעה רבה שעשה שמעון שאחר שנתן אותו להדפיס אסוחי מדעתו ולא יסף עוד לדעתו, וגם לא נתן לו מעות כדי שיגמור אותו בקרוב, וזה כמה שנים ושמיטים שלקח מעותיו של ראובן ועשה סחורה בפרתו של חבירו ולא יעשה כן במקומינו, ומי שמע כזאת, ומי ראה כאלה, אבדה האמונה ועידיו מתוכו שהוא כתב בפינקסו בכמה כתבים ששלח לראובן דמי ההדפסה בכיוון וגם על המתפחות[footnoteRef:85] וזה שרק מפורסם שמעולם לא ראה אותם ולא ידע חשבונם שלא יצאו מאצל המדפיס לא הם ולא מפתחותיהם וכמו שהוא עצמו הודה אח"כ על האמת לפני ב' עדים כשרים הבאים ממדינת ראובן, אם כן גלי אדעתיה עמ"ש בפינקסו ובכתביו הוצאות ההדפסה לאו מילתא היא שהוא עצמו אמר מר שחייב בהם, וזה אף אם תרצה לומר שנתן שום דבר למדפיס משום שהיה פשיעה גדולה כל שכן שלפי הנראה שלא נתן דבר ואם כן פשיטא שחייבים היורשים להחזיר את הגזילה משלם, ולהציל את נפש שמעון מלבוא בגילגול, וגם חס ושלום שלא ליכנס במחיצתו של הקב"ה, ועוד אחרים יתומים דאכלי דלאו דידהו ליזלו בתר שבקייהו[footnoteRef:86] וכל המחזר להאכיל ליתומים באיסור, רעה מביא עליהם והוי רע לשמים ורע לבריות, וכבר אתה הראת לדעת מתשובת הרא"ש ז"ל בריש כלל פו' כמה החמיר בזה והבאנו דבר קודשו לקמן בסי' יד' באורך וברוחב ע"ש, ודון מינה ג"כ בעניין המעות שהשאיר וכתובים בפינקסו חייבים ג"כ היורשים ליתנם משלם כמו שפסק מרן ז"ל בשולחנו הטהור בחושן משפט בסימן צא' בח"ה[footnoteRef:87] והיא 
	מוצאת מתשובת הרא"ש הנזכר. [84:  עד סוף פרוטה אחרונה.]  [85:  צ"ל המפתחות.]  [86:  ב"מ ע ע"א (יתומים שאוכלים מה שאינו שלהם שיכלו אחרי הנפטר שלהם).]  [87:  סעיף ה'- יֵשׁ לָדוּן עַל פִּי פִּנְקָס שֶׁל אָדָם שֶׁרָגִיל לִכְתֹּב בּוֹ עִנְיָנָיו, וַאֲפִלּוּ לְהוֹצִיא מִיתוֹמִים הַקְּטַנִּים, הֵיכָא דְיֵשׁ רַגְלַיִם לַדָּבָר שֶׁמַּה שֶׁכָּתוּב בַּפִּנְקָס הוּא אֱמֶת.] 

וכי 
תימא כיון שהודה בעניין פשיעת הדפוס אם כן אמאי כתב אותם בכתבים וגם אפשר שכתבם גם כן בפינקסו, י"ל דאישתמוטי קא מישתמיט ואיהו סבר שרוצה להתפשר בזה שאפשר שראובן מוותר לו איזה דבר מהני, אבל כעת שבא ראובן וצועק חמס ותובע את שלו ולא נאמר בהם ונקה ואליבא דכולי עלמא הוא חייב בפשיעה גדולה כזו והאי שינוי לרעה בזה, וגם הוא עצמו אזיל ומודה במודים דרבנן שפשע בזה, ולא שייך לחשוב על ראובן מזה אם כן גלי אדעתיה שמ"ש בפינקס ובכתבים בזה אינו אמת, וכל שכן אם קושטא קאי שבפינקס שלו גם כן לא חשב הא דעניין הדפוס והכל זקפן עליו במלווה, ועכ"פ מניין הרגלים לזכות ליורשים לבני ביתו של שמעון בזה, באופן דבין בעניין מעות של עניין הדפוס ובין במעות הנשארים חייבים היורשים לצאת ידי שמים והבריות ולהציל עשוק מיד עושקו, ומה גם דהוי ליה לראובן אונאה גדולה בזה דאחר שיגע בעשר אצבעותיו בגופו ולממונו ובתורתו העלה חרס בידו, ויליף גזירה שווה דריקם ריקם ואבד העושר ההוא ובפרט בעניין חידושי תורה הכתב והמכתב דאיכא בינייהו רובם ככולם שאין לו העתקתם מיגמר מעתיקא אם כן לפחות יחזירו לו ממונו וחלב ודמו אחר כמה שנים ושמיטים, וזה אפילו בדיני אומות העולם מרחמים בדין זה, כל שכן בזרע ישראל הכשרים שהם רחמנים ועם נאמנים וכל אשר בהם חכם יכונה חייב להפך בזכותו של ראובן בזה, ולית דין צריך בושש והוא פשוט וברור לכל המודה על אמת הכ"ד 
	הבוטח בשם אהיה אשר אהיה.
הצעיר יצחק עטייה ס"ט.

אות ח
מי שנסגר בבית הכנסת האם יכול להשתין דרך 
	החלון של בית הכנסת ? ומה יעשה בגדולים?
שאלה 
מי שאירע שלן בבית הכנסת והשער סגרו ואינו יכול לצאת ולבוא עד אור הבוקר, והוא צריך להשתין ויש חלונות לבית הכנסת, אם יוכל לאחוז באמה ולעמוד ולהשתין על הגינה של בית הכנסת או לא, גם אם יש לחוש בכהיי גוונא משום קדושת בית כנסת אשר הוא 
	עומד שם.
תשובה 
שורש דבר זה הוא מהא דגרסינן בפרק ב' דנדה דף יג ע"א רב יהודה ושמואל הוו קיימי אאיגרא דבי כנישתא, אמר ליה רב יהודה לשמואל צריך אני להשתין, א"ל אחוז באמתך המשתין[footnoteRef:88] לחוץ, היכי עביד הכי והתניא ר"א אומר כל האוחז באמתו ומשתין כאילו מביא מבול לעולם, אמר אביי עשאו כבולשת[footnoteRef:89]. הכא נמי כיון דבעיתי לא אתי להרהורי, והכא מאי ביעתותא איכא איבעית אימא ביעתותא דליליא ודאיגרא. ופרש"י ז"ל ומתיירא שמא יפול ע"כ. ולכאורה נראה לפי האי תירוץ קמא דמשום שהיה בגג ויש לחוש שמא יפול להכי שרי, אבל בנידון דידן שאינו בגג ולית גביה האי ביעתותא אסור לאחוז באמתו ולהשתין לחוץ, גם לפי תירוץ ב' שאמר ביעתותא דרביה, הכא לדליכא רבו אסור, אבל לפי תירוץ הג' משום ביעתותא דשכינה השורה בבית הכנסת, הכא נמי איכא ביעתותא שפיר ושרי. אבל לפי תירוץ הד' שאמר אימתא דמריה[footnoteRef:90] עליה דקרי שמואל עליה אין זה ילוד אשה. ופרש"י דאפילו במקום אחר נמי שרי לדידיה ע"כ. אם כן שאני רב יהודה ואין למדין ממנו לכולי עלמא. גם לפי תירוץ ה' שאמר נשוי הוה ע"כ. נפקא מינה בנידון דידן אם זה היה נשוי דווקא שרינן ליה. גם לפי תירוץ הו' שאמר כי הא אורי לה מסייע בבצים מלמטה ע"כ. יש ללמוד ממנו בנידון דידן דמיבעי ליה למיעבד הכי אבל בלאו הכי אסור. גם לפי תירוץ בתרא שאמר כי הא אורי ליה דאמר[footnoteRef:91] רבי יוחנן גבול יש לו מעטרה ולמטה מותר וכו' ע"כ. נפקא מינה בנדון דידן שיוכל לאחוז מעטרה ולמטה וישתין, דקי"ל בכל דוכתא דתירוץ בתרא עיקר. ואין לחלק בין גג של בית כנסת לבית כנסת עצמו לעניין זה, אלא עכ"פ שרינן ליה לעמוד סמוך ממש לסוף הכותל והחלון ויאחוז באמה מהעטרה ולמטה וישתין ויזהר ביתר שאת שלא יהיו ניצוצות ניתזין בתוך החלון עצמו לא מינה ולא מקצתה. והמחמיר בזה איסורא קעביד שעובר ש"לא יהיה בך עקר"[footnoteRef:92] וחמירא סכנתא, ומשום שהוא אנוס שהוא אסור כעת בבית כנסת ולא יוכל לצאת ולבוא אנה ואנה, ואין לו מציאות אחרת דוודאי מותר לאחוז ע"ד האמור, וגם בהצטרפות משום ביעתותא דשכינא ובית הכנסת דקאי בה לא אתי להרהורי, ולית צריך 
	בושש. [88:  צ"ל והשתן.]  [89:  דתנן בולשת שנכנס לעיר בשעת שלום חביות פתוחות אסורות סתומות מותרות, בשעת מלחמה אלו ואלו מותרות לפי שאין להן פנאי לנסך אלמא דכיון דבעיתי לא אתי לנסוכי.]  [90:  הקב"ה.]  [91:  רבי אבהו אמר.]  [92:  דברים ז, יד.] 

אבל 
הא איכא לספוקי אם ביה בליילא והוצרך לנקבים במקום גדולים היכי ליעבד, דלא שייך בה האי תקנתא דומייא דעניין קטנים שיאחוז באמה וישתין, ואם נפשך לומר שאם יכול לעמוד ולעכב על עצמו דבכהיי גוונא לא קא עבר משום לא יהיה בך עקר, אבל אם לא יוכל מה יעשה הבן ולא יחטא, ומה תקנה יש לו, ונראה אם הוי ליה איזה כלי או מטפחת או מחצלת יניחה בסוף הכותל הסמוך לחלון מן השיפוע ולחוץ, ועל כורחו שלא בטובתו יעשה צרכיו עליהם וישליך הכלי או המחצלת דרך החלון, ואם לאו יעשה כדרך התינוקות במכנסים שלו ויסיר בגדים הצואים וישליכם אל ארץ אחרת, וכל כי הא אנוס רחמנא פטריה 
	ומשום בל תשקצו[footnoteRef:93] וזה פשוט.  [93:  ע"פ ויקרא יא, מג.] 

אות ט
"כבד את אביך" לרבות אחיך הגדול, האם הוא גדול שבאחים או כל שהוא גדול 
	ממנו ? ומה לגבי שגדול ממנו בחכמה? 
בעניין 
[bookmark: _Hlk134964189]מה שדרשו ז"ל בש"ס[footnoteRef:94] בפסוק[footnoteRef:95] "כבד את אביך" לרבות אחיך הגדול, נסתפקו הפוסקים ז"ל אם הוא גדול שבאחים או כל שהוא גדול ממנו. ולע"ד דיש לפשוט האי ספיקא ממ"ש בזוהר הקדוש בפרשת קדושים בדף פג' ע"א ברעייא מאימנא וז"ל פתח רבי שמעון ואמר עם כל דא ברא בוכרא חייבין כל אחוי ביקריה דהא כתיב "כבד את אביך", ואוקמוה רבנן "את" לרבות אחיך הגדול, ואפילו מכל סטרא עכ"ל[footnoteRef:96], ולפי הנראה דיפרוש ד"ק הכי דאפילו אם יהיה גדול ממנו ואינו בכור וגדול שבאחים, חייב לכבדו מהא ריבוייא, דהאי "את" ונפק דק ומשכח ממאי דאוקמיה רבנן לרבות אחיך 'הגדול', ולא אמור רבנן 'הבכור' משמע וודאי איזה גדול חייב הקטן ממנו לכבדו מהאי ריבוייא, ומ"ש בתחילה 'ברא בוכרא' לאו דווקא וסופו יוכיח על תחילתו, וגם יש בכלל הני מילי מעלייתא של רבי שמעון שאמר 'ואפילו מכל סטרא, הכי דמאיזה צד שיהיה גדול ממנו אפילו בחוכמה חייב לכבדו משום יקר אורייתיה, ולא יאמר דכיוון שהוא גדול ממנו בשנים אזלא מינה האי חיובא של אחיו הקטן אף שהוא תלמיד חכם, אלא "החכמה תעוז לחכם"[footnoteRef:97], מאידך וזכר לדבר מהא דקי"ל בדין שרבו קודם לאביו בכל מילי אלא אם כן היה אביו חכם, הרי דאתי עשה דכבוד תורה ודחייא הא דכיבוד אב, ודון מינה גם לגבי ריבוי האת כבוד תלמיד חכם עדיפא, ומשום הכי כתבו הפוסקים ז"ל דאח גדול שביזה לאחיו הקטן שהוא תלמיד חכם, ובא אחיו החכם ונידה 
	אותו שנידויו נידוי[footnoteRef:98].  [94:  כתובות קג ע"א.]  [95:  שמות כ, יא.]  [96:  פָּתַח רַבִּי שִׁמְעוֹן וְאָמַר, עִם כָּל דָּא, בְּרָא בּוּכְרָא חַיָּיבִין כָּל אֲחוּי בִּיקָרֵיהּ, דְּהָא כְּתִיב (שמות כ) "כַּבֵּד אֶת אָבִיךָ", וְאוּקְמוּהָ רַבָּנָן, אֶת לְרַבּוֹת אָחִיךְ הַגָּדוֹל. וַאֲפִילּוּ מִכָּל סִטְרָא אִיהוּ מְפֹרָשׁ עֲלָךְ בְּאוֹרַיְיתָא, בְּשַׁגַּ"ם זֶה הֶבֶל. וְלָא הֲוָה לְאָדָם קַדְמָאָה בְּרָא קַדְמָאָה מִנֵּיהּ, וְאוּקְמוּהָ רַבָּנָן, בְּשַׁגַּם, זֶה מֹשֶׁה. דִּבְּרָא דְּמַלְכָּא בְּכָל אֲתַר, אַנְתְּ בּוּכְרָא מִסִּטְרָא דְּאִילָנָא דְּחַיֵּי דְּטוֹב וָרָע, אַנְתְּ הוּא טוֹב. (בוכרא) הֲדָא הוּא דִכְתִיב, (בראשית א) "וַיַרְא אֱלֹהִים אֶת הָאוֹר כִּי טוֹב", (שמות ב) "וַתֵּרֶא אוֹתוֹ כִּי טוֹב הוּא". וּמִתַּמָּן קָרָא יָתָךְ קוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא עֶבֶד נֶאֱמָן. לְבָתַר סְלִיקַת לְמֶהֱוִי מַלְכָּא, הֲדָא הוּא דִכְתִיב, (דברים לג) "וַיְהִי בִישׁוּרוּן מֶלֶךְ". לְבָתַר בֶּן בַּיִת לְעֵילָּא. מֶלֶךְ מִסִּטְרָא דְּמַלְכוּת דִּבְרִיאָה. בֶּן בַּיִת, מִסִּטְרָא דְּבִינָה דִּבְרִיאָה. כְּעַן אַנְתְּ מֶלֶךְ, מִסִּטְרָא דְּאִילָנָא דְּמַלְכוּת דַּאֲצִּילוּת. בֶּן בַּיִת, מִסִּטְרָא דְּבֶ"ן יָ"הּ, תִּפְאֶרֶת דַּאֲצִּילוּת, זַכָּאָה חוּלָקָךְ. וּמַאן גָּרִים לָךְ דָּא, בְּגִין דְּאִשְׁתְּדָּלוּתָךְ בַּתּוֹרָה וּבַמִצְּוָה, לְיַחֲדָא קוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא וּשְׁכִינְתֵּיהּ, לְאַעֲלָא מַלְכָּא עַל אַתְרֵיהּ, וְעַל מַשִׁרְיָיתֵיהּ לְעֵילָּא, וְעַל יִשְׂרָאֵל לְתַתָּא.]  [97:  קהלת ז, יט.]  [98:  שו"ע יורה דעה סימן רמ' סעיף כג, אָח גָּדוֹל שֶׁחֵרֵף וּבִזָּה לְאָחִיו שֶׁהוּא תַּלְמִיד חָכָם וְקָטָן מִמֶּנּוּ בְּשָׁנִים, וְנִדָּה הַקָּטָן לַגָּדוֹל, יָפֶה עָשָׂה שֶׁנִּדָּהוּ, דְּכֵיוָן שֶׁאֵינוֹ נוֹשֵׂא פָנִים לַתּוֹרָה אֵינוֹ עוֹשֶׂה מַעֲשֵׂה עַמְּךָ וְאֵינוֹ חַיָּב לְכַבְּדוֹ.] 


אות י
האי שכר פסיעות היינו דווקא בהליכה או גם בחזרה? והאם שווים בשיעוריהן ? ומה 
	הדין בהחזרת ספר תורה להיכל?

שאלת 
ממני ידיד נפשי על מ"ש בסוטה[footnoteRef:99] למדנו שכר פסיעות מאלמנה דההיא ארמלתא הוי ליה כמה בי כנישתא בשביבותא ולא אזלא אלא לבי כנישתא דרב יוחנן משום שכר פסיעות אי האי שכר פסיעות היינו דווקא בהליכה או גם בחזרה איכא שכר פסיעות או אינם 
	שווים בשיעוריהן. [99:  בדף כב ע"א.] 

תשובה 
נלע"ד דוודאי גם בחזרה יש שכר פסיעות, ואידי ואידי חד שיעורא הוא ואין ביניהם אפילו כמלא נימא, וראיה ממ"ש בש"ס בפסחים בדף ח' ע"ב בעניין שלוחי מצוה דאינם ניזוקין לא בהליכתן ולא בחזרתן, ולא פלוג רבנן בין הלכה לחזרה כלל, לא מינה ולא מקצתיה, ומה שאומרים העולם כולי עלמא לא פליגי בהליכתן, כי פליגי בחזרתן, נראה דאיזה תלמיד טועה הוא דאמרה להאי מילתא ושמע השומע וטעה, ומפומא לאלפא, אבל קושטא קאי דאין שום חילוק ביניהם, וכמ"ש בספרי הקטן בזכות אבות בפ"ב בדף מח' ע"ב ע"ש, וגם עיין במדרשו של רשב"י ז"ל בזוהר ויקרא[footnoteRef:100] דף רח"צ ע"א שאמר שם דאמר רבי יצחק בעניין שלוחי מצוה דאינם ניזוקין לא בהליכתן ולא בחזרתן ע"ש, משמע דאין ביניהם שום חילוק, ובמ"ש בש"ס דידן וזה מסייע למ"ש. ודון מינה בנידון דידן גם כן דהחזרה והליכה שוין בשיעוריהן דגם בחזרה הוי צורך מצוה, ולא מיקרי גמר המצוה עד שיחזור לביתו לחיים טובים ולשלום, דלא אפשר ליה לישאר שם ומוכרח הוא לטרוח ולילך לשוב לביתו, דאם לא כן מכשילן לעתיד לבוא[footnoteRef:101], לכן בדין הוא ליטול שכרו בחזרה כמו בהליכה. ודומייא דהכי בכל סרך איזה מצוה שתהיה כמו ההולך לארץ ישראל וצריך לחזור לביתו, וגם מצות ספר תורה להיכל למקומו שכר פסיעות דחזרה כמו ההליכה, וגם ההולך לבקר חולים או איזה גמילות חסדים שתהיה ובשובו לביתו שכרו כמו ההליכה, וגם כמ"ש "בבית אלהים נהלך ברגש" וכתב המפרש ז"ל דראשי תיבות שלה[footnoteRef:102] ברד, רוח, גשם שלג, דגם בזמנים הללו ילך לבית הכנסת ולפום צערא אגרא, גם בזה וודאי שכר החזרה שוה, דהאי טעמא שייך גם בחזרה ושכר הרבה יטול דומייא דהליכה. ולפי שראיתי לחכם אחד ה"י שעשה ביניהם חלוק הוכרחתי לזה, ולימא דבשוים הכתוב 
	מדבר. [100:  צ"ל בספר דברים (זוהר מתורגם), רַבִּי יִצְחָק הָיָה מְהַלֵּךְ בַּדֶּרֶךְ וּפָגַע בּוֹ רַבִּי חִיָּיא. אָמַר לוֹ, רוֹאֶה אֲנִי (אותם) בְּפָנֶיךְ שֶׁהֲרֵי בַּמָּדוֹר שֶׁל הַשְּׁכִינָה מְקוֹמְךְ. מַהוּ שֶׁכָּתוּב (שמות ג) "וָאֵרֵד לְהַצִּילוֹ מִיַּד מִצְרַיִם"? וָאֵרֵד?! אֵרֵד הָיָה צָרִיךְ לוֹ! וָאֵרֵד - בָּרִאשׁוֹנָה. מָתַי? כַּאֲשֶׁר יָרַד יַעֲקֹב לְמִצְרַיִם. וְלָמָּה? לְהַצִּילוֹ מִיַּד מִצְרַיִם. שֶׁאִם לֹא הָיָה בֵינֵיהֶם, לֹא יְכוֹלִים לִסְבֹּל הַגָּלוּת, כְּמוֹ שֶׁנֶּאֱמַר (תהלים צא) "עִמּוֹ אָנֹכִי בְצָרָה אֲחַלְּצֵהוּ וַאֲכַבְּדֵהוּ". אָמַר לוֹ, וַדַּאי בְּכָל מָקוֹם שֶׁיִּשְׂרָאֵל נִמְצָאִים, הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא בֵּינֵיהֶם. וְכָל מָקוֹם שֶׁחַכְמֵי הַדּוֹר הוֹלְכִים, הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא הוֹלֵךְ עִמָּהֶם, שֶׁכָּתוּב (שם) "כִּי מַלְאָכָיו יְצַוֶּה לָּךְ" וְגוֹ'. מִנַּיִן לָנוּ? שֶׁכָּתוּב (בראשית לב) "וְיַעֲקֹב הָלַךְ לְדַרְכּוֹ וְגוֹ', וַיֹּאמֶר יַעֲקֹב כַּאֲשֶׁר רָאָם מַחֲנֵה אֱלֹהִים זֶה". עַתָּה נִשְׁתַּתֵּף כְּאֶחָד וְנֵלֵךְ בַּדֶּרֶךְ, שֶׁהֲרֵי יָדַעְתִּי שֶׁלְּמָקוֹם אֶחָד אָנוּ הוֹלְכִים, לְקַבֵּל פְּנֵי שְׁכִינָה. אָמַר לוֹ, בְּוַדַּאי. אָמַר רַבִּי יִצְחָק, לָמַדְנוּ, שְׁלוּחֵי מִצְוָה אֵינָן נִזּוֹקִין, לֹא בַהֲלִיכָתָן וְלֹא בַחֲזָרָתָן. וַאֲנַחְנוּ לְהֵרָאוֹת לִפְנֵי הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא אָנוּ הוֹלְכִים, וְלֹא יְרֵאִים.]  [101:  ע"פ יומא עז ע"ב.]  [102:  "ברגש".] 

אות יא
האם אלמנה וגרושת המלך מן אירוסין שרייא 
	להדיוט כיון דלא נתייחד עמה ולא בא אליה?
חזי 
הוית להרב המופלא וכבוד ה' מלא מוהר"ר חיד"א זצ"ל בספר הבהיר חיים שאל בחלק א' בסימן פח' בחידושו לפ"ב מהלכות מלכים בדין ב' גבי מ"ש הרמב"ם שם דאשתו של מלך אינה נבעלת לאחר[footnoteRef:103], שהביא לנו דיש מי שנסתפק[footnoteRef:104] אי אלמנה וגרושת המלך מן אירוסין שרייא להדיוט כיון דלא נתייחד עמה ולא בא אליה או"ד לא שנא. ומר ניהו רבה ז"ל תירץ דאף מן האירוסין אסורה דכ"מ שאמר אלמנה בין מן האירוסין בין מן הנישואין משמע. והביא ראיה ממ"ש ביבמות דף נט'[footnoteRef:105] גבי כהן גדול אלמנה לא יקח בין מן האירוסין וכו' ע"ש. [103:  אֲבָל אִשְׁתּוֹ שֶׁל מֶלֶךְ אֵינָהּ נִבְעֶלֶת לְאַחֵר לְעוֹלָם. אֲפִלּוּ הַמֶּלֶךְ אֵינוֹ נוֹשֵׂא אַלְמָנָתוֹ אוֹ גְּרוּשָׁתוֹ שֶׁל מֶלֶךְ אַחֵר.]  [104:  מהר"ר ישראל אשכנזי.]  [105:  ע"א.] 

ולע"ד 
לכאורה י"ל ממ"ש הרמב"ם ז"ל גופיה שם בפרק בפ"ג בדין ב' גבי לא ירבה לו נשים וכו' ואם הוסיף אחת ובעלה לוקה ע"כ, הא קמן דלא חשיבא אשתו של מלך עד שיבוא עליה ואז לוקה, ודון מינה לעניין איסור שכתב הרמב"ם דאשתו של מלך אינה נבעלת לאחר דאינו אלא בנבעלת למלך, דאז חשיבא אשתו של מלך, אבל אלמנה 
	וגרושה מן האירוסין אימא דשרייא.
מיהו 
כד דייקינן שפיר ניחזי אנן דמהא לא אירייא כלל, שהרי כתב הרמב"ם גופיה שם[footnoteRef:106] בתחילת הדין דבין הנשים ופילגשים הכל יח' ע"כ. ובפרק ד' בדין ד' ביאר להידייא דנשים בכתובה וקידושין ופילגשים בלא כתובה ובלא קידושין וכו' ע"ש[footnoteRef:107]. הרי דביאר הרמב"ם דלעניין יח' נשים חשיבא אשתו של מלך אפילו בלא כתובה וקידושין, ואם כן היתה אלמנה וגרושה מן האירוסין שהיא בכתובה וקידושין לא גריעה מן הפילגש ובוודאי דאסירא לאחר לעולם ולא שנא, וכמו שכבר הורה זקן מוהר"ר חיד"א זצ"ל ואייתי ראיה מהא דכהן גדול והיא ראיה שאין 
	עליה תשובה[footnoteRef:108]. [106:  פ"ג ה"ב.]  [107:  וְכֵן לוֹקֵחַ מִכָּל גְּבוּל יִשְׂרָאֵל נָשִׁים וּפִילַגְשִׁים. נָשִׁים בִּכְתֻבָּה וְקִדּוּשִׁין. וּפִילַגְשִׁים בְּלֹא כְּתֻבָּה וּבְלֹא קִדּוּשִׁין. אֶלָּא בְּיִחוּד בִּלְבַד קוֹנֶה אוֹתָהּ וּמֻתֶּרֶת לוֹ. אֲבָל הַהֶדְיוֹט אָסוּר בְּפִילֶגֶשׁ אֶלָּא בְּאָמָה הָעִבְרִיָּה בִּלְבַד אַחַר יִעוּד. וְיֵשׁ לוֹ [רְשׁוּת] לַעֲשׂוֹת הַפִּילַגְשִׁים שֶׁלּוֹקֵחַ לְאַרְמוֹנוֹ טַבָּחוֹת וְאוֹפוֹת וְרַקָּחוֹת. שֶׁנֶּאֱמַר (שמואל א ח, יג) "וְאֶת בְּנוֹתֵיכֶם יִקָּח לְרַקָּחוֹת וּלְטַבָּחוֹת וּלְאֹפוֹת".]  [108:  כתב בחיים שאל, ובמשנה זו עצמה דקתני אין נושאין אלמנתו גבי כהן גדול, תני סתמא ואמרינן קפסיק ותני לא שנא מן האירוסין כנזכר (יבמות כ ע"א), וכיון דגבי כהן גדול איירי בכל אלמנה גם במלך דתני בתר הכי דומיא דרישא מתניא וסתם אלמנה קאמר דאסירא להדיוט.] 

פש 
גבן לדעת אם כן אפוא אמאי כתב הרמב"ם גבי לא ירבה לו דבעי 'ובעלה', ולזה כבר מרן הכסף משנה ז"ל[footnoteRef:109] כתב להקשות דמנא לן שצריך שיבעול דילמא כשקידשה בלבד מקרי מרבה, ואדרבה סבירא ליה לרבינו פילגשים בלא כתובה וקידושין כמבואר בפרק שאחרי זה, אם כן כיון דקדיש אע"פ שלא בעל מיקרייא אשה ע"כ, וכוונת דבר קודשו כמו שביארנו דכיון דפירש רבינו בכלל היח' הפילגשים, והיינו בלא כתובה וקידושין, אם כן וודאי כשתהיה בכתובה וקידושין אף שלא בעל מיקרייא אשתו, דלא גריעא 
	מיפלגש והניחה בצריך עיון. [109:  פ"ג ה"ב.] 

ולע"ד 
בהורמנותיה דמרן ז"ל אפשר לי ליישב זה דמ"ש שרבינו הא דובעלה לאו למימר דאף כשתיהיה בכתובה וקידושין בעינן גם כן שיבעול אותה עד שילקה, אלא עיקר כוונת דבר קודשו דאם הוסיף אחת אפילו שתהיה פילגש שקנאה בביאה לחוד לוקה, ולא תימא דדווקא כשתהיה בכתובה וקידושין ובעילה או בכתובה וקידושין לחוד אבל פילגש אינו לוקה, קמ"ל דמכל מקום לוקה משום דקושטא קאי דבין הנשים ופילגשים יח', אם כן מהי מינייהו שהוסיף לוקה ובהכי אפשר דנתיישבה קושיית מרן ודברי רבינו 
	אהדדי.
וראיתי 
להלחם משנה ז"ל דתריץ יתיב בעד קושיית מרן משום דכתיב "ולא יסור לבבו" ואין כאן הסרת הלב אלא בבעולה והיא דומייא דכתב רבינו בפרק יז מאיסורי ביאה משום דכתיב "ולא יחלל זרעו" והיינו בביאה ע"ש[footnoteRef:110], ולכאורה הוא תירוץ נכון, וזה אף אם נאמר דפירוש הדברים אף אם היא בכתובה וקידושין בעינן נמי בעילה אתי שפיר, וישנו בכלל הא דפילגש ולא בא לאפוקי אלא אם אירסה בכתובה וקידושין ולא בעלה דאינו לוקה, וכפי האי תירוץ יתיישב נמי דלא קשיה מזה להאי פשיטות שכתב הרב חיים שאל ז"ל דשאני לגבי לא ירבה דאזלינן בתר טעמיה דקרא דתלה הדבר "ולא יסור", אבל לעניין דחשיבא אשתו של מלך ואסירא לאחר אפשר דלא שנה, אבל אכתי לא פליט מחולשא דכיון דלחד עניינא חשיבה בכהי גוונא אשת מלך ולא גריעא מפילגש, אם כן דהוא הדין נמי לעניין לא ירבה דלא פלוג רבנן והרחקה הוא דעבוד רבנן, שאם נקל בכהי גוונא ונאמר שאינו לוקה, יאמר שלאירוסין הוא דלקחה ואח"כ יתגבר יצרו עליו ויבוא עליה ויתחייב מלקות, לכן הסברא נותנת דלכל עניין חשיבא אשתו והדרא עלן קושיית מרן לדוכתה, לכן אפשר דהיותר י"ל כמו שיישבנו אנן בעניניותין, ואיך שיהיה הדין דין אמת כמ"ש רב חביבי 
	מוהר"ר חיד"א זצ"ל וכאמור. [110:  הלכה ד'- קִדֵּשׁ כֹּהֵן גָּדוֹל אַלְמָנָה וּבְעָלָהּ לוֹקֶה שְׁתַּיִם. אַחַת מִשּׁוּם (ויקרא כא, יד) "אַלְמָנָה לֹא יִקָּח"'. וְאַחַת מִשּׁוּם (ויקרא כא, טו) "לֹא יְחַלֵּל". וּבֵין כֹּהֵן גָּדוֹל וּבֵין כֹּהֵן הֶדְיוֹט שֶׁנָּשָׂא אִשָּׁה מִן הָאַרְבַּע וְלֹא בָּעַל אֵינוֹ לוֹקֶה.] 

אות יב
ראובן שבא לקנות שמן משמעון ולא היה לשמעון כד נחושת ולראובן היה כד זכוכית, ובגלל הגשמים שמעון התחייב להיות אחראי להבאת השמן לביתו של ראובן, ובמדידה במאזנים נפלו החבלים הכל נשפך, מי חייב? ומה הדין אם גוי זרק אבן על הכד 
	הזכוכית?
מעשה 
שהיה בראובן שבא לקנות משמעון כד א' של שמן זית שהוא ח' רוטלי"ן ועל הרוב דרך להניח השמן בכלי של נחושת שהוא מחזיק שיעור הנזכר, וביה שעתא לא נזדמן לשמעון כד של נחושת, ואמר לו[footnoteRef:111] לראובן שהוא מניח השמן בכלי זכוכית משלו, והזמן היה בימות החורף וגשמים מרובים, ולכן ראובן פחד שמא יפול שמעון בהליכתו וישבר הכלי וישפך השמן וסירב עמו מלהניח לו בכלי זכוכית, ואמר לו שמעון אל תירא ואל תחת, אני חייב להגיעה למקום חפצך לשלום, ואם יפול עלי דידי ליהדר, ויקר מקרה שבשעה שהניח הכלי זכוכית והשמן בכל המאזנים והחבלים נפלו להם מלמעלה למטה ונשפך השמן ונשבר הכלי זכוכית והיה היזק גדול בדבר. ולכאורה יש להסתפק בהאי מילתא דשמעון לא קיבל עליו אלא היזק הבא מעניין הגשמים שהיה מתפחד ראובן ממנו, אבל היזק אחר לא, וראובן יאמר דעכ"פ הוא קיבל עליו שיגיעם לביתו לשלום, ואם כן סתם אונסים שיהיה עליה דידיה, ליהדר עד שיגיעם לבית, ותני חדא והוא הדין לכל מילי וסתמו כפירושו. יורנו המורה הדין עם מי, ודברי מי שומעין ושכרו כפול מן 
	השמים. [111:  שמעון.] 

תשובה 
לכאורה נראה דדמייא האי מילתא לפלוגתא דמהרשד"ם ומה"רם אלשיך ז"ל, דמהרשד"ם בחלק חושן משפט סימן ק' כתב על אודות שרבי יוסף קיבל אחריות הספינה שילך בתוכה ה"ר יקותיאל משבירת הספינה או משוללים וגנבים שיבואו על הספינה עצמה. וגרם שקמו בעלי הספינה עצמה והרגו היהודים ושללו נכסיהם, וטען הטוען שחייב יוסף המקבל אחריות לשלם כל הנכסים, והרב יוסף משיב שלא קיבל אלא אחריות שוללים שיבואו מבחוץ, אבל לא מבפנים, והשיב דחייב גם באחריות כזו דמ"ש בשטר שוללים שיבואו על הספינה לאו לאפוקי אם יהיו מתוך הספינה, אלא אורחא דמילתא נקט וכו' ע"ש. ומהר"מ אלשיך פטר הרב יוסף בטענה זו משום דהוי מילתא דלא שכיחא שיקומו בעלי הספינה עצמה שהם השומרים להיות נהפכים ללסטים, וכל כהני גוונא אונסא דלא שכחי הוא, וכל דלא שכיח לא קיבל עליה וכו' ע"ש. ואם כן בנידון דידן לפי סברת מהרשד"ם הלזו חייב המוכר באונס זה, ואין על הלוקח כלום כיון שהתנה עמו שיגיעה לביתו ולרשותו ואז תהיה באחריותו, ומאי דנקט בתנאו אחריות הדרך מהגשמים לאו דווקא דהוא הדין איזה אונס שיהיה ותשבר קודם הגיעה לביתו דהיא קיימא ברשות המוכר, אבל לפי סברת מה"רם אלשיך אפשר דמיחייב הלוקח באונס זה דהמוכר לא קיבל אלא אחריות שבירת הדרך מן הגשמים, אבל אונס בזו לא עלה על 
	דעתו ולא קיבל.
איברא 
כד נידוק ניחזי אנן דבנידון דידן כולי עלמא מודו ואפילו מה"רם אלשיך ז"ל דהתם לא פטר אלא מטעם דלא שכיח שהשומרים עצמם יהפכו לגנבים ולסטים וכו', אבל בנידון דידן הוי מילתא דשכיחא דכמה זימנין שכיח שיחתך המאזנים ויפלו החבלים, ובוודאי דאף אונס כזו עליה דידיה ליהדר, כיון דתנאי מפורש שיגיעם לביתו לשלום ומזלו גרם דוא"ו דשלום קטיעי[footnoteRef:112] וחיובי מיחייב 
	המוכר אליבא דכולי עלמא. [112:  'שלים'.] 

וגם 
בלאו הכי טעמא רבה יש בדבר כיון דכל זמן שלא שקל השמן הוא ברשות המוכר קאי, ואכתי לא עייל ברשות לוקח כלל, וגם לא נתן דמיו, אם כן מהיכא תיתי לחייב הלוקח באונס זה, כיון שנשבר בעוד שהוא שוקלו בכף המאזנים ובתוך החנות המוכר, ואף אם לא היה שום תנאי בדבר לא שייך לחייב הלוקח באונס כזה, כל שכן שהיה תנאי בדבר שיגיעם לביתו בשלום, וזה אונס דשכיח דפשיטא דכולי עלמא מודו דלא שייך לחייב ללוקח בזה, לא מינה 
	ולא מקצתיה.
אבל 
בהא איכא לספוקי אם כשהיה נושא זה המוכר הכלי של השמן בא גוי אחד והשליך עליו אבן ושברו מי מיחייב בזה, דיכול לומר המוכר אני לא קיבלתי אלא אם יפול מחמת הדרך והגשמים, דיהיב דעתיה ומיזהר בהליכתו ביתר שאת, אבל אונס כזו מילתא דלא שכיחא שיבוא א' מזיק בידים, וכל כי האי לא קביל עליה ומזל הלוקח גרם, או יאמר הלוקח כיון שקבלת וחייבת עצמך שתגיעם לביתי והרי לא הגעת ולא באו לרשותי מאיזה אונס שיהיה עכ"פ לא אתחייב בהם, ובהאי גוונא הוא דאתן לפלוגתא דמהרש"דם ומהרמ"א[footnoteRef:113] ז"ל, ולעניין דינא נראה אם היה העניין שכבר נתן הלוקח למוכר דמי השמן, והוי המוכר מוחזק יכול לומר קים לי כסברת מהרמ"א ולא מפקינן מיניה, ואם אכתי לא קבל המוכר דמי השמן והלוקח הוי מוחזק יכול לומר קים לי כסברת מוהרש"דם דחייב המוכר גם באחריות כזו והמוציא מחבירו עליו הראיה, וגם בדמי הכלי זכוכית המוציא מחבירו 
	עליו הראיה. [113:  האלשיך.] 

אות יג[א]
קושיה על תוס' שאמר שרשב"י שהיתה תורתו אומנותו והיה פטור מתפילה, קרא רק קריאת 
	שמע במערה.
הרמב"ם 
פרק ו' מהלכות תפילה דין ח'[footnoteRef:114] ואם היתה תורתו אומנתו וכולי אינו פוסק וכו' וכתב מרן ז"ל פרק קמא דשבת בדף יא' אמר ררב יוחנן לא שנא אלא כגון רשב"י וחבריו וכו' ע"ש[footnoteRef:115], והנה התוס'[footnoteRef:116] ז"ל הקשה שם ממ"ש לקמן דף לג על רשב"י גופיה ובנו כי הוה מטי זמן תפילה לביש ומכסי ומצלי, ותירץ דההיא מצלי היינו קריאת שמע ע"כ, והרואה יראה בהאי היינו שהוא 
	דחוק לכאורה. [114:  מִי שֶׁהָיָה עוֹסֵק בְּתַלְמוּד תּוֹרָה וְהִגִּיעַ זְמַן הַתְּפִלָּה פּוֹסֵק וּמִתְפַּלֵּל. וְאִם הָיְתָה תּוֹרָתוֹ אֻמָּנוּתוֹ וְאֵינוֹ עוֹשֶׂה מְלָאכָה כְּלָל וְהָיָה עוֹסֵק בַּתּוֹרָה בִּשְׁעַת תְּפִלָּתוֹ אֵינוֹ פּוֹסֵק, שֶׁמִּצְוַת תַּלְמוּד תּוֹרָה גְּדוֹלָה מִמִּצְוַת תְּפִלָּה. וְכָל הָעוֹסֵק בְּצָרְכֵי רַבִּים כְּעוֹסֵק בְּדִבְרֵי תּוֹרָה.]  [115:  שבת יא ע"א, דתניא חברים שהיו עוסקין בתורה מפסיקין לק"ש ואין מפסיקין לתפלה, א"ר יוחנן לא שנו אלא כגון ר"ש בן יוחי וחביריו שתורתן אומנותן אבל כגון אנו מפסיקין לק"ש ולתפלה, והתניא כשם שאין מפסיקין לתפלה כך אין מפסיקין לק"ש כי תני ההיא בעיבור שנה דאמר רב אדא בר אהבה וכן תנו סבי דהגרוניא אמר רבי אלעזר בר צדוק כשהיינו עוסקין בעיבור השנה ביבנה לא היינו מפסיקין לא לקריאת שמע ולא לתפלה.]  [116:  בד"ה כגון רשב"י.] 

ולע"ד 
אפשר לומר דמ"ש בגמרא כגון רשב"י וחבריו היינו דקושטא קאי שהיתה תורתם אומנותם ואם אחר הגיע למעלתם מצי לפטור עצמו מתפילה, אבל רשב"י גופיה לא רצה להחזיק עצמו בתורתו אומנותו ולכן הוה מצלי, ומ"ש אין מפסיקין לתפילה היינו דאין צריך אבל אם רצה להפסיק ולא החזיק עצמו בהכי רשאי, והיינו ההיא דרשב"י ובנו, ובזה אף אם נאמר דהא דלקמן דמצלי תפילה כפשטא דמילתא אתי שפיר, וגם רבינו ז"ל דייק בלישניה ואמר 'אינו פוסק', ולא אמר בלשון איסור, לומר דמן הדין אין צריך להפסיק אבל אם רצה ולא החזיק עצמו בהכי רשאי כי היכי 
	דלא תיקשי מאב ובנו וכמדובר.

אות יג[ב]
קושיה על תוס' ששאל מדוע אברהם לא השיא 
	את ביתו ליצחק?
פרק 
ט' דב"ב דף קמא' ע"א[footnoteRef:117] תוספת בד"ה בת הוה ליה ובכל שמה, ואם תאמר ולמה לא השיאה ליצחק למאן דאמר בפרק ד' מתות דגוי מותר באחותו, וי"ל וכו' ע"ש[footnoteRef:118], ולע"ד לא ידעתי אמאי לא תירץ משום דבגמרא[footnoteRef:119] אמרו אבות קיימו התורה עד שלא נתנה ואייתו מקרא[footnoteRef:120] ד"עקב אשר שמע אברהם בקולי" וכו', ומשום הכי לא מצי להשיאה ליצחק כיון דקיים אפילו 
	עירובי תבשילין. [117:  דתניא (בראשית כד, א) "וה' ברך את אברהם" בכל רבי מאיר אומר שלא היה לו בת רבי יהודה אומר שהיתה לו בת ובכל שמה.]  [118:  וא"ת ולמה לא השיאה ליצחק למ"ד בפרק ארבע מיתות (סנהדרין דף נח ע"ב) דבן נח מותר באחותו, וי"ל דשמא קטנה היתה ולא רצה עדיין להשיאה ליצחק, אי נמי מהגר היתה לו ולא משרה ולכך לא רצה להשיאה ליצחק.]  [119:  יומא כח ע"ב, אמר רב קיים אברהם אבינו כל התורה כולה שנאמר (בראשית כו, ה) "עקב אשר שמע אברהם בקולי" וגו', א"ל רב שימי בר חייא לרב ואימא שבע מצות, הא איכא נמי מילה ואימא שבע מצות ומילה, א"ל א"כ מצותי ותורותי למה לי אמר (רב) ואיתימא רב אשי קיים אברהם אבינו אפילו עירובי תבשילין שנאמר תורותי אחת תורה שבכתב ואחת תורה שבעל פה.]  [120:  בראשית כו, ה.] 

אות יד
שמעון אירס את ביתו לבן אחיו לוי וקבעו זמן לחתונה, ולוי התחייב בנדונייא לחתונה. שמעון שהיה חייב לאחיו לוי תק' גרוש וכתב בפנקסו של לוי את חובו, ובנוסף לוי הביא לו סחורה בשווי של מאה ועשרים גרוש. ויהודי אחד ביקש ממנו למכור סחורה מסויימת במהירות ואך ורק בדמשק. שמעון הלך לדמשק ולא התעכב שם והלך לשכם לפני שמכר את הסחורה. ושכם היתה סגורה עקב מלחמה במשך ו' חודשים. ובמשך זמן זה לוי הלווה לאשתו של שמעון כסף למזונות. ולאחר מכן יצא שמעון משכם לכיוון ירושלים וטבריה, ובחזרתו לכיוון דמשק נפטר בכפר הסמוך לדמשק. האם חוששין לפרעון החובות? האם ביתו של שמעון 
	יכולה לסרב לחתונה?
שאלה 
[bookmark: _Hlk135166965]שמעון שעלה לילך[footnoteRef:121] לשכם תיבנה ותיכונן במהרה בימינו, וביום שהלך גמר עסקיו וענייניו עם בני אדם, ודבר שהיה בכלל בא אותו היום לביתו אחיו לוי שהיה מלוה אותו ביום צרתו זה כמה שנים, הלוואות חן וחסד ועושה עמו כמה חסדים טובות לאלפים ורבבות, ובאו חשבון זה עם זה ונשאר לו לאחיו לוי עמו סך ת"ק גרוש, ובא שמעון הנזכר וכתב בכתב ידו בתוך פינקס של אחיו לוי בהאי לישנא צח אלדי באקילו ענדי אחי יפ"ת ה"ר לוי יצ"ו אחר כל חשבון חמש מאות גרוש היום יום פלוני, והיינו אותו היום ממש שיצא מאר"ץ וחתם שמו עלה, וגם סיים בה דעוד באותו היום הביא לי רוסק עקידיה בשיעור מאה ועשרים גרוש וזה היה בפני אשתו וחמותו וכל בניו ואחיו יהודה, וכגון דא צריך לאודועי דמלבד הכתב יד הלזה שכתב בפנקסו של המלוה, גם בפנקס הלוה עצמו שרגיל לכתוב בו כל ענייניו כתוב לאמור שיש לו אחיו לוי עמו קרוב לאלף גרוש, אבל ביום צאת שמעון היה אותו פנקס בחנות והוה ליה לשמעון חלק קרקע מנחלת אבותיו ומכרה לאחיו וניכה דמיה ושאר חשבון, ונשאר זה הס"ך של הת"ק גרוש, גם באותו היום בא איש יהודי אחר והביא לה"ר שמעון הנזכר סחורה של עקידיה בשיעור ג' מאות גרוש כדי למוכרה לו בדמשק ולשלוח לו המעות, ויקח עליה פאת"ור[footnoteRef:122] וזה היה גם כן במעמד וידיעת אשתו ובניו ושני אחיו לוי ויהודה, ושמעון הנזכר כתב בפינקס שלקח עמו אלו סחורות שלקחתי עמי, ובכלל כתב אלו הסחורות של אחי לוי יצ"ו[footnoteRef:123] שעלו בשיעור הק"כ גרוש[footnoteRef:124], וגם כתב אלו הסחורות של יהודי לפלוני יצ"ו, ואותו היהודי הזהיר לשמעון אזהרה יתירה שתכף ומיד בהגיעו לדמשק ימכור אותם שם, לפי שמעותיה הם כהלוואה עליו מן הגוי בריבית, ואם לא שהה שם כדי למוכרה לא יקח אותה לשכם, אלא ימסור אותה ביד יהודי פלוני מאנשי דמשק. והלך שמעון הנזכר מאר"ץ והגיע לעיר דמשק יום ערב פסח, ועשה הפסח שם ומוצאי הפסח ממש נסע עם שיירא לשכם תוב"ב, ושלח כתב אחד לבני ביתו וכתב להם מצד הסחורה שאותו יהודי שהיא בסך הג' מאות גרוש, לא היה שהות למוכרה בדמשק, ועלה בדעתי ליקח אותה לשכם ולמוכרה שם, ובע"ה בקירוב זמן אשלח לו המעות, והלך והגיע לעיר שכר ויקר מקרה שנעשה מלחמות ושכם סוגרת ומסוגרת, אין יוצא ואין בא, ונשאר קרוב לו' חודשים שם ולא יכול לשלוח כי אם כתב אחד וכתב להם מצד יהודי פלוני תדרשו בשלומו, ואל יירא מצד מעותיו כי אירע מקרה זה בעיר, וכעת לא יש מקח וממכר שם, ובע"ה כשיושיע ה' אמכרנה ואשלח המעות ולא יכול לשלוח שום כתב אחר, ולא מעות ולא סחורה, והניח בני ביתו שהם יא' נפשות רעבים גם צמאים ולא יכול לשלוח להם דבר מה, עד שחילו פני אחיו לוי ונתן להם בתורת הלוואה חיטים מביתו וגם מעות וכל צרכיהם קרוב לג' מאות גרוש, והיה טורח עמהם בגופו ובממונו, ולמאי דבני ביני אחר ו' חודשים נפתחה עיר שכם ומצא מקום שמעון הלז לצאת, ויצא משם לירושלים ולטבריה תוב"ב וכל הפרקמטייא שהוציא עמו מאר"ץ החזיר עמו, מה שנמכר ממנה בשכם החליף אותה בסחורה אחרת, ומה שלא נמכר החזיר בעין, ולפי החשבון של פנקסו מה שנשא ונתן בפרקמטייא כמעט שהחזיר עמו, ומה שהרויח הלך בהוצאות הדרך ומזונות שלו, ובחזרתו בהגיעו לכפר הסמוך לדמשק בעוונות הרבים חלה את חליו אשר ימות בו, וחיים לכל ישראל שבק. באותו הכפר ואח"כ הלך בנו והביא הנכסים שהיו עם הגוי המשכיר 
	ועלו לפי חשבון פנקסו מכל מקום. [121:  התכונן ללכת אבל עדיין לא הלך.]  [122:  עמלה.]  [123:  ישמרהו צורו ויחיהו.]  [124:  רוסק עקידיה בשיעור מאה ועשרים גרוש.] 

וכעת 
בא אותו היהודי שנתן לו סחורה בג' מאות ותובע מעותיו, גם בא אחיו לוי והביא פנקסו מ"ש לו אחיו שמעון בכתב ידו ביום צאתו בפני אשתו ובניו ולפני אחיו האחר, שיש לו עמו הלוואת חן וחסד סך הת"ק גרוש גם מעות של עקידוה שהוא בסך הק"כ גרוש שנתן לו באותו היום, והיא כתובה גם כן בכתב ידו, גם מה שהלוה לאשתו ובניו רוצה לגבות הכל מאלמנתו ובניו לפי ששמעון הנזכר הניח מקרקעי ומטלטלי והיתומים הנזכרים יש מהם גדולים ואיכא בינייהו קטנים, האם יוכלו אחיו לוי וגם אותו היהודי לפרו"ע פרעו"ת בישראל בכהי גוונא אפילו מיתומים קטנים או לא, מי 
	חיישינן לשמא שלח ופרען או לא.
ומכלל 
שהוא צריך לפרט דשמעון הנזכר יש לו בת אחת כי שרה שמה, ומקודם שנים שידך אותה אביה על בן אחיו לוי המלוה הנזכר, והוא אברהם, וחייבו עצמם בקניין גמור ושבועה אבי אברהם ליתן לאחיו בתורת נדונייא כמנין אברהם ושרה, ועשו זמן ג' שנים, ובזמן הליכת שמעון הנזכר עבר מן הזמן קרוב לב' שנים, ואמטו להכי אמור יאמר לוי אבי החתן הנזכר דביום צאת אחיו שמעון לא דחקו ולא קבע לו זמן על זה הסך אלא עשו בירור חשבון ביניהם ומר סבר שכשילך אחיו ויחזור לחיים טובים ולשלום, יתקרב זמן הנישואין וישלים לו על חיוב הנידונייא שנתחייב לו בעד ארוסת בנו ויעשו הנישואין, ובעוונות הרבים מחשבה מועדת והזמן בגד, וכעת נפשו לשאו"ל הגיעה, אחיו של שמעון הנזכר ליקח מן כללות הנכסים כל מעות שיש לו עמהם ויוציא שיעור מה שנתחייב בנידונייא ויוציאו אותם על הבת כפי התנאי שביניהם, ומה שנשאר לו יקח אותם בידו, זאת ועוד אחרת אמור יאמר אבי החתן הנזכר דמלבד מה שיוציאו על הכלה שיעור הנידונייא הנזכרת צריך שיוציאו עוד מן הממון הנשאר כפי מה שהוציא האב מקודם על ב' בנותיו הנשואות או לפחות עישור נכסי מן הבית ומן המטלטלין הנשארים, אם יש ממש 
	בדבריו גם בזה.
ועוד 
מן הדא צריכים אנו למודע"י[footnoteRef:125] שזה לוי אחיו של שמעון הנזכר זה דרכו דרך ישרה עם כל בעלי חובותיו, שאינו בא בטרונייא עמהם ואפילו למחייבים בקניין ושבועה ואף אם יעבור זמן זמנם זמניהם מאריך אפיה וגבי דיליה, בזה אחר זה, ומכל שכן עם אחיו הטוב שזה דרכו זה י' שנים מיום שה' הצר לו לאחיו ומטה ידו ממה שהיה כבר הוא מחזיק בידו בהלוואות חן וחסד כהנה וכהנה עד מקום שידו מגעת, והיה נפרע ממנו בפירעון זוזא זוזא או לוקח ממנו מטלטלין לביתו מן החנות או מקיפו על חובותיו וכיוצא בזה, וכנודע מתוך פנקסו של שמעון הנזכר בחשבון כמה הלוואות שהלוה לו אחיו לוי, וגם מודעת זאת בכל הארץ לכל באי שער עירו ושכיניו, ומכל שכן לאשתו ובניו שהיה יומם ולילה מתוך קירות ליבו הוא בוכה ומברך לאחיו לוי ברכות לראש צדיק על רוב החסד והרחמים שעושה עמו, אמטו להכי גם כתוב זה של הת"ק לא קבע לו זמן הפריעה, כי כן מנהגו הטוב להלוות לו בלא קביעות זמן, ובפירעון זוזא זוזא, ובאחים שאינם מקפידים זה על זה עסקינן, ומה גם דסמך על עניין הנדונייא שרוצה הוא ליתן לו בעת ארוסת בנו אשר ע"כ, יורנו מורינו המורה לצדקה אם יש לחוש בנדון זה לשלם? ופרעו ומה גם שעינינו הרואות שזה הממון שהוא בשיעור כבן שש כבן שבע מאות שלקח עמו חזר קרוב למה שנטל, ומה שהרויח לפי חשבון פנקסו שהוא עשרה בי"ב מ"מ לא הספיק לו להוצאות ושכירות הדרכים בח' חודשים שהיה חי, וגם שהיה הדרך והעיר אין יוצא ואין בא, ואפילו כתבים לא מצאה ידו לשלוח והניח בני ביתו דילפי ריקם ריקם מצערא דמזוני אם כן מניין הרגלים דשלח ופרע לבעלי חובותיו, ועל הכל יבוא דברו הטוב וכבדנוהו ושכרו 
	כפול מן השמים. [125:  לשון מליצה.] 


תשובה 
הנה הטור ז"ל בחושן משפט בסימן צא סעיף ז אתא ואייתי בידיה גדולה תשובה דאדוני אבי הרא"ש ז"ל מ"ש הרא"ש בכלל פו' בעניין חנווני על פינקסו וכו' דכתב דמתוך פסק זה יש לדון ע"פ פנקסו של אדם שרגיל לעשות בתוך ביתו לכתוב בו ענייניו ואפילו להוציא מן היתומים היכן דיש רגלים לדבר שמ"ש בפנקס הוא אמת וכו' אע"פ שהניח שמעון בן קטן ע"כ, ופסקה מרן הקדוש ז"ל בשולחנו הטהור שם בסעיף ה[footnoteRef:126] להלכה ולמעשה אות                        באות ע"ש. [126:  יֵשׁ לָדוּן עַל פִּי פִּנְקָס שֶׁל אָדָם שֶׁרָגִיל לִכְתֹּב בּוֹ עִנְיָנָיו, וַאֲפִלּוּ לְהוֹצִיא מִיתוֹמִים הַקְּטַנִּים, הֵיכָא דְיֵשׁ רַגְלַיִם לַדָּבָר שֶׁמַּה שֶׁכָּתוּב בַּפִּנְקָס הוּא אֱמֶת. (הגה וְע"ל סוֹף סִימָן ק"ז).] 

והנה 
לכאורה נראה דדברים ככתבן דדווקא בכתב יד היוצא מפנקס הרגיל לכתוב בו הוא דאמר הכי, אבל בעניין אחר לא וכמו שיש להקת מהפוסקים ז"ל שחילקו כמה חילוקים בזה, והביא דבר קודשם הבאר היטב ז"ל שם כמו שיראה הרואה שם[footnoteRef:127], ואם כן לפי זה לכאורה בנידון דידן שכתב שמעון הלוה בפנקסו של אחיו המלוה לא הוי דינו 
	בהאי תשובת הרא"ש הלזו. [127:  וכתב הש"ך כגון ראובן שמסר לשמעון אלף זוז לעיסקא בלא שטר תוך ד' חדשים לפני מות שמעון ונפטר שמעון בלא צואה ואחרי מותו נשאר פנקס מכתב ידו שהיה כתוב בו זכרון המשכנות מהאלף זוז של ראובן למחצית שכר, והיה כתוב שם ראובן בכל פתק ופתק של המשכנות והחזיר הרא"ש לראובן מעותיו אע"פ שהניח בן קטן, וכ"פ בתשובת מהראנ"ח ר"ס ט"ו ע"ש. ובתשובת מהר"מ אלשיך סי' קל"ז ובתשובת מבי"ט ח"ב סימן ע"ד ובתשובת מהרשד"ם סימן ר' ובתשובת מהרי"ט סימן ע"ב וע"ל ס"ס ר"ן וכ' בתשובת מהר"י ן' לב ס"ב סימן נ' דה"ה חמשין כתוב בפנקסו וחמשין אינו כתוב לא הוי מחוייב שבועה ואיל"מ מיהו כתב שם דהרא"ש לא מיירי אלא באדם שכותב עסקיו מיד בפנקס שמונח לפניו, אבל אם שוהה בנתיים אפשר ששכח ולא כתב בפנקס ע"ש עד כאן לשון הש"ך (אפילו אין שמו חתום על פנקסו כיון שמתקיים ממקום אחר יש לסמוך עליו אפי' להוציא מהיתומים הרדב"ז ח"א סימן ק"ח הראנ"ח ח"א סימן ט"ו. עלה א' אינו נקרא פנקס מהר"א ששון סימן ק"ל ולאו דוקא עלה א' אלא אפילו פנקס שכתוב בו חשבון אחד כל שאינו כותב שם כל חשבונותיו לא מיקרי פנקס מתברר מתשובת פליטת ב"י סימן י"ח ומיהו כתב שם דאם פנקס זה מכוון עם פנקס אחר גדול ממי שמקבלין חשבנותיו י"ל דמלאך המות אנסיה ולא העתיק בתוך פנקס הגדול. כנה"ג). וכל זה בפנקס המחייב את עצמו אבל לא המחייב את חבירו דלחיובי דידיה מהני ולא לחיוב חבירו מיהו ב' שותפין שאחד מהם הוא הנושא ונותן וכותב החשבונות וחבירו סומך עליו כל מה שימצא בפנקס ההוא מהני אפי' לחייב שותפו פליטת ב"י סימן י"ח ועיין במהר"א ששון סימן קל"ד שם.] 

ואיברא 
כד נידוק שפיר אתה תחזה דאין לחלק בהכי שהרי מור"ם ז"ל בהגה סיים עלה 'ועיין לקמן סימן קז' ע"כ[footnoteRef:128], והיינו דשם כתב מרן[footnoteRef:129] ראובן שמת ונמצא בפנקסו כתוב בכתב ידו וכו' אינו גובה מהיורשים ע"כ, וכתב שם הספר מאירת עינים ז"ל[footnoteRef:130] דלא דמי למ"ש בסימן צא', דיש לדון ע"פ פנקסו של אדם, דשאני התם מיירי דהיו רגלים לדבר שמ"ש שם הוא אמת ע"כ, ואם איתה הוי ליה לחלק גם כן בין פנקס הרגיל לשאינו רגיל או אם כתוב בו עלה[footnoteRef:131] א' בלבד, לכתוב בו כמה חשבונות ושאר חילוקים שהביאם הבאר היטב, ולמה תלה הדבר משום שהיו רגלים לדבר וכו' בלבד, אלא לאו דעיקר הטעם משום הכי הוא, שכשאנו מכירים שמה שכתב שם הוא אמת, והא דסימן קז' כשאין רגלים לדבר וכו', ולפי זה כשיש רגלים לדבר שמה שכתב בכתב יד הוא אמת ויציבא מילתא באיזה אופן שאנו רואים כתב ידו בין בפנקס הרגיל או לא, ובין בעלה א' או בפנקס הכתוב בו הרבה הכל אחד. אבל כשאין רגלים לדבר שמה שכתב בכתב ידו הוא אמת אף שימצא כתוב בפנקס הרגיל לכתוב בו ענייניו לאו כלום הוא, והיינו ההיא דסוף סימן קז', והא דכתב הרא"ש ומרן בלשונם פנקס הרגיל אורחא דמילתא הוא דנקטי, אבל הוא הדין והוא הטעם בכל פנקס ואופן שיהיה מידי דהוי דקא מסיימו עלה בהידייא היכא דיש רגלים לדבר שמה שכתב שם הוא אמת, אם כן סופם הוכיח על תחילתם דמלא קא מפלגו בדידה בין 
	רגיל לשאינו רגיל וכו' וכמ"ש.  [128:  סעיף יב.]  [129:  רְאוּבֵן שֶׁמֵּת, וְנִמְצָא בְּפִנְקָסוֹ כָּתוּב בִּכְתַב יָדוֹ שֶׁהוּא חַיָּב לְשִׁמְעוֹן מָנֶה, הַיּוֹרְשִׁים פְּטוּרִים. דְּמִלְוָה עַל פֶּה, אֲפִלּוּ בְּעֵדִים, אֵינוֹ גּוֹבֶה מֵהַיּוֹרְשִׁים אֶלָּא אִם כֵּן הָיָה תּוֹךְ זְמַנּוֹ ( הגה וְעַיֵּן לְעֵיל סִימָן צ"א סָעִיף ה' וּלְקַמָּן סִימָן ק"י סָעִיף ז').]  [130:  בס"ק כז.]  [131:  אולי כוונת הרב לדף אחד.] 

וא"כ 
דון מינה ואוקי באתרין בנידון דידן אף דכתב בפנקסו של המלוה, כיון דידים ורגלים לדבר שהוא אמת ויציב, וודאי דהוי דינו כמו פנקס של הלוה הרגיל, ועוד בה דהכא בנידון דידן קושטא קאי דנמצא כתוב בפנקסו של שמעון הרגיל וקבוע לכתוב בו חשבונותיו, דיש לו לאחיו עמו כפלים מזה הסך, ואם באנו לדון מדין פנקסו הדין יוצא להגבות ללוי המלוה קרוב לאלף גרוש ואפילו מיתומים קטנים. אבל אחיו המלוה אמת יהגה חבו[footnoteRef:132] דכבר נפרע מן הקרקע שלקח מאחיו ולא נשאר לו כי אם זה הסך דכן היה בירור החשבון ביניהם ביום צאת שמעון מן העיר, ושאל אותו על פנקסו כדי לכוונו עם הכתב יד, והשיב לו שהוא עם מטלטלים שיש לו בחנות ואין לו פנאי כעת לילך לשוק ולהביאו, כי היה הדבר עם פרק הנסיעה ממש וגם דסוף סוף שם כתוב דאני חייב בכפלים. ואשתו ובני ביתו יש להם ידיעה בזה שלא היה הפנקס בביתו ביום ההוא, ואם כן וודאי דבצדק כל אמרי פיו של אחיו המלוה, ואף מדין פנקסו של הלוה יש לחייבו ולפרוע מנכסיו, ונקוט מהא פלגא מידי דהו שעשו כך בירורו החשבון, ובהצטרפות פנקס הלוה עצמו, וכתב ידו שכתב בפנקס המלוה פשיטא דמוציאין אפילו מיתומים קטנים כיוון שברור הדבר שהוא אמת וכדפסק מרן 
	ז"ל. [132:  צ"ל חובו.] 

ועוד 
אפשר דבמה שכותב ומחייב עצמו בפנקס המלוה הוא עדיף כיון דוודאי קא מדייק עלה דמילתא, ואינו כותב ומחייב עצמו וחותם שמו ומוסר למלוה אלא בחוב הברור. ותבלין מצאתי לזה ממ"ש מרן לעיל בסימן סט' בסעיף ד' פנקס שחתמו עליו בעלי הדבר ועד אחד וכו' אינו נאמן לומר פרעתי כל זמן שהפנקס ביד חבירו ע"כ, והרב מסגרת השלחן הביא משם הט"ז ז"ל דלרווחא דמילתא כתב 'והחתימו על אחד' אבל אף אם לא חתם עד נאמן בפנקס הרי שלך לפניך, דבזמן שהפנקס הוא מסור ביד חבירו, אינו נאמן לומר פרעתי, וכיוון דאיהו גופיה לא מהימן, אנן נמי לא מציינן למיטען להו הכי, ואף דסיים דהש"ך השיג על דין זה וכו', מכל מקום הרי אשכחן להש"ך ז"ל גופיה דסיים שם[footnoteRef:133] דנראה דדין זה תלוי לפי ראות עיני הדיינים ע"פ הדרישה והחקירה היטב וכו' ע"ש, וכוונתו ז"ל דכשיראו אחר החקירות שברור הדבר שלא פרע לא מהימן, ואז אזיל ומודי רב לתשובת הרא"ש, ופסק מרן ואף דקושטא קאי דהכא פסקה מרן בסתמא להלכה ולמעשה, מכל מקום בנידון דידן נראה דאליבא דכולי עלמא היא משום דאם היה בא חי שמעון הלוה, לא היה יכול לומר שלחתי ופרעתיך, משום דאומר לו ברר שיחותך עם מי שלחת ופרעת, עם עוף הפורח באויר או עם איזה גוי עובר אורח שאים בהם אמונה, הא וודאי אם היית שולח, היית מקיים מצוות שילוח ע"י איש יהודי נאמן מסוחרים הידועים בדרך פוליצ"ה וכיוצא, וזה אית לה קלא לא שייך להיות מתן בסתר הבכהי גוונא. ובשלמא אילו היה הלוה הכא הוה מצי למימר פרעתיך ביני לבינך למאן דאמר, אבל כשישלח ויפרע ממדינה למדינה על זה, אמרינן ליה הביא ראיה עם מי שלחת ופרעת, ולא מהימן אם יאמר שלחתי ופרעתי בסתמא, וזהו נראה שאליבא דכולי עלמא הוא. ואמטו להכי כיון דאיהו גופיה אילו היה בא חי וקיים לא מהימן גם ליתמי לא מצינו למיטען להו האי טענה בסתמא בלי שום בירור, דצריכים אנו למודע"י עם מי שלח, התעלה על דעתך לומר דשלח ופרע עם עוף הפורח באור[footnoteRef:134] או ע"י מלאך וכיוצא, דלית להו שום קלא, הא וודאי דלא, דאם איתא דפרעיה זה סך הגדול היה ע"י איש יהודי נאמן בדרך פוליצ"ה או סחורה וכיוצא, וכל כי האי אית להי קלא דלא פסיק, גם וודאי שהיה מודיע לבני ביתו בכתב על רזא דנא, אלא וודאי דלא מצי כלל למיטען האי טענה בכהי גגונא, והדר דינא בנידון דידן כיון שברור הדבר שהוא אמת, מוצאין אפילו יתומים קטנים ולא ספינן[footnoteRef:135] להו איסורא דהרי אמר בש"ס דערכין בדף כב ע"א יתמי דאכלי דלאו דידהו ליזל בתר שבקייהו. ופרש"י ז"ל ימותו כאביהם שהניח להם ממון זה ע"ש, ואם כן הוה להו רווחא דאתן לידי פסידא רבה, שלא יאבדו הם וכל אשר להם חס ושלום, 
	וכן לא יעשה בישראל. [133:  בס"ק כב'.]  [134:  צ"ל באויר.]  [135:  לא מאכילים אותם בגזל.] 

ומלבד 
כל האמור אית לן הכא חילוק נכון וברור לרווחא דמלתא דההיא דכתב מרן בסוף סימן קז דראובן שמת ונמצא כתוב בפנקסו וכו' דהיורשים פטורים, היינו בגוונא דהמלוה והלוה היו במקום אחד או אף אם תרצה לומר שהיו בב' מקומות אבל הוא באופן דאיכא למיחש לשמא פרע דלא ידעינן כמה ממון יש עמו, וכמה הרויח בעיר אחרת, והדרך דרך ישרה,והיה שולח חפציו עם השיירות כנהוג, אז אפשר לומר דשמא שלח ופרע, ואף זה צריך איזה בירור עכ"פ, אבל בנידון דידן דשמעון הלוה ביום צאתו מן העיר בפרק הנסיעה ממש בירר חשבונו, וחייב עצמו בכתב ידו והלך ואירע לו אונסים גדולים המובאים בשאלה, והעיר סוגרת ומסוגרת עד שלא היה יכול לשלוח טרף לבני ביתו כמו שהבטיחם, והניחם רעבים גם צמאים, נפשם בהם תתעטף, ואילו היה מוצא מקום לשלוח וודאי דהיה שולח קודם למזונות בני ביתו, ואפילו כתבים ואגרת שלומים לא מצא מקום לשליח כי אם ב' כתובים, אחד בהגיעו לדמשק והשני בהגיעו לשכם תוב"ב. ומה גם דאעיקרא דדינא סופו הוכיח על תחילתו דהממון שנטל עמו בדקאי קא, ולא חסר דבר, ומה שהרויח מכר לפי חשבון פנקסו שהוא קרוב לעשרה בי"ב היא מוצאת בהוצאות הדרך והאכילה, ופשיטא דאין לחוש למעשה נסים דילמא מציאה אשכח וכיוצא, דאם איתא היה שולח בתחילה לבני ביתו וגם לזה האיש היהודי שהוא רחוק ממנו ומקפיד עליו ונתן לו סחורה של ג' מאות גרוש שלקחה מגוי בריבית, והתנה עמו שישלח המעות בתוך חודש א', ואזל איהו ושינה בשליחותו ונטלה עמו לשכם, והוה מה דהוה דאילו היה מוצא מקום לשלוח היה מציל עצמו מזה החוב שהוא בעל חוב דוחק ועייל ונפיק אזוזי. והראיה שבשני כתבים ששלח היה עושה התנצלות מעניין 
	חוב היהודי.
וכי 
תימא דעליה אני דן דשמא שלח ופרע לזה היהודי, הא ליתא חדש שהיה מודיע לבני ביתו כמ"ש להם בב' הכתבים על רזא דנא, וגם דאם איתא הוי ליה קלא ולא שייך להיוק[footnoteRef:136] מתן בסתר וכמש"ל. וגם דאם כן אמאי לא כתב עלה הנפק ומחאה מן הפנקס הקטן שהוליך עמו ובא עם בגדיו ועדיין כתובה בכתב ידו באופן דברור הדבר דלא ניתנה בזה מצות פרי"עה, לא מינה ולא מקצתיה, וחזר הכריח שלנו דאם הוה ליה ריוח מרובה וגם ימצא מקום היה שולח קודם לזה האיש הנוגש, אבל זאת ההלוואה של אחיו לוי לאו בעל חוב דוחק איהו, ולא עייל ונפיק אזוזי, וזה מנהגו הטוב עם כל בני אדם אחרים כידוע לכל באי שער עירו וכמובא בשאלה, וכל שכן וק"ו עם זה אחיו הטוב שמתנהג עמו במדת החסד והרחמים ביתר שאת, והא ראיה שבכמה הלוואות שהיה מלוה אותו מי' שנים והלאה שהיה פורען ממנו בזוזא אחר זוזא, ואפילו במספר סמוך לעשרה גרוש, לא היה פורע מיד ליה, כמתבאר מתוך פנקסות של המלוה והלוה עצמו, אם כן פשיטא דאומדנא דמוכח וברור הדבר כשמש בצהרים, דלא שייך לחוש בכהי גוונא לשמא שלח ופרע לו זה הסך הגדול כולו בבת אחת או מקצתו, וזה אף אם היתה הדרך ישרה והיה מוצא מקום לקיים מצוות שילוח כ"ש שהיה הדרך סגור וגם לא חסרו הנכסים שלקח דבר, וגם לא שלח טרף לבני ביתו ולא לאותו יהודי הדוחק אותו. וגם כיון דסוף סוף אחיו המלוה הוא ג"כ מחוייב לו מצד נדוניית בתו, אם כן וודאי אף דהיה מרויח ומוצא מקום לשלוח לא היו 
	פורע דאפוכי מטרתא למ"ל. [136:  צ"ל להיות.] 

באופן 
דמכל האומדנות והני טעמי תריצי וודאי שהוא אמת הדבר דהאי חוב הת"ק שכתב וחתם שמו בפינקס אחיו המלווה הא כדאיתיה כדקאי קאי, ולא נאמר בו מצות פרי"עה כלל לא מינה ולא מקצתיה, גם בעסק של הק"כ גרוש של עקידיה שקיבל במקומו עומד. והא ראיה שעדין כתוב בפנקס שלקח עמו ולא כתב עלה הנפק, גם עסק של איש היהודי של הג' מאות אכתי ברשות לוה קאים, והכל כאשר לכל מוצאין אפילו מיתומים קטנים מכל הני טעמי והכריחות האמורים, ומנין הרגלים לומר ולטעון ליתמי טענות שקר ומשואות שוא ומדוחים לאפקועי ממנוא וליספי להו איסורא בידים, ולהיות משלמי רעה תחת רבוי הטובות והחסדים שעשה עם אביהם ועמהם לוי המלוה, ומה גם דאשתו וחמותו וכל בניו ואחיו האחר יש להם ידיעה בתחילה ובסוף באמיתות עניין זה, אם כן פשיטא דה' לא צוה לטעון להם שקר מפורסם כזה ישתקע הדבר ולא יאמר דמלבד עונש המגיע ליתומים דאכלי דלאו דידהו וכו' גם זאת עושים לנפש אביהם צער גדול, דוודאי לא ניחא ליה שיהיה כפוי טובה עם אחיו וירנן אחריו אחר כל החסדים והטובות, יהיה לו היזק גדול ופסידא רבה כי האי ע"י כיון שמעולם לא הרויח עליו דבר, והיה מקיים מצות עשה ד"וכי ימוך אחיך" "והחזקת בו"[footnoteRef:137] לשמו ולשמה בלי שום פניה, וקשייא סיפא להוציאו ולא כלום, ויליף גזירא שווה[footnoteRef:138] דריקם ריקם הא וודאי דהטוב והישר בעיני השמים והבריות ליתן לו משלם[footnoteRef:139] עד סוף פרוטה אחרונה, כיון דהניח אחריו ברכה מקרקעי ומטלטלי, ועל זה אמר תן לו משלו, ואוקי ממונא בחזקת מריה קמא, ובזה הוי ליה נייח 
	נפשיה דשמעון בההיא עלמא. [137:  ויקרא כה, לה.]  [138:  לשון מליצה.]  [139:  הכוונה למושלם.] 

חדא 
ועוד קאמינא תא ואחזי לך הכריח גמור[footnoteRef:140] שמעולם לא עלתה על דעת שמעון הלוה לשלוח ולפרעו ממדינה למדינה, שהרי בשני הכתבים ששלח לבני ביתו לא הזכיר בהם אלא אותו עניין של היהודי הרחוק ממנו שהוא בעל חוב דוחק, והיה מתנצל ממנו, אבל עניין אחיו הטוב שביודעו ומכירו דלא קפיד עליו לא הוצרך להזכיר, אלא היה כותב לו דברי שלום בלבד כמנהג, אבל על עיקר החוב הוא סבר דעד שיחזור לחיים טובים ולשלום יתן לו כמנהגם בזה, אחרי זה אומר יתפשרו מעניין הנדונייא שביניהם, אם כן מניין הרגלים[footnoteRef:141] לומר בכהי גוונא דשלח ופרעו, וזה אף אם היה הדרך הטוב וישר, שכל שכן שנתקלקלו הדרכים ולא יכול לשלוח אף לאותו היהודי ולא מזונות בית וגם הממון בדקאי 
	קאי וכו' כמש"ל. [140:  אני אוכיח לך.]  [141:  רבינו רומז לכך שפנקס אנחנו מאמינים רק כאשר יש רגלים לדבר.] 

ועתה 
הבוא נבוא על מעשה[footnoteRef:142] שהיה עוד בראובן שהוציא שטר על שמעון שמכר לו כל מטלטלים שבביתו בסך פלוני בקניין גמור וכו', ואח"כ חזר ושכרה ממנו באיזה סך לשנה ויש בו נאמנות עליו ועל באי ביתו, ואח"כ נלב"ע שמעון והוציא ראובן שטר מקויים בשני עדים כשרים, ורוצה ליקח כל המטלטלים, וגם השכירות מן יתומים קטנים אם יש ממש בדבריו או לא, ונראה וודאי דשומעין לו, שהרי כתב הטור ז"ל בסימן קי' סעיף טו' וכן אם הודה האב בכתב ידו על המטלטלין שבידו שהם מעסק שיש לו משל פלוני או פקדון בידו משל פלוני מוצאין מן היתומים ואפילו הם קטנים, וכתב מרן ז"ל בבית יוסף עלה דכבר נתבאר בסימן קח' שאם נתברר שאותם המטלטלים הם מעסק פלוני גובה אותם אפילו מיתומים קטנים, והשתא קאמר שאם הודה בכתב ידו בכך מוצאין אפילו מיתומים קטנים ע"כ, ופסקה מרן בשולחנו הטהור שם[footnoteRef:143] 
	בסעיף ז להלכה ולמעשה ע"ש. [142:  מעשה חדש.]  [143:  סעיף קי'.] 

והנה 
לכאורה נראה דהרי זה סותר להא דסוף סימן סימן קז'[footnoteRef:144], דכתב שם להידייא דבכתב יד אינו גובה מהיורשים, ומאי שנא הא מהא, ונראה לכאורה לחלק דשאני ההוא דסימן קז' דכתוב בפנקס שהוא חייב לשמעון וכו' והמלוה ניתנה לפרע"ה, ויש מקום לומר דפרעיה ומלאך המות אנסיה ולא כתב עלה הנפק, אבל הא דסימן קי' שכתב על המטלטלים שם של פלוני או מעסק או פקדון והמטלטלין של בעל הבית לא ניתנו לימכר אימור וודאי דנשארו לשמעון כמו שכתב בכתב ידו, ולהכי מוצאין מהם עכ"פ, אבל קשה לפי זה הוה לי דליפלוג וליתני בדידה, דהני מילי במטלטין של בעל הבית שאינם עשויין למכירה, אבל שאר מטלטלין העשויין למקח וממכר דדינם כההיא 
	דסימן קז. [144:  סעיף יב. ] 

ולכן 
נראה דעיקר הטעם והחילוק הוא דבההיא דסימן קז' אין ברירה בדבר[footnoteRef:145], אבל הא דסימן קי' מיירי בדאית לן ברירה, וכמו שחילק הספר מאירת עיניים[footnoteRef:146] ודעמיה בהא בסימן צא' בתשובת הרא"ש[footnoteRef:147], ואל תשיבני מדברי מרן הבית יוסף ז"ל דאייתינן מ"ש דבסימן קח' נאמר שאם נתברר שאותם מטלטלין מעסק פלוני לפלוני גובה וכו', והשתא קאמר שאם הודה בכתב ידו וכו', דיש במשמע דבר קודשו לכאורה דהשתא בכתב ידו אפילו לא נתברר דהא וודאי ליתא, דהא דסוף סעיף קז' הוכיח הוכיח דהכתב ידו לאו מילתא היא, וכי היכי דלא ליסתור הפסקים אהדדי, מוכרחים אנו להאי חילוקא, ויש להסביל[footnoteRef:148] בדבריו שבכתב ידו גם כן דהכי קאמר שאם הודה בכתב ידו וגם יש רגלים לדבר על זה, אבל בלאו הכי לא, ודבריו שכתב בהא דסימן צא' היכא דיש רגלים לדבר שמה שכתוב בפנקס הוא אמת יוכיחו לאמיתות חילוק זה, וכמ"ש הספר מאירת עינים 
	ליישב הכי בין סעיף צא' לקז'. [145:  כלומר שיש מקום לומר דפרעיה ומלאך המות אנסיה ולא כתב עלה הנפק.]  [146:  ראה את דברי רבינו בד"ה איברא כד נידוק.]  [147:  ריש כלל פו.]  [148:  צ"ל להסביר.] 

הא 
קמן עיניך הרואות דבכתב יד וברור הדבר[footnoteRef:149] או בברירה לחוד מוציאין אפילו מיתומים, אם כן כל שכן במוציא שטר ועדים שאלו המטלטלין בביתו אינם שלו ומושכרין הם אתו דוודאי מוצאין אפילו מקטנים, דמנא לן אם הם פקדון או נשארו מעסק פלוני או מושכרין הם אצלו והכל אחד, ואין לחלק ביניהם מידי, וכל שכן שיש בהאי שטרא נאמנות עליו ועל באי כחו, ואין מי 
	שיחלוק בזה. [149:  רגלים לדבר.] 

ודון 
מינה ומינה על מעשה[footnoteRef:150] שהיה עוד בראובן דלית ליה מגרמיה, והיה מחלה פניו של שמעון להלוואות לו בורית והיה ראובן חוזר ומוכר בזה אחרי זה, ומביא לו מעות וחוזר שמעון ונותן לו בורית, ונהי היום נתן שמעון לראובן ב' כלים גדולים שעולים לשיעור קנטא"ר[footnoteRef:151] ומשהו, ואחר שבעה ימים נפל ראובן למשכב וחלה את חליו אשר ימות בו וחלי"ש[footnoteRef:152], וזה היה ע"פ ידיעת אביו ובני ביתו של ראובן, ובא שמעון ותובע מעותיו או סחורתו ויש יתום קטן אם שומעין לו או לא, והנך רואה הע"פ האמור יש ממש בדבריו דכיון דאביו ובני ביתו יש להם ידיעה בתחילה, אין לך בירור יותר מזה, והדר דינא לפום פסק מרן דאייתינן דאם נתברר שאותם המטלטלים הם לפלוני גובה אפילו מיתומים קטנים. ואין לחוש בתוך הז' ימים שהיה בריא שנתן לו דמי הבורית, חדא שכיון שזה דרכו כל הימים למכור משלו ויקח מה שהרויח להוצאות ביתו ויתן לו משלו, וזה אכתי לא נגע בהאי סחורות, לא מינה ולא מקצתיה, דכבר הוי ליה מעט בורית באלו הו' ימים משל שמעון ג"כ, והיה מוכר ונותן לו וכשהגיע זמן ליגע בזה הקנטר חלה את חליו, א"כ אפוא האי סחורה בעינה ברשות מריה קמא קיימא, ועוד קאמינא דכיוון דמודעת זאת בכל הארץ דראובן הלזה לית ליה מגרמיה כלום, והוא לוקח בהקפה משמעון הלוה, אם כן מנא ליה זה הסך שהוא קרוב לב' מאות גרוש לי לו, דלמציאה ומתנה זו מילתא דלא שכיחא ולא שענינן ליתמי, וכדבעינן למימר לקמן מתשובת הרא"ש ז"ל בס"ד, ועוד אחרת דאף אם לו יהיה שהיה הדין נותן דחישינן להכי היינו דווקא בעניין שהגיע זמן הפירעון אז נימא דשמא פרע, אבל בכהי גוונא שמעיקרא לקחה בהקפה בזה אחר זה, וודאי דאמרינן דחזקה לא יטול אדם בהקפה בפירעון זוזא זוזא, ויפרע הכל בבת אחת, כיון דאכתי לא הגיע זמן פירעון הכל, ואין לו עליו תביעה בהכי, דאם היה מוכר אותם בזה אחר זה לפחות שהיה צריך זמן ג' או ד' חודשים עד שיפרע לו הכל, ואם כן היאך ניחוש דשמא נתן לו זה הסך כולו בתוך ז' ימים, והדר דינא דכשהוא בתוך זמן נפרעין אף מיתום קטן. ואם תאמר דשמא בא לו מעות ויותר לו שמעון מן קצת הסך עד שפרע לו הכל, אם כן תיקשי על עיקר הדין אמאי כתבו כל הפוסקים ז"ל דבתוך זמן אין לחוש לפריעה, ואפילו אם היה הלוה יש לאל ידו דאמר חזקה וכו', דילמא דאוזולי אוזיל גביה מן קצת הסך ופרעו, אלא לאו דאין לחוש להכי, דאם כן אין לדבר סוף, ואתה נועל דלת בפני לווין, באופן דלע"ד נראה דנדון זה חשיב בתוך זמנו וגבינן ליה 
	אפילו מיתומים קטנים. [150:  מעשה חדש כדי להוכיח נקודה חשובה.]  [151:  קנטרי. משקל גדול שקורין צנטינ"ר מאה מנה, ואיכא דוכתא דקרו לקנטיר תיקלא (ב"מ פז ע"א).]  [152:  חיים לכל ישראל שבק.] 

וזכר 
לדבר ממה שראיתי להרב החבי"ב ז"ל בסימן סט' בהגהות הטור באות לב' דאייתי לן משם מהר"מ מטראני ז"ל בח"א בסימן עד' שכתב דאם כתוב בתוך כתב ידו שלקח סחורה למוכרה ולהביא סחורה אחרת ולא הספיק להביא עד שמת תוך זמן מיקרי ע"כ, ודון מינה דהכא נטלה למכור בזה אחר זה ויפרע לו מעט מעט ולא הספיק למוכרה עד שמת תוך זמן מיקרי, ולא אמר דפרע לו כבר, דמי הכל בבת אחת. ומכל שכן דידוע ומפורסם כי איש עני הוא ומבורר הדבר ע"י אביו ובני ביתו דהאי סחורה היא משל שמעון וכנהוג להקיף ממנו בכל הימים, דוודאי מוצאין אפילו מיתום קטן, ולית דין צריך בושש וכמו 
	שיראה הרואה.

נחזור 
לענייננו דנקוט מהא בידך מההוא דסימן קי' דאף בכתב יד מפקינן אפילו מיתום קטן, וע"כ לומר משום דמבורר הדבר וכמש"ל, וכשיהיה הדבר ברור אין לחלק ולטעון שום דבר, וגם אשכחן דלא חילקו בזה הכתב יד בין פנקס רגיל לדבר אחר, ומשמע וודאי דהכל אחד משום ברירה, וזה הכתב יד אפילו אין שמו חתום עליו וכמו שהביא הבאר היטב ז"ל משם הרדב"ז ז"ל, כל שכן בנדון דידין ששמו חתום עליו וכתב וחתם בפני אשתו ובניו ואחיו האחר, ואין לך ברירה גדולה יותר מזה, פשיטא דמהני בכהי גוונא להוציא מיתומים קטנים, ולא יאכלים גזל גמור כי האי, ולעניין פריעה ליכא 
	למיחש כלל וכמש"ל באורך.
והא 
דכתב מרן בריש סימן קח' דמלוה על פה אינה נגבית מהיורשים אלא באחד מג' דרכים[footnoteRef:153] וכו', הוא כל זה בעניין שיש לחוש לפריעה ומספקא לן מילתא, אבל כגוונא דברירא לן מילתא הרי אמרו הפוסקים ז"ל בכמה דוכתיה דאף בכתב יד גבינן אפילו מיתומים קטנים, והטעם שהתורה דרכיה דרכי נועם, והוא תורת חסד, והתורה חסה על ממונם של ישראל, ולא כך דרכה של תורה להאכיל גזל ליתומים, ואף אם האדם נפל בסכנת מות, אין לו ליקח ממון אחרים כדי להציל עצמו. ויש להקת מן הפוסקים ז"ל שהתירו בלוקח על מנת להחזיר ולשלם אח"כ, אבל בלאו הכי לא. ואם כן מי שם פה לאדם לומר בנידון דידן דאינו יכול ליפרע מיתומים קטנים. דלע"ד נראה דנידון דידן הוייא כמו א' מג' דברים[footnoteRef:154], והוא כשחייב מודה בה וצוה בחליו שיש לפלוני חוב עליו עדיין מירי דהוי דשמעון הלזה הודה וכתב וחתם בשעת פרק הנסיעה ממש בפני אשתו ובניו ואחיו, ושש לדרך פעמיו ולא יכול לשלוח דבר וחצי דבר ממקום שהלך, וכל ממון שנטל עמו כדקאי קאי, ונתפרדה החבילה מיום שיצא עד זמן שחלה את חליו אשר ימות בו, אם כן אפוא חשיב כלאו אותה שעה ממש שיצא מביתו נלב"ע, והחוב במקומו עומד כדמותו בצלמו, והוי דינו כמצוה בחליו וכו', וגם דיש מקום לומר דקריב ליחשב בתוך זימנו, דכיון דזה דרכו כמה פעמים בהלוואותיו לפירעון זוזא אחר זוזא, אם כן נימא דחזקה אלימתא היא דלא עביד איניש בהלוואה שניתנה ליפרש בזה אחר זה, לפרעיה בבת אחת, והא ראיה שלא הוצרך לזוכרה ולחלות פני אחיו לוי ואפיו בדברי ריצוי בעלמא דביודעו ומכירו שאין חיובו לזמן ידוע ולא בעל חוב דוחק איהו, 
	וכמנהגו הטוב בכל עידן ובכל זימנא. [153:  סעיף א - מִלִוָה עַל פֶּה, אֵינָהּ נִגְבֵּית מֵהַיּוֹרְשִׁים, אֶלָּא בְּאֶחָד מִשְּׁלֹשָׁה דְרָכִים, וְאֵלוּ הֵם: כְּשֶׁחַיָּיב מוֹדֶה בָּהֶן וְצִוָּה בְּחָלְיוֹ שֶׁיֵּשׁ לִפְלוֹנִי חוֹב עָלָיו עֲדַיִן, אוֹ שֶׁהָיְתָה הַלְוָאָה לִזְמַן וַעֲדַיִן לֹא הִגִּיעַ הַזְּמַן, אוֹ שֶׁנִּדּוּהוּ עַד שֶׁיִּתֵּן וּמֵת בְּנִדּוּיוֹ, כָּל אֵלּוּ גּוֹבִים מֵהַיּוֹרְשִׁים בְּלֹא שְׁבוּעָה. אֲבָל אִם בָּאוּ עֵדִים שֶׁהָיָה אֲבִיהֶם חַיָּב לָזֶה מָנֶה, אֵינוֹ גּוֹבֶה מֵהַיּוֹרֵשׁ כְּלוּם, שֶׁמָּא פְרָעוֹ. וְכֵן אִם הוֹצִיא כְּתַב יָד אֲבִיהֶם שֶׁהוּא חַיָּב לוֹ, אֵינוֹ גּוֹבֶה בּוֹ כְלוּם, שֶׁמָּא פְרָעוֹ. וְאִם מֵת הַמַּלְוֶה, וְהַיּוֹרְשִׁים בָּאִים לִגְבּוֹת מִיּוֹרְשֵׁי הַלּוֶֹה, אִם הוּא עַל אֶחָד מִג' דְּרָכִים אֵלּוּ, גּוֹבִים מֵהֶם בְּלֹא שְׁבוּעָה, אַף עַל פִּי שֶׁמֵּת לֹוֶה בְּחַיֵּי מַלְוֶה. וְאִם אֵינָהּ עַל אַחַת מִג' דְּרָכִים אֵלּוּ, אֲפִלּוּ יוֹרְשֵׁי הַלּוֶֹה אֵין טוֹעֲנִים כְּלָל, אֵינָם גּוֹבִין מֵהֶם, דַּאֲנָן טַעֲנִינָן לְהוּ שֶׁמָּא פָרַע אֲבִיהֶם.]  [154:  מִלִוָה עַל פֶּה, אֵינָהּ נִגְבֵּית מֵהַיּוֹרְשִׁים, אֶלָּא בְּאֶחָד מִשְּׁלֹשָׁה דְרָכִים.] 

וכמה 
הלכתא גברוותא אנו למדין ומשיבין בנידון דידן מהני מילי מעלייתא דרבינו הרא"ש ז"ל, חדא ממ"ש מר ברישא דמידי דלא שכיח לא טענינן וכו', שהרי הכא נמי כיון דמממון שנטל עמו שמעון שהוא כו' מאות ומשהו שלפי מה שנמכר ועלה בו ריוח העשרה ביא' או ביב', וכל הריוח שהרויח אינו מספיק לשכירות ואכילה והוצאות הדרכים והקרן כמעט דהדרא בעיניה, ומילתא דלא שכיחא להרויח ולמכור על חד תלת עד שנאמר ששלח ופרע קרוב לאלף גרוש, וממ"ש בפנקסו בחשבון מקצת מכירת הנכסים שהוא העשרה ביב' למרבה תוכיח, וגם בכל כי האי קלא וגילוי מילתא אית לה מן היהודים הדרים בעיר שכר שירד עמהם שמעון הלוה ומכר בפניהם 
	יוכיחו לזה.
זאת 
ועוד לא ולמד דלמתנה ומציאה הני גם כן מילתא דלא שכיחא, והא ראיה דכתב הרא"ש שאי אפשר להלות אלף זהובים ולגבותם בתוך ד' חודשים, ואם איתא דחיישינן למציאה ומתנה, אמאי אמר מר שאי אפשר וכו', ואם כן בנידון דידן אמרינן הכי, וכל זה אף אם תרצה לומר שהיה מוצא מקום שפיר דרך ישרה לקיים מצוות שילוח, כל שכן וק"ו שאירע לו אונסים גדולים דוודאי לא ניתנה הכא מצוות פרי"עה לא 
	מינה ולא מקצתיה.
ועוד 
אחרת היתה ממאי דקאמר רב מצוה לדיינים וכו' ילפינן עוד דמלבד שאין טוענים להם במילתא דלא שכיחא, אלא אדרבה חובה ומצוה עליהם לחקור ולדרוש ולהוציא הדין לאמתו, ולא יהיה דין מרומה ויצילו עשוק מיד עשקו, למלוה זה מיד היתומים, ולא יחוס עליהם כלל, דאדרבה אתא לנחומינהו צעורי קא מצער להו, שרעה תבוא אליהם דיתומים דאכלי וכו', וגם האפוטרופוס איסורא רביע עליה לטעון להם דבר שנראה לו וברור הדבר אליו שהוא שקר, וקא עבר אדאוריתא ד"מדבר שקר תרחק"[footnoteRef:155]. ופשיטא דגם לדיין שנראה לו שהוא שקר וברירא מילתא דלא פרע, דאם יטעון להם שמא פרע בכהי גוונא דקא עבר אדאוריתא דאף במידי דשכיח ולא שכיח קאמר בה הרא"ש ז"ל[footnoteRef:156] דאם טען אפוטרופוס שפיר אבל הדיין אין לו לטעון, כל שכן במידי דלא שכיח כלל דאיסורא רביע עליה כמו האפוטרופוס והותר, אבל מאי דלא אמרה רב על הדיין משום דלא נחשדו דייני ישראל חס ושלום למיעבד הכי, אך האפוטרופוס משום דאיכא בינייהו מהן רבים עתה עמי הארץ, ונקיט להו שוקא וכסבורין הם לומר דמצוה קא עבדי ויתום אתה היית עוזר, ואמר בכל עניין ניחוש שמא פרע, להכי קא מזהר להו דכן לא יעשה בישראל בדבר הברור ואומדנא דמוכח לטעון שקר וגם דגורם להם 
	רעה ולא טובה. [155:  שמות כג, ז.]  [156:  כתב הרא"ש (בתשובה פו, א) מילתא דשכיחא הוא ואין הדבר מוכיח שהוא שקר טענינן להו ליתמי מספק וכל המחזר לטעון שקר מפורסם ליתומים גורם רעה ליתומים להאכילם גזל כדאמרינן יתומים דאכלי דלאו דידהו ליזלו בתר שבקייהו ואף על גב דר"ג ובית דינו אביהם של יתומים היינו להפך בזכותם בדבר שהוא ספק לדיינים ולא להאכילם גזל כדאשכחן בשמואל (ברכות י"ח) כמה טרח עד שהודיעו אביו הממון בעבור שהוציאו שם רע על אביו.] 

ואם 
כן בנידון דידן דהאי טענה דפרע שהיא שקר גמור לעיני יהודה וישראל, חדא שהממון בדקאי קאי, ולא שכיח להרויח כולי האי, וגם הא ראיה שלא שלח טרף לבני ביתו אפילו פ"ק, וגם לאותו היהודי שהוא הבעל חוב דוחק ועייל ונפיק אזוזי, ומעותיו הם בריבית מן הגוי, והתנאי היה עמו לחודש א' אפ"ה לא פרעו מאונס הדרכים. כל שכן לאחיו הטוב שלא קבע לו זמן קבוע ומעולם לא דחקו, וכן דרכו להאריך אפו עם אחרים, וכל שכן באחיו הגדול, ובאחים שאינם מקפידים זה עם זה עסקינן, והא ראיה שלא הוצרך לחלות פניו על זה בשני כתבים ששלח, וגם שהוא הדין הוא רוצה ליקח ממנו זה הסך והותר מעניין נדוניית בתו, וגם אשתו וחמותו ובניו וכל בית אביו ברירא להם מילתא שלא נפרע חובות הללו מעולם כמו נידון הרא"ש ז"ל ממש, אם כן אפוא כל מי שיבוא לטעון להני יתמי בכהי גוונא שמא פרע קא עבר אקרא ד"מדבר שקר תרחק" ושאר פסוקים, דהא קמן כמה ראיות חותכות שהביא רבינו הרא"ש מן הש"ס מכמה דוכתי, דבעניין ממון אזלינן בהו בתר אומדנא דמוכח, ובעניין זה לא פלוג רבנן בן[footnoteRef:157] יתומים לאיניש דעלמא והמחזר לטעון שקר ליתומים מלבד איסורא דעביד לנפשיה גורם רעה להם בגופם וממונם, דאבינו אב הרחמן אבי יתומים ולא ניחא ליה להאכיל בניו היקרים באיסור גזל, ולגרום להם רעה רבה, אלא אדרבה חובה על הדיינים והאפוטרופוס להצילם מגזל ומטענות השקר, ולא הותר להפך בזכותם אלא בדבר הספק וטענות דשכיח, אבל בדבר הברור מכח אומדנות המוכיחות וכל הקרובים אזלי ומודו דהחוב לא נפרע לו, ואדרבה מצוה על הדיינים להציל עשוק מיד עושקו, ולהוציא הדין לאמתו ולרדוף צדק צדק כמו שאר בני אדם, וכמו שכבר הורה זקן הרא"ש ז"ל, ומאן דעביד הכין עליו 
	נאמר "למען תחיה"[footnoteRef:158] וכו'. [157:  בין.]  [158:  "צדק צדק תרדוף למען תחיה וירשת את הארץ אשר ה אלהיך נותן לך" (דברים טז, כ).] 

ואף 
גם זאת כתב הרא"ש ז"ל שם[footnoteRef:159] בכלל דבר קודשו בנדון דידיה דהוי מיתלא דלא שכיחא, דמי דחקו לשמעון ליתן לראובן מעותיו וכו' ע"ש, ודון מינה בנידון דידן מי דחקו לשמעון הלוה לפרוע לאחיו לוי הת"ק ודעימה, כיון דלא נתן לו על זה זמן קבוע והגיע העת, וגם דאחיו לוי היה שולח לו אגרת שלומים ולא זכר ש"ר[footnoteRef:160] עניין החוב כלל, וגם שמעון בב' כתבים ששלח לא זכר מזה כלל. ואפילו דברי ריצוי ופיוס לא אמר אלא לאותו היהודי משום שהתנה עמו, וכמעט שקבע לו זמן מעט מזער, ומשום הכי הוי מילתא דלא שכיחא ולא טענינן ליתמי, וגם ממ"ש בכלל דבר קודשו דאף אם היה המלוה תובעם היה יכול לעכב כמו תוך זמנו, כי הדבר ידוע וכו'[footnoteRef:161]. יש לדון מינה ג"כ בנידון דידן כיון דזה דרכו כמה שמים לפרוע לו ההלוואה בזה אחר זה, ואוהבו נפרע ממנו מעט מעט, ולא עביד איניש בהלוואה שיש לו רשות לפורעה מתון מתון, לפי דעתו ורצונו לפורעה בבת אחת, וגם דקושטא קאי שאינו אמיד שמעון לפרוע לו הו' מאות בבת אחת, אם כן חשיב כמו תוך זמנו ולא טענינן ליתמי פרעתי 
	וכמש"ל. [159:  כלל פו,א.]  [160:  לשון מליצה מ"לא זכר שר המשקים את יוסף".]  [161:  ועוד מטעם שפירשתי חשיב בתוך זמנו ואף בלא אלו ההוכחות לא טענינן להו ליתמי פרעתי ומטעם זה לא חיישינן להתפשת צררי כדאיתא בפרק קמא דבבא בתרא (ה’) גבי הקובע זמן לחבירו דגבי אפילו מיתמי בלא שבועה דלא חיישינן לצררי בתוך זמנו והקשה רבינו יצחק מאי שנא אלמנה דחיישינן לצררי אפילו בתוך זמנו, דתנן בפרק השולח (ל"ד) אין נפרעין מנכסי יתומים אלא בשבועה ומפרש טעמא משום דחיישינן לצררי אף על גב דלא הגיע עדיין זמן גביית כתובתה ומאי שנא מבעל חוב דלא חיישינן לצררי תוך זמנו דאין אדם עשוי להתפיס לאשתו צררי אלא בשכיב מרע סמוך למיתתו שאם ימות שלא תצטרך לחזור אחר היורשים לגבות כתובתה וכו' (תשובות הרא"ש כלל פו, א).] 

אך 
אמנה בעיקר תשובת הרא"ש הנזכר צריכים אנו לבאר בה דכפי הנראה בנדון דידיה שראובן מסר לשמעון האלף זהובים וכו' דלא היה ביניהם זמן קבוע לעיסקא זו, דאילו היתה לזמן מיוחד אמאי הוצרך הרא"ש ז"ל למימר משום דהדבר ידוע וכו', דחשיב משום הכי תוך הזמן, כיון דבלאו הכי יש בשטר זמן ידוע ואכתי לא הגיע הזמן, אך בזה יש מקום עיון לכאורה דממ"ש מר כי הדבר ידוע שאי אפשר וכו' משמע דשמעון שקיבל העיסקא אינו אמור שיפרע זה הסך של העיסקא שהוא אלף זהובים בתוך ד' חודשים, ואילו ממ"ש ברישא 'ואף אם תרצה למימר אם היה שמעון קיים מצי טעין אחר שלקחתי המעות על המשכון, תבע ממני ראובן מעותיו והוצרכתי לתתם משלי ולא חשתי להסיר הפתקים מאחר שהיו המשכונות תחת ידי מכל מקום מילתא דלא שכיחא היא, דמי דחקו וכו' משמע מזה דכמעט דשמעון הלזה יש לאל יגו[footnoteRef:162] לפרוע זה הסך בתוך הד' חודשים. ואם תאמר דכוונת דבר קודשו דכיון דהיה העניין בשטר חוב ומשכון אין דרוך שיהיה עניין זה לפחות מד' חודשים, ואפילו אם יבוא המלוה לא יכול לתובעם ולאו משום דשמעון לא אמור לפרוע זה הסך, אנחנו לא נדע אמאי דכיון דמוכרח שלא היתה וכמש"ל, אם כן אמאי לא יוכל המלוה לתובעם בתוך ד' חודשים, ואם תאמר שכתוב בשטר זמן סתם כל זמן ששניהם מתרצים, אם כן יש מקום לומר דבזה נתרצו ונתפרדו ומה גם אם היה שמעון הלזה יש לו נכסים משלו, והוא אמוד בהכי, אם כן נימא דנתנם משלו והא ראיה דהמשכונות יצאו מתחת ידו ולא הוצרך להסיר הפיתקא שכתב עליהם שם ראובן כיון שהם תחת ידו ורשותו, ובשלמא לשאר טעמים והכריחות ובירורים שכתב הרא"ש שפיר, אבל האי טעמא רבה אינו מובן כל כך על בוריו, וכמו שיראה הרואה, ואיך שיהיה הנך רואה מהי תשובה רבה איכא סייעתא רבה לנדון דידן בכל 
	עניין וכמבואר לעיל באורך. [162:  צ"ל ידו.] 

וגם 
פוק עיין בתשובת הרא"ש דסוף כלל קו'[footnoteRef:163] שהאריך הרחיב למעניתו שיש לדיין לדון באומדנא דמוכח להוציא ממון ובכלל אייתי מהא דפרק חזקת הבתין בדף נח'[footnoteRef:164] ההוא גברא דשמעה לדביתהו דאמרה לברתה אמאי לא צניעת באיסורא ואמר ר"ז[footnoteRef:165] זילו וחבטו לקרבא דאביכון וכו', אשכחן לפי אומד דעתו בסברה מועטת שנראה לו שאותו שהיה בנו היתה יראתו תקועה בלבו וחלק כבוד לאביו, ונתן לו את כל הנכסים, כל שכן בנדון זה שיש כמה ידים מוכיחות שלא פרע וכו' ע"ש באורך, וגם בסוף כלל עח' אייתי מינה הכי ע"ש, וכבר גילה לנו דעתו דעת עליון בכלל פו' דבעניין אומדנא כזו אין לחלק כלל בין יתומים לאדם אחר. ולע"ד דמהאי עובדא יש ללמוד דבעניין אומדנא דמוכח מוציאין אפילו מיתומים קטנים דבהני עשרה לא ימנע דאיכא בינייהו חד קטן שהוא פחות מיג', ואפילו הכי הוציא כל הממון מחזקת כל האחים ונתנו להנראה בעיני דר"ז[footnoteRef:166]. וגם אשכחן דהאי אומדנא דר"ז דקא קרי לה הרא"ש סברה מועטת ואפילו הכי עבד מה דעבד, א"כ אפוא כל שכן בנידון דידן שיש כמה אומדנות וראיות ברורות לעין כל קרובים ורחוקים שלא נפרעו לחובות הללו כלל, דפשיטא דמוצאין גם מיתמי גדולים וקטנים, וכבר מבואר לעיל גם כן דאין לחלק בכהי גוונא בין פנקס שלו לכתב יד שכתב בפנקס המלוה ומסר לו, ואדרבה יש מקום לומר דעדיף מהא דסימן סט' שכתב מרן ופסקה[footnoteRef:167] להא דתשובת הרא"ש דסוף כלל קו' הנזכר. וגם דהרי כתב מהרי"ק בשורש סה' הביאו הב"ח בסימן צא סעיף ו' דהטעם דיוכל אדם לטעון על חשבון פנקסו טעיתי משום דאין אדם מדקדק כל כך כשכותב על פנקסו בינו לבין עצמו, כי חושב בליבו שאם יטעה יוכל לכוון החשבון פעם אחרת וכו' ע"ש, וזה הטעם לא שייך אלא כשכותב בפנקס שלו ולא כשכותב ומחייב עצמו בפנקסו של המלוה, וגם הרב פרישה ז"ל הביא שם טעמא דאפשר לומר שלא להשביע כתב כן ע"ש, וזה הטעם לא שייך כלל בנידון 
	דידן כמו שיראה המעיין. [163:  צ"ל קז, ו'.]  [164:  ב"ב נח ע"א, הך איתתא עשרה בני אית לה ולית לי מאבוך אלא חד, כי שכיב אמר להו כל נכסי לחד ברא, לא ידעי להי מינייהו, אתו לקמיה דרבי בנאה אמר להו זילו חבוטו קברא דאבוכון עד דקאי ומגלי לכו להי מינייכו, שבקא אזלו כולהו ההוא דבריה הוה לא אזל אמר להו כולהו נכסי דהאי.]  [165:  צ"ל רב בנאה.]  [166:  צ"ל רב בנאה.]  [167:  סעיף א'- הוֹצִיא עָלָיו כְּתַב יָדוֹ שֶׁהוּא חַיָּב לוֹ, גּוֹבֶה מִנִּכְסֵי בְּנֵי חוֹרִין. בֵּין שֶׁכָּתַב: אֲנִי פְּלוֹנִי הַבָּא עַל הֶחָתוּם מוֹדֶה שֶׁאֲנִי חַיָּב לִפְלוֹנִי מָנֶה, וְחָתַם לְמַטָּה; בֵּין שֶׁכָּתוּב בִּכְתַב יָד אַחֵר, וְהוּא חָתַם לְמַטָּה וכו', אֲבָל כְּשֶׁהַכֹּל הוּא כְּתַב יָדוֹ לֵיכָּא לְמֵיחַשׁ לְזִיּוּפֵי, אֲפִלּוּ לֹא כָּתַב שְׁמוֹ, אֶלָּא שֶׁכָּתַב: אֲנִי חַיָּב לִפְלוֹנִי כָּךְ וְכָךְ, כֵּיוָן שֶׁהוּא כְּתַב יָדוֹ, חַיָּב. לְפִיכָךְ, הַפִּתְקוֹת שֶׁהַשֻּׁתָּפִים מוֹצִיאִים זֶה עַל זֶה, הוֹאִיל וְהוּא כְּתַב יָדָם, אֲפִלּוּ אֵין בּוֹ חֲתִימָה כְלָל, אֶלָּא: קִבַּלְתִּי בְּיוֹם פְּלוֹנִי כָּךְ וְכָךְ, גּוֹבִין בּוֹ מִבְּנֵי חוֹרִין, וְאֵינוֹ נֶאֱמָן לוֹמַר: לֹא הָיוּ דְבָרִים מֵעוֹלָם. (הגה: אֲפִלּוּ כָּתַב לוֹ בִּכְתָב יָדוֹ: חֲתִימַת יָדִי דִלְמַטָּה תָּעִיד עָלַי כְּמֵאָה עֵדִים, אֲפִלּוּ הָכִי לָא הָוֵי רַק כִּשְׁאַר כְּתִיבַת יָד, פִּסְקֵי מהרא"י סִימָן ר"א).] 

וראיה 
לדבר ממ"ש הרא"ש בתשובה בכלל סה' סימן א והביאה בנו הטור בסימן פא' בסעיף כג' שאם הודה בכתב ידו שחייב מנה לפלוני וכו' אינו יכול לו[footnoteRef:168] שלא להשביע הודיתי דכולי האי לא הוה עביד שלא להשביע עצמו ע"כ, וכתב הרב דרכי משה ז"ל שם[footnoteRef:169] דבמרדכי הביא תשובת מוהר"ם דבכתב יד יכול לומר טענה דלא כתשובת הרא"ש, ויש לחלק בין כתב יד שנתנו לידי אחרים וכו' ע"ש[footnoteRef:170], וכ"כ מוהרי"ט בחושן משפט בסימן קכד' דכשנתן הודאתו ביד המלוה, וודאי עדיף, דכולי האי לא עביד איניש וכו' ע"ש, הא קמן דבכותב ונותן הודאתו ביד המלוה היא עדיפא ולא גריעא מפנקס שלו. ודון מינה דגם לעניין טענה דפרעתי אין לטעון דבכותב ונותן למלוה גריעא מפנקס שלו, ויש מקום לטעון דעדיפא ולפחות שיהיו כסוג א' 
	כי הדדי נינהו. [168:  צ"ל לטעון.]  [169:  סעיף ז.]  [170:  כתב דרכי משה, במרדכי פרק ז' בתשובות מוהר"ם על היתום שתובע לבעל אימו שבא לידו מעותיו, ושהודה בעצמו שהיה בידו משלו ושהיה כותב שמו עליהן, והוא טוען שלא להשביע עצמי עשיתי או טענה אחרת נשבע ונפטר וכו', ע"ל סוף סעיף סה' דמשמע דיכול לומר שלא להשביע אף בכתב ידו, ודלא כתשובת הרא"ש שבכאן, מיהו יש לחלק בין כתב ידו שנתנו ליד אחרים או שהוא כתב כך ונשאר בידיו.] 

ואף 
דכתב מרן בבית יוסף ז"ל בסימן סט' בבדק הבית דאייתי תשובת הרשב"ץ על תשובת הרא"ש דפנקס שחתמו עליו בעלי הדבר וכו' דכשהוא חייב בכתב ידו שביד המלוה ופרע לו אין בידו לקרוע וכו', אבל בפנקס שלו אם איתא דפרע היה מוחק וכו' ע"ש[footnoteRef:171], היינו דוקא כשהם במקום אחד או אף במקום אחר אבל הדרך דרך ישרה, ויש לחוש לפריעה ששלח ופרע, כמו שהיה שולח שאר העניינים, ואף זה צריך איזה בירור עכ"פ, אבל בהא גוונא שכל אחד במדינה, ויום שיצא כתב כתב ידו הלזה ואירע ללוה אונס גדול ולא שלח מאומה וגם בהצטרפות כל הטעמים והאומדנות האמורות לעילא פשיטא דכולי עלמא מודו דהא דמייא לתשובת דהרשב"ץ ז"ל דהואיל ומודים שהוא כתב יד אביהם דגובים מהם ואין מי שיחלוק בנדון בזה. והשכל מחייב כן, ובכל מקום אזלינן בתר טעמא ואין לנו ללמוד דברים בהוייתן ולפסוק הדין עליהם ולאבד ממון ישראל ולהאכיל גזל גמור ליתומים, אלא הכל הולך אחר החיתום, והטעם והשכל הישר הוא ראש הפסקנים עד שיצא הדין לאורה ואמת לאמתו, וכיון דהכא בהא דסימן צא'[footnoteRef:172] אזיל וקא מסיים בה מרן ודעימה היכא דיש רגלים לדבר שמה שכתב בפנקס הוא אמת הדברים מוכיחין דזהו וודאי עיקר הטעם דאם לא כן תיקשי ממ"א וכמ"ש הספר מאירת עינים וכו' וכמש"ל. ואף הש"ך ז"ל דפליג רב על הא דסימן סט' סיים בה דנראה דדין זה תלוי לפי ראות עיני הדיינים ע"פ הדרישה והחקירה היטב. גם בעיקר דין הבית יוסף אם נאמן לומר פרעתי כבר ידוע שהוא פלוגתא דרבוותא דהרב בעל המאור ור"מ הלוי והרשב"א והרא"ה ז"ל כולם סוברים דאין נאמן לומר פרעתי דמצי מלוה למימר שטרך בידי מאי בעי, והביאו ראיה לדבר מהש"ס וכולי, ושאר הפוסקים הרי"ף והרמב"ם ז"ל בפרק יא' ממלוה סבירא ליה דיכול לומר פרעתי ואף דקושטא קאי דאנן קי"ל כהרי"ף ודעימה, וכמ"ש מרן סעיף סט'[footnoteRef:173] מכל מקום הרי הריב"ש ז"ל בתשובה בסימן תנד' הביא האי פלוגתא וסיים דאני לא אכניס ראשי בין הרים גדולים להכריע ביניהם, אבל הדיין ירבה לחקור הבעלי דין, ואם יראה בעיניו שהאחד דבריו מכוונים מן האחר יטה הדין לזכותו, ועל זה נאמר אין לדיין אלא מה שעיניו רואות ע"כ, ופסקו מור"ם ז"ל שם. גם בעיקר דין דהוציא כתב יד הלוה על יורשיו כתב מרן שם בסעיף ה' 'דמחרימין במעמד היורשים אם שום אדם יודע שאביהם לא פרעו', וסיים מור"ם בהגה מפסקי מהרא"י סימן רמח' דמכל מקום נהגו בדורות אחרונים להחמיר על היורשים לישבע אם יש קצת רגלים לדבר, ויש להסתפק אם חייב לו ע"כ, הא קמן דבקצת רגלים וספק דמשביעין ליורשין, ואם כן כשיש ידים ורגלים בכמה אומדנות וראיות מוכיחות ובוודאי הגמור דלא פרע, וגם היורשים עצמן אזלי ומודו בלב טהור דהחוב בדקאי קאי, דלא שייך הכא עניין חרם ושבועה כלל, אלא מחייבינן להו במצות פריעה ולא ספינן להו איסורא רבה כי האי, ויש לדון האי דינא בהא דסימן צא' שפסקה מרן ממש, ואין לחלק ביניהם מידי, אלא העיקר בדברי הספר מאירת עינים משום דהוי רגלים לדבר וכו', 
	וכמו שיראה המעיין בצדק וישר. [171:  כתב בבדק הבית, נראה דטעמא הוי דכשהוא חייב בכתב ידו שביד המלווה ופרע לו, אין בידו לקרוע או למחוק כתב ידו שביד המלוה ואינו חושש, כיון שנאמן לומר פרעתי אבל במה שכתוב תחת ידו בפנקסו אם היה אמת שכבר פרע היה מוחק או מעביר עליו הקולמוס או כותב כנגדו שפרע, וכיון שכן שלא עשה כן, מוכחא מילתא שלא פרע וגובה מהיורשים אע"פ שהוא אחר זמנו.]  [172:  סעיף ה'- יֵשׁ לָדוּן עַל פִּי פִּנְקָס שֶׁל אָדָם שֶׁרָגִיל לִכְתֹּב בּוֹ עִנְיָנָיו, וַאֲפִלּוּ לְהוֹצִיא מִיתוֹמִים הַקְּטַנִּים, הֵיכָא דְיֵשׁ רַגְלַיִם לַדָּבָר שֶׁמַּה שֶׁכָּתוּב בַּפִּנְקָס הוּא אֱמֶת. (הגה: וְכֵן עִקָּר. וּדְלֹא כַּיֵּשׁ חוֹלְקִין וְאוֹמְרִים דְּיוֹרְשֵׁי הַלּוֶֹה צְרִיכִין לִשָּׁבַע שֶׁאֵין יוֹדְעִים שֶׁאֲבִיהֶן נִשְׁאַר חַיָּב לוֹ (טוּר בְּשֵׁם הַתְּרוּמוֹת). וּמִכָּל מָקוֹם, נָהֲגוּ בְּדוֹרוֹת אַחֲרוֹנִים לְהַחֲמִיר עַל הַיּוֹרְשִׁין לִשָּׁבַע, אִם יֵשׁ קְצָת רַגְלַיִם לַדָּבָר וְיֵשׁ לְהִסְתַּפֵּק אִם חַיָּב לוֹ, פִּסְקֵי מהרא"י סִימָן רמ"ח)]  [173:  סעיף ה'- הוֹצִיא כְּתַב יָד הַלּוֶֹה עַל יוֹרְשָׁיו, אַף עַל פִּי שֶׁמּוֹדִים שֶׁהוּא כְּתַב יַד אֲבִיהֶם, אָנוּ טוֹעֲנִים לָהֶם שֶׁהוּא פָּרוּעַ, וּפְטוּרִים אַף מִשְּׁבוּעַת הַיּוֹרְשִׁים;. אֲבָל מַחֲרִימִין סְתָם בְּמַעֲמַד הַיּוֹרְשִׁים אִם שׁוּם אָדָם יוֹדֵעַ שֶׁאֲבִיהֶם לֹא פְרָעוֹ. (הגה: וְכֵן עִקָּר. וּדְלֹא כַּיֵּשׁ חוֹלְקִין וְאוֹמְרִים דְּיוֹרְשֵׁי הַלּוֶֹה צְרִיכִין לִשָּׁבַע שֶׁאֵין יוֹדְעִים שֶׁאֲבִיהֶן נִשְׁאַר חַיָּב לוֹ (טוּר בְּשֵׁם הַתְּרוּמוֹת). וּמִכָּל מָקוֹם, נָהֲגוּ בְּדוֹרוֹת אַחֲרוֹנִים לְהַחֲמִיר עַל הַיּוֹרְשִׁין לִשָּׁבַע, אִם יֵשׁ קְצָת רַגְלַיִם לַדָּבָר וְיֵשׁ לְהִסְתַּפֵּק אִם חַיָּב לוֹ, פִּסְקֵי מהרא"י סִימָן רמ"ח) וְאִם הוּא תּוֹךְ הַזְּמַן, אוֹ שֶׁהוֹדָה הַחַיָּב וְצִוָּה בְּחָלְיוֹ שֶׁהוּא חַיָּב לוֹ כָּךְ וְכָךְ, בִּכְתָב יָדוֹ, אוֹ שֶׁנִּדּוּהוּ כְּדֵי שֶׁיִּתֵּן, וּמֵת בְּנִדּוּיוֹ וְלֹא נָתַן, הוֹאִיל וּמוֹדִים שֶׁהוּא כְּתָב יָד אֲבִיהֶם, אוֹ שֶׁנִּתְקַיֵּם כְּתָב יָד אֲבִיהֶם, גּוֹבֶה מֵהֶם (עי' טוּר וב"י). וְאִם אֵין מוֹדִים שֶׁהוּא כְּתָב יָד אֲבִיהֶם, וְגַם לֹא נִתְקַיֵּם כְּתָב יָד אֲבִיהֶם, אַף עַל פִּי שֶׁהוּא תּוֹךְ הַזְּמָן, פְּטוּרִים; (טוּר בְּשֵׁם הָרֹא"שׁ) אֲבָל מַחֲרִימִין סְתָם בְּמַעֲמַד הַיּוֹרְשִׁים אִם שׁוּם אָדָם יוֹדֵעַ שֶׁאֲבִיהֶם חַיָּב חוֹב זֶה וְלֹא פְרָעוֹ. (הגה: מִיהוּ, אִם נִדּוּהוּ, וּמֵת בְּנִדּוּיוֹ, אֵין לְחַלֵּק, וּבְכָל עִנְיָן חַיָּב לְשַׁלֵּם בֵּית יוֹסֵף וד"ע).] 

ויש 
לחזק דבר זה ולהסיר מלב המתעקש בזה, דאם לא כן תיקשי דברי מרן ז"ל אהדדי, דאילו בסימן קח' בסעיף ד' פסק הוציא על היורשים שטר עיסקא החצי יש לו דין מלוה ונשבע ונוטל, והחצי אינו נוטל אפילו בשבועה שכיון שאילו היה אביהם קיים, היה נאמן לומר החזרתי במגו דנאנסו, וטענינן להו ע"כ, הא קמן דבאידך החצי שהוא פקדון יכול לומר החזרתי ואין מוציאין מיתומים אפילו מן הגדולים ואפילו בשבועה. ואפילו בשטר ואלו בסימן קי' בסעיף ז' כתב קטנים שהודה מורישם בכתב ידו על מטלטלים שבידו שהם פקדון בידו משל פלוני דמוצאין מהם ע"כ, הרי דבפיקדון מוציאין אפילו מקטנים ואפילו בכתב ידו, ולא אמרינן דיכול לטעון החזרתי במגו דנאנסו וטענינן להו, וכיצד יתקיימו ב' כתובים הללו, ואין לחלק בין עניין פקדון דמטלטלין ובין פקדון עיסקא, דכיון דסוף סוף חשבוה רבנן להאי חצי לפקדון, אם כן הוי ליה להיות כל דינא כפקדון דעלמא, ומה טעם לחלק ביניהם, אלא לאו דמוכרח לומר דהא דסימן קי' מיירי כשיש ברירה בדבר[footnoteRef:174] דלא החזיר, וגם לא נאנסו ואינו יכול לטעון אביהם שום דבר, ולהכי גם אנן לא טענינן להו, ומוציאין אפילו מקטנים, והדר דינא בהא דסימן צא' דהיכא דיש רגלים לדבר שמ"ש בפנקס הוא אמת וכו', וזה כלל גדול לגלות לנו דבכל דוכתא שאנו רואים שפסק מרן דמוציאין אפילו מקטנים, דזהו הסיבה והטעם, ודון מינה דהא דסימן קח' דעיסקא דמיירי כשאין ברירה בדבר, אבל כשיש ברירה לא, והא ראיה דסיים שם מרן בדין דעיסקא דאם אין אנו יכולים לטעון להם שהחזיר וכו' אין טוענין וכו' ע"ש. משמע דלאו בכל גוונא איתמר, ואמטו להכי נימא וודאי דזהו החילוק שביניהם ולא הוצרך מרן לגלות דעתו בכל פעם לזה החילוק באופן דאתה הראת לדעת, דהאי חילוק שכתב הספר מאירת עינים ליישב בין הא דסעיף צא' לקז' הוא אמת ויציב, ואין עוד מלבדו, כתיב ומינה אנו למדים ופוסקין בכל נדון המבורר, ואליבא דכולי עלמא הוא ועל זה אמר אין לדיין אלא מה שעיניו רואות וכדבר 
	האמור.  [174:  כלומר שאין אפשרות שהחזיר אביהם או שנאנסו.] 

חבנא 
לדיננא סוף דינא כתחילת דינא, דכיון דבנידון דידן אין לך ברירה, ויציבא מילתא לעין כל נגע ולא פגע בזה העניין פריעה, לא מינה ולא מקצתיה, והדר דינא לפום תשובת הרא"ש דפסקה מרן דאליבא דיש רגלים לדבר שמה שכתב בפנקס היא אמת, מוציאין אפילו מיתומים קטנים, ומכל שכן בהצטרפות כל הטעמים הכתובים לעיל, דיש מקום לומר דחשיבא האי מילתא לתוך זמנו, וכח בית דין יפה להציל עשוק מיד עושקו, ולא יניחו ליתומים דאכלי דלאו דידהו וכו', ולא יהיה לאחיו של שמעון אונאה גדולה בזו, ויהיו האלמנה והיתומים בסוף משלמי רעה תחת טובות הרבה שעשה עמהם ועם אביהם ביתר שאת, ואדרבה אמר לפעלא טבא יישר חילך, דחיל חטאין, ולא ננעול דלת בני גומלי חסדים טובים כהנה וכהנה, וכפי הנראה דאין מי שיחלוק בנדון בזה. וגם בעניין מעות היהודי של הג' מאות כבר מבואר מדברינו דגובה אפילו מיתומים קטנים, ועוד אחרת בהנהו הנדונות שהבאנו דבשתים עלתה להם שפיר הכל כאשר לכל וכמש"ל באורך בטוב טעם ודעת בראיות נכוחות 
	וברורות.
ועתה 
הבוא נבוא על עניין הוצאות והלוואות שהוציא מלוה זה עליהם וכמעט שפרנסם קרוב לשנה תמימה, "ולוקח נפשות חכם", ובא אפוטרופוס הלזה לפי תומו ועניות דעתו ופער פיו ואמר כגון דא הוא שאמרו הניח מעותיו על קרן הצבי, ואען ואומר דאין שומעין לשוטה מה שהוא אומר, שהרי כבר מבואר בכל הפוסקים דדווקא כשהיה הדבר מדעת עצמו, אבל בלוותה ואכלה חייב לשלם, כמ"ש הרי"ף ז"ל בפרק ב' דייני גזירות ורמב"ם ז"ל בפרק יב' מהלכות אישות בדין יט'[footnoteRef:175] וכ"מ הטור ומרן ז"ל בשולחנו הטהור באבן העזר בסימן ע' בסעיף ח' ע"ש[footnoteRef:176]. וא"כ אפוא בנדון דידן שהיתה באה האשה הזאת ומחלה פני לוי עד שילוה להם פשיטא דגובה מהם הכל כאשר 
	לכל. [175:  הָלַךְ בַּעְלָהּ וְלָוְתָה וְאָכְלָה כְּשֶׁיָּבוֹא חַיָּב לְשַׁלֵּם. עָמַד אֶחָד מִדַּעַת עַצְמוֹ וְזָנָהּ מִשֶּׁלּוֹ אִם יָבוֹא הַבַּעַל אֵינוֹ חַיָּב לְשַׁלֵּם לוֹ וַהֲרֵי זֶה אִבֵּד אֶת מְעוֹתָיו מִפְּנֵי שֶׁלֹּא צִוָּהוּ לְזוּנָהּ וְהִיא לֹא לָוְתָה מִמֶּנּוּ.]  [176:  הָלַךְ בַּעֲלָהּ, וְלָוְתָה וְאָכְלָה, חַיָּב לְשַׁלֵּם. עָמַד אֶחָד מִדַּעַת עַצְמוֹ וְזָנָהּ מִשֶּׁלּוֹ, אֵין הַבַּעַל חַיָּב לְשַׁלֵּם לוֹ וַהֲרֵי זֶה אִבֵּד מְעוֹתָיו.] 

ומה 
גם בהצטרפות טעמא רבה שבא בשאלה דמשום שלוי זה המלוה סוף סוף הוא מחוייב לשמעון אחיו מצד נדוניית בתו, משום הכי הניח זה התק'[footnoteRef:177] אצלו ולא דחק אותו בלכתו מארצו, וגם הלוה להם עוד לפרנסה כיון דנתקרב הזמן והוא רוצה לתת להם מעניין הנדונייא, והוא מחוייב ועומד בקניין ושבועה על זה להכי מר סבר שכעת יתן להם ויציל עצמו מחוב המוטל עליו, ולמאי דביני ביני יבוא אחיו לחיים טובים ולשלום ויוציא מן הממון הבא בידו בעניין הנדונייא או ימכרו מטלטלי מן הבית, ואוקי חדא לגבי חדא ומילתא 
	מסתברא היא זאת. [177:  גרוש.] 


וגם 
יש זכר לדבר ממ"ש בהגהות מרדכי בסוף כתובות מעשה באחד שפרנס בתו ולבסוף תבע מחתנו מה שהוציא עליה, והיה החתן מסיק זוזי בחמיו[footnoteRef:178], וטען חמיו אני פרנסתי ממה שהייתי חייב לך[footnoteRef:179] וכו', והשיב רבינו שמחה שהדין עם חמיו דאף שאם לא היה חמיו חייב לו היה פטור, השתא דחייב לו טענתיה טענה, והביא ראיה לדבר[footnoteRef:180] ע"ש. והביא דבר קודשו מרן בבית יוסף סימן ע' ע"ש. ודון מינה ואוקי באתרין דאף אם תרצה לומר ולו יהיה בנדון דידן שאם לא היה אחיו חייב לו מצד הנדונייא, היה יכול לומר פרעתי, וגם ליתמי טענינן להו הכי ויהיו פטורין מכל מקום, השתא מיהא דחייב לו אחיו מעניין אחר יכול לומר לוי זה אני הנחתי מעות הללו אצלך מעניין הנדונייא, גם במה שהלוה אותם כל ההלוואות אדעתא דהכי הוא, וטענתו טענה כמו שהור"ה גבר רבינו שמחה ז"ל, ואם כן ותצא די"נה[footnoteRef:181] על האלמנה והיתומים להוציא מן כללות הנכסים שיעור המגיע לנדונייא ויוציאו על הבת תכשיטים ונדונייא כמו שהיה התנאי בין שמעון ללוי, כי כבר כעת הגיע אליהם מעות הנדונייא, ובהכי עבדי ליה נייח נפשיה לשמעון שתפס קניין ושבועה על זה, וגילה דעתו לתת בתו אל משפחתו לאחיו הטוב, ולא יהיו כפויי טובה עמו, כי כל הכופר בטובת חבירו כאלו כופר בטובתו של מקום, ואם אמור יאמרו שהבת כעת היא בוגרת ויכולה לעכב, שהיא ברשות עצמה, נקרא את הנערה שרה ונשאלה את פיה, על הן הן, ועל לאו לאו, ואם אמת הדבר שהיא ממאנת מעצמה מבלתי שילמדו אותה, צריך החי' וראש לפרוע כל מעותיו של לוי שכמעט נתונים נתונים המה להם מעניין הנדונייא, והדר תצא לרשות עצמה, ותארס לאיש אחר, ונראה דיכול לעכב לוי על האשה והבנים שלא יוכלו לארס הבת לאיש אחר אלא עד שירצו אותו ויתנו לו מעותיו משלם עד סוף פרוטה אחרונה, ודוגמא לדבר כמ"ש מור"ם ז"ל בחושן משפט בסימן קז בסעיף ב' משם הגהות אשרי פרק מי שמת ראובן שהיה חייב לשמעון, ומה ראובן יכול שמעון לעכב קבורתו עד שיפרעו לו וכו' ע"ש[footnoteRef:182], אתה תחזה בכל זה חסה התורה על ממונם של ישראל, כדי שלא יאכילו ליורשים גזל מממון דלאו דידהו, דיעכבו ב"ד שלא יניחו אותו ליקבר הלוה עד שיפרעו למלוה, ובוודאי דאף אם הלינו אותו ליכא בזה לאו דלא תלין, אם כן דון מינה ואוקי באתרין דכדי להציל זה האיש הטוב שעשה חסד עם אביהם ועמהם לאין חקר ואין מספר, דבוודאי שיוכלו ב"ד לעכב עליהם עיכובה רבה שלא תארס זו הבת עד שיתנו לו ממונו משלם, ויצילו עשוק מיד עושקו, ולא ליספו להו איסורא, וטיבותא היא לגבייהו, דלא ליהוי מסוג יתמי דאכלי דלאו דידהו וכו', ומה גם דרוב ככל דכל האי ממונא דקאי גבם מכס אירוסי הבת הלזו הוא וכמש"ל, אבל בלאו הכי לא יוכל שום בר ישראל ליגע בה ולעשות השגת גבול ואונאה גדולה זו, ומאן דעביד הכין כבר מילתא אמורה לוקי ההוא גברא בארור משיג גבול רעהו, ארור ביום ארור בלילה, ארור בשכבו, ארור בקומו, וליטרקיה חוייא דרבנן דלית 
	ליה אסוותא, לא מינה ולא מקצתיה. [178:  החם היה חייב לחתן.]  [179:  מדרבי נתן שמוצאין מזה ונותנין לזה.]  [180:  מדרבי נתן, דרבי נתן שייכא אפילו בפקדון כדאמרינן פרק שור שנגח, ועוד הביא מפרק גט פשוט ההוא ערבא דאבוהון דיתמי דפרע למלוה מקמי דלודיעינהו ליתמי וכו' הכא נמי אע"ג שלא הודיע לבעל נכסי דאיניש אינון ערבין ביה.]  [181:  לשון מליצה. לפסק הדין.]  [182:  הגה: כָּתְבוּ הַגָּהוֹת אֲשֵׁרִ"י פֶּרֶק מִי שֶׁמֵּת בְּשֵׁם א"ז שֶׁכָּתַב בְּשֵׁם רַבֵּנוּ תָּם וְרַבֵּנוּ שִׂמְחָה: רְאוּבֵן שֶׁהָיָה חַיָּב לְשִׁמְעוֹן, וּמֵת רְאוּבֵן, יָכוֹל שִׁמְעוֹן לְעַכֵּב קְבוּרָתוֹ עַד שֶׁיִּפְרְעוּ וְאִם שִׁמְעוֹן הוּא קְרוֹבוֹ שֶׁל רְאוּבֵן, בְּנֵי הַמִּשְׁפָּחָה מוֹחִין בְּיָדוֹ שֶׁלֹּא לְעַכֵּב קְבוּרָתוֹ, שֶׁלֹּא לְנַוְּלוֹ. וְכֵן אִם בָּא בַּעַל חוֹב וְגָבָה כָּל נְכָסָיו, אֵין מְחֻיָּב לְקָבְרוֹ.] 

פש 
גבן לעניין מה שטוען אבי החתן שמלבד מעות הנדונייא שלה, צריך שיתנו להבת הלזו שהיא כעת הגדולה מכל היתומים וצריכה להינשא שיפרישו לה מן ממון הנשאר מקרקעי ומטלטלי כפי מה שהשיא האב בחייו להבנות הקודמות. וגם בזה מילתא דפשיטא היא דכבר פסק מרן ז"ל בשולחנו הטהור באבן העזר בסימן קיג' מי שמת והניח בת וכו' ואם השיא בת חייו אומדין בו, ואם לא ידעו ב"ד אומד דעתו נותנין לו מנכסיו עישור לפרנסת נדונייא וכו' ע"ש[footnoteRef:183]. והרב באר היטב ז"ל שם בס"ק כ'[footnoteRef:184] דהתוס' וסמ"ג פסקו דגובין בזה הזמן מן המטלטלין וכ"כ מוהריב"ל בח"ב בכלל יב' סימן עג' דעבדינן עובדא הכי, וכך פסק הרדב"ז והרשד"ם וכו' ע"ש, ואם כן אפוא בנידון דידן אם יאמר האומר דלא ידעינן אומד דעתו דשמעון משום שירד מנכסיו ממה שהיה מקודם בשתי בנותיו הנשואות, אמטו להכי נותנין לה מן כללות הכנסים הנשארין מקרקעי ומטלטלי העישור שלהן, וכל כי הא מילתא דפשיטא היא. וכל זה פשוט ומבואר לעין כל יודעי דת ודין. הנלע"ד כתבתי כפי אשר הורוני מן השמים, ולעניין מעשה עד ישקיפו ויראו הרבנים המובהקים בי דינא רבה היושבים על כסא ההוראה, ה' עליהם יחיו, כי להם משפט הגאולה להציל עשוק מיד עשקו, ולשבר מתלעות[footnoteRef:185] עול לאפוטרופוס הבא לטעון טענות של שקר והבל הבלים, וכגון דא למצוה רבה תחשב, נאום הבוטח 
	בשם אהיה. הצעיר יצחק עטייה ס"ט. [183:  סימן א'-מִי שֶׁמֵּת וְהִנִּיחַ בַּת, אוֹמְדִים דַּעְתּוֹ כַּמָּה הָיָה בְּלִבּוֹ לִתֵּן לָהּ לְפַרְנָסַת נְדוּנְיָתָא וְנוֹתְנִים לָהּ. וּמִנַּיִן יִהְיוּ יוֹדְעִים אֻמְדַּן דַּעְתּוֹ מֵרֵעָיו וּמְיֻדָּעָיו וּמַשָּׂאוֹ וּמַתָּנוֹ וּכְבוֹדוֹ, וְכֵן אִם הִשִּׂיא בַּת בְּחַיָּיו אוֹמְדִים בָּהּ. (הגה: וְאִם הָיָה עָשִׁיר וְהֶעֱנִי, אוֹ וַתְּרָן וְנִשְׁתַּנָּה דַּעְתּוֹ, הוֹלְכִין אַחַר דַּעְתּוֹ הָאַחֲרוֹנָה, טוּר). וְאִם לֹא יָדְעוּ בֵּית דִּין אֻמְדַּן דַּעְתּוֹ, נוֹתְנִים לָהּ מִנְּכָסָיו עִשּׂוּר לְפַרְנָסַת נְדוּנְיָתָהּ. ]  [184:  צ"ל בס"ק ו'- כ"כ הרי"ף והרמב"ם והרא"ש. אבל תוס' והסמ"ג פסקו דגובין בזמן הזה מן המטלטלין וכ"פ מהריב"ל ח"א כלל י"ב סי' ע"ג דעבדינן עובדא בזמן הזה דנגבית פרנסה מן המטלטלין. וכ"ה דעת רשד"ם חא"ה סימן קל"ט. וכ"כ הרדב"ז ח"א סימן ק"כ וכבר נהגו במצרים להגבותה עישור נכסים אפילו מטלטלין ע"ש ועיין עוד בהרדב"ז ח"א סימן קנ"ה מש"ש. ואפשר דשם דינא קאמר. ובסי' ק"ך הוא מן התקנה ע"ש.]  [185:  צ"ל מלתעות.] 

אות טו
הסבר לתוס' בתענית שפירש ריח שדה של 
	תפוחים, כריח אתרוגים.
פרק 
ד דתענית דף כט ע"ב[footnoteRef:186] תוס' בד"ה של תפוחים, יש מפרשים תפוחים כריח אתרוגים עכ"ל, ודבריהם באו בס' החיתום וראיתי להרב מריא דכייא נר"ו הנדפס מחדש בשיטתו שם שכתב דזהו לפי שיטתם שכתבו בשבת דף פ"ח ע"א בד"ה פריו קודם לעליו ע"ש[footnoteRef:187] עכ"ל, והרואה יראה שם דאמר בש"ס על פסוק[footnoteRef:188] "כתפוח בעצי היער" שאמר מה תפוח זה פריו קודם לעליו, אף ישראל הקדימו נעשה לנשמע, ועל זה הקשו התוס' שהרי אנו רואים שגדל כשאר אילנות, ומשום הכי הוכרח לפרש ר"ת דהיינו אתרוג ד"ריח אפך כתפוחים"[footnoteRef:189] מתרגמינן כריחא דאתרוג, ואתרוג פריו קודם לעליו וכו' ע"ש, וא"כ אכתי קצת קשה דהתם משמע דקא דרשי בש"ס קרא ד"תפוח בעצי היער", מה תפוח פריו קודם לעליו וכו', להכי מוכרחים לפרש דבאתרוג מיירי, אבל הב' מי מכריחנו לפרש האי "ריח שדה" שפירש בש"ס[footnoteRef:190] אתפוחים דאריח דאתרוג קא מיירי, ועוד דבקרא ד"כתפוח בעצי היער" נוכל לפרש דומייא ד"ריח אפך כתפוחים" כמו שפיר המתרגם, אבל הכא בדברי הש"ס דאמר של תפוחים נימא דתפוחים ממש קאמר, ומשום דריחו נודף לשבח ביתר שאת פירש בש"ס האי ריח שדה הכין, ודוחק לומר דריח קא דייק דכמו דהתם בקרא דריח אפך כתפוחים דפירש אאתרוג קאמר ביה שדומה ריח של כ"י כוותיה, ה"נ נימך דכך היתה כוונת הש"ס הכא לפרש האי ריח שדה בההיא ריח אפך דקרא, דאכתי קשה דמי מכריחנו לזה, ומאי קא קשה לו 
	לתוס' ז"ל עד שפירש כך. [186:  "ויאמר ראה ריח בני כריח שדה אשר ברכו ה' " (בראשית כז, כז) אמר רב יהודה בריה דרב שמואל בר שילת משמיה דרב כריח שדה של תפוחים.]  [187:  הקשה ר"ת שהרי אנו רואים שגדל כשאר אילנות ומפרש דתפוח היינו אתרוג "וריח אפך כתפוחים" מתרגמינן כריחא דאתרוגא, ואתרוג פריו קודם לעליו שדר באילן משנה לשנה ואחר שנה נושרין עליו של אשתקד ובאין עלין אחרים הוי פריו קודם לאותם עלים, אך תימה שמביא קרא "כתפוח בעצי היער" דבהאי קרא לא נמשלו ישראל לתפוח אלא הקב"ה כדכתיב "כן דודי בין הבנים" וקרא ד"ריח אפך כתפוחים" הוה ליה לאתויי טפי.]  [188:  שיר השירים ב, ג.]  [189:  שיר השירים ז, ט.]  [190:  שפירש התוס' בתענית.] 

וכדי 
להמתיק הענין נראה לע"ד דהוקשה לי ז"ל דאם נפרש הכא הני תפוחים כמשמען, תיקשי לן דמהו זה דקאמר בהו קרא[footnoteRef:191] "אשר ברכו ה'" דאנחנו לא נדע עניין ברכה זו מהו, דבכל דבר ודבר חיילא שפיר ברכת ה', ומאי רבותיה דתפוח משארא, לכן הוכרח ולפרש שהוא אריח אתרוגים קאמר, וכמו שמכונה בלשון הכתוב הכי, והשתא אתי שפיר מ"ש בו "אשר ברכו ה'" שהוא על מה שגידלו ה' לברך עליו כמש"ה[footnoteRef:192] "ולקחתם לכם" וכו', והיינו דרביתיה דאתרוג משאר פירות אשר ברכו ה' במעלה רמה כזו, דברוכי מברכינן ביה ביו"ט, ואין לך ברכה גדולה מזה, זהו 
	מה שאפשר לומר בדברי התוס' ז"ל. [191:  בראשית כז, כז.]  [192:  ויקרא כג, מ.] 



אות טז
הדבר לתוס' בתענית שפירש יום שהותרו 
	השבטים לבוא זה בזה הוא יו"ט.
שם 
דף ל ע"ב[footnoteRef:193] תוס' בד"ה יום שהותרו השבטים, י"ל בוא זה בזה, פירוש דהיינו יו"ט עכ"ל, ובאמת צריך פירוש לפירוש, וראיתי להרב הנזכר נר"ו דכתב בהו פירוש אחר מדידיה, והוא אינו רמוז בדבריהם, וגם הביא ב' פירושים משם בנו, ואף הם בדרך דוחק כמו שיעו"ש, וכעת נסה עלינו אור חיים שאל ח"א למופת הדור מוהר"ר חיד"א הי"ו ושם ראינו בסימן נא' שנשאל על דיבור זה והשיב 
	לפרש בו ו' פירושים ע"ש.  [193:  תענית ל ע"ב, א"ר שמעון ב"ג לא היו ימים טובים לישראל כחמשה עשר באב וכיוה"כ: בשלמא יום הכפורים משום דאית ביה סליחה ומחילה יום שניתנו בו לוחות האחרונות, אלא ט"ו באב מאי היא אמר רב יהודה אמר שמואל יום שהותרו שבטים לבוא זה בזה מאי דרוש (במדבר לו, ו) "זה הדבר אשר צוה ה' לבנות צלפחד" וגו' דבר זה לא יהא נוהג אלא בדור זה, אמר רב יוסף אמר רב נחמן יום שהותר שבט בנימן לבוא בקהל שנאמר (שופטים כא, א) "ואיש ישראל נשבע במצפה לאמר איש ממנו לא יתן בתו לבנימן לאשה" מאי דרוש אמר רב ממנו ולא מבנינו.] 

ולע"ד 
מקום יש בראש להסכיל הדברים הכין דכל עצמם של התוס' ז"ל באו ליתן טעם אמאי ת"ק לא אמר כתנא אידך משום 'יום שהותר שבט בנימין לבא בקהל', אלא אמרם משום 'שהותרו השבטים לבא זה בזה' דהיינו יו"ט פירוש דאליבא בתנא קמא אתי שפיר לישנא דמתניתין דנקט יו"ט לישראל, והיינו כל ישראל הכל בכלל מידי דהוי שהותרו השבטים, לכן כל השבטים עשאוהו יו"ט, ולהכי ליכא למימר משום שהותר שבט בנימין, דאי משום זה הוי ליה לקבעו לשבט בנימין לחודייהו, ואמאי קבעוהו לכל ישראל כמו יום הכיפורים, אבל לפום טעם ת"ק אתי שפיר במה שנעשה יו"ט לישראל כולם כאחד, מידי דהוי שהיה בו ריוח ותועלת לכל בני ישראל, והוי דומייא דיום הכיפורים והוא גופה רמזו התוס' ז"ל לומר דמשום הכי קאמר טעם זה ולא כאידך הסמוך לו, וכל זה הוא בדרך אפשר דכל הפירוש שנאמר בו הם בדרך אפשר ותהי נפשי 
	כאחד מהם.
וכי 
תימא האי תנא דאמר 'משום שהותר שבט בנימין' מה יתרץ לקושיה זו, דהוי ליה לקבעו לשבט בנימין לחוד, י"ל דלא אירייא דהא וודאי כל הנהו שינוי שנאמר בש"ס לא פליגי במציאות, דוודאי כולי עלמא מודו שנעשו באותו יום כל הדברים הללו, אלא דלת"ק משום שהותרו שבטים לחוד עשאוהו יו"ט וזה מספיק טעם כעיקר, ועל זה כתבו התוס' ז"ל דהיינו יו"ט, פירשו דמהכי טעמא לחוד לדידיה דת"ק נעשה יו"ט, ואין אנו צריכים לטעמים אחרים, אבל אידך אמר דבהצטרפות שהותר שבט בנימין ג"כ הוקבע יו"ט, גם אידך אמוראי הוסיפו על השמועה דמשום כל הני טעמי הוא דהוקבע יו"ט ולא פליגי בשאר פלוגתא, דיקא נמי שאמר 'אמר רב נחמן יום שהותר שבט בנימין וכו' אמר רב יוחנן יום שכלו בו מתי מדבר, ולשון אחר ר' פלוני אומר, ואף דאחרי זה אמר עולה אמר רב מתנא אמר וכו', מכל מקום הדבר מוכרע מעצמו דלא פליגי במציאות, אלא דכל אחד לטפיוי אתא, דאף משום טעמא זה מלבד ת"ק דסבר לה מר משום האי טעמא לחוד 
	וכמדובר.

אות יז
ישראל שחבוש בבית הסוהר במקום מטונף, ושם אסור להתפלל ולברך אפילו בהרהור אם יכול לקיים מצוה במעשה בלי הרהור, וכגון בחלון צר יושיט לו לולב ואתרוג, אם יכול 
	ליטלם ביד? ומה הדין לגבי ברכה על אכילה?

אנכי 
[bookmark: _Hlk136537896]הרואה למוהר"ר חיד"א נר"ו בספרו הבהיר בית ועד לחכמים בטוב עין בסימן תי' בדף מ' ע"ב שהביא לנו שנסתפק גדול אחד על ישראל שחבוש בבית הסוהר במקום מטונף, ושם אסור להתפלל ולברך אפילו בהרהור אם יכול לקיים מצוה במעשה בלי הרהור, רק שיעשה מצוה ולא עוד, ויעמיד עצמו שלא להרהר, וכגון בחלון צר יושיט לו לולב ואתרוג, אם יכול ליטלם ביד או"ד גם מעשה המצות אינו יכול לעשות כי אם במקום נקי, ומר ניהו רבה הי"ו כתב דלכאורה יש להביא ראיה ממ"ש בפרק קמא דקידושין בדף לב'[footnoteRef:194] יכול לעמוד לפניו בבית הכסא ובבית המרחץ, ת"ל "תקום" "והדרת", קימה שיש בה הידור, ואי אמרת דגם מעשה המצות אינו יכול לעשות במקום מטונף, אמאי איצטריך קרא "תקום" "והדרת", תיפוק ליה שאינו יכול לקיים המצוה במקום מטונף, אלא מוכח דיכול לקיים מצוה שם ולזה איצטריך קרא ד"והדרת", וסיים בה דבזוהר פרשת תרומה[footnoteRef:195] אמר דהמצות בעי למיקני להו באתדכותא דמקום, ויש לדחות דהיינו כשיש בידו לטהר המקום, אך בנידון דידן דאנוס יהיה מותר לקיים המצוה ועיין צריך יישוב עכ"ל, לשון 
	הזהב. [194:  עמוד ב. יכול יעמוד מפניו ממקום רחוק? ת"ל תקום והדרת לא אמרתי קימה אלא במקום שיש הידור. ופרש"י אלא במקום שיש לו הידור, בעמידתו דהיינו תוך ד' אמות דמוכחא מילתא שמפניו הוא עומד.]  [195:  דף קכ"ח ע"א, בְּסִפְרָא דְּחַרְשֵׁי, דְּאוֹלִיף אַשְׁמְדָאי לִשְׁלֹמֹה מַלְכָּא, כָּל מַאן דְּבָעֵי לְאִשְׁתַּדְּלָא לְאַעְבְּרָא מִנֵּיהּ רוּחַ מִסְאֲבָא, וּלְאַכְפֵּיָיא רוּחָא אַחֲרָא. הַהוּא עוֹבְדָא דְּבָעֵי לְאִשְׁתַּדְּלָא בֵּיהּ, בָּעֵי לְמִקְנֵי לֵיהּ בַּאֲגָר שְׁלִים, בְּכָל מַה דְּיִבְעוּן מִנֵּיהּ, בֵּין זְעֵיר בֵּין רַב, בְּגִין דְּרוּחַ מִסְאֲבָא, אִיהוּ אִזְדָּמַּן תָּדִיר בְּמַגָּנָא וּבְרֵיקָנַיָּא, וְאִזְדְּבַן בְּלָא אַגְרָא, וְאָנִיס לִבְנֵי נָשָׁא לְמִשְׁרֵי עָלַיְיהוּ, וּמְפַתֵּי לוֹן לְדַיְירָא עִמְּהוֹן, בְּכַמָּה פִּתּוּיִין, בְּכַמָּה אָרְחִין, סָטֵי לוֹן לְשַׁוָּואָה דִּיּוִּרִיהּ עִמְהוֹן. וְרוּחַ קוּדְשָׁא לָאו הָכִי, אֶלָּא בַּאֲגַר שְׁלִים, וּבְאִשְׁתַּדְּלוּתָא רַב סַגִּי, וּבְאִתְדַּכְּאוּתָא דְּגַרְמֵיהּ וּבְאִתְדַּכְּאוּתָא דְּמִשְׁכָּנֵיהּ, וּבִרְעוּתָא דְּלִבֵּיהּ וְנַפְשֵׁיהּ. וּלְוָאי דְּיָכִיל לְמִרְוַוח לֵיהּ, דִּישַׁוֵּי מָדוֹרֵיהּ עִמֵּיהּ. וְעִם כָּל דָּא דְּיָהַךְ בְּאֹרַח מֵישָׁר, דְּלָא יִסְטֵי לִימִינָא וְלִשְׂמָאלָא, וְאִי לָאו, מִיָּד אִסְתַּלָּק מִנֵּיהּ, וְאִתְרְחַק מִנֵּיהּ. וְלָא יָכִיל לְמִרְוַוח לֵיהּ כְּדִבְקַדְמֵיתָא (תרגום -בְּסֵפֶר הַכְּשָׁפִים שֶׁלִּמֵּד אַשְׁמְדַאי לִשְׁלֹמֹה הַמֶּלֶךְ - כָּל מִי שֶׁרוֹצֶה לְהִשְׁתַּדֵּל לְהַעֲבִיר מִמֶּנּוּ רוּחַ טֻמְאָה וְלִכְפּוֹת רוּחַ אַחֶרֶת, אוֹתוֹ הַמַּעֲשֶׂה שֶׁרוֹצֶה לְהִשְׁתַּדֵּל בּוֹ, צָרִיךְ לִקְנוֹת אוֹתוֹ בְּשָׂכָר מֻשְׁלָם בְּכָל מַה שֶּׁיִּרְצוּ מִמֶּנּוּ, בֵּין קָטָן בֵּין גָּדוֹל, מִשּׁוּם שֶׁרוּחַ הַטֻּמְאָה מִזְדַּמֶּנֶת תָּמִיד בְּחִנָּם וּבְרֵיקָנוּת, וְנִמְכֶּרֶת בְּלִי שָׂכָר, וְאוֹנֶסֶת בְּנֵי אָדָם לִשְׁרוֹת עֲלֵיהֶם, וּמְפַתָּה אוֹתָם לָדוּר עִמָּם. בְּכַמָּה פִתּוּיִים, בְּכַמָּה דְרָכִים, מַסְטָה אוֹתָם לָשִׂים דִּיּוּרָהּ עִמָּם. וְרוּחַ הַקֹּדֶשׁ אֵינָהּ כָּךְ, אֶלָּא בְּשָׂכָר שָׁלֵם, וּבְהִשְׁתַּדְּלוּת רַבָּה וּגְדוֹלָה, וּבְטִהוּר עַצְמוֹ וּבְטִהוּר מִשְׁכָּנוֹ, וּבִרְצוֹן לִבּוֹ וְנַפְשׁוֹ. וְהַלְוַאי שֶׁיָּכוֹל לְהַרְוִיחַ אוֹתוֹ שֶׁיָּשִׂים מְדוֹרוֹ עִמּוֹ, וְעִם כָּל זֶה שֶׁיֵּלֵךְ בְּדֶרֶךְ יָשָׁר, שֶׁלֹּא יִסְטֶה יָמִינָה וּשְׂמֹאלָה, וְאִם לֹא - מִיָּד מִסְתַּלֵּק מִמֶּנּוּ וּמִתְרַחֵק מִמֶּנּוּ, וְלֹא יוּכַל לְהַרְוִיחַ אוֹתוֹ כְּבַתְּחִלָּה).] 

ולע"ד 
בהרמנותיה דמר אמינא דפשיטא דגם מעשה המצוה אינו יכול לקיימם במקום מטונף, וראיה ממה שהביא הרב נר"ו הא דאין עומדין לפניו בבית הכסא וכו' שאמר עלה שם בדף לג' הא בבתי גוואי הא בבתי בראי וכו' ע"ש[footnoteRef:196], וביאר מרן הכסף משנה ז"ל בפרק ו' מהלכות תלמוד תורה בדין ב' דבתי גוואי שאינו יכול להרהר בדברי תורה, אבל בתי בראי שהוא מקום שמותר להרהר בדברי תורה חייב לעמוד כמו שיעו"ש. הא קמן דבעניין קימה לת"ח תלו לה במקום שמותר להרהר או לא, וזה גילתה לכל מעשה המצות שיעשה בגופו דבמקום שמותר להרהר יכול לקיים המצוות בגופו, אבל בלאו הכי 
	לא, וזה בנין אב לכולם. [196:  בעמוד א'- אמר מר יכול יעמוד מפניו מבית הכסא ומבית המרחץ, ולא והא ר' חייא הוה יתיב בי מסחותא (פרש"י מרחץ) וחליף ואזיל רבי שמעון בר רבי ולא קם מקמיה ואיקפד ואתא אמר ליה לאבוה שני חומשים שניתי לו בספר תהלים (פרש"י שני חמישיות של ספר שניתי לו מדרש אגדותיו) ולא עמד מפני. ותו בר קפרא ואמרי לה ר' שמואל בר ר' יוסי הוה יתיב בי מסחותא על ואזיל ר' שמעון בר רבי ולא קם מקמיה ואיקפד, ואתא א"ל לאבוה שני שלישי שליש (פרש"י שני חלקים של שליש הספר) שניתי לו בתורת כהנים (פרש"י ספר ויקרא שניתי לו ברייתא של מדרש הספר) ולא עמד מפני, ואמר לו שמא בהן יושב ומהרהר (פרש"י וטרוד היה ולא הבין בעברך לפניו) טעמא דבהן יושב ומהרהר הא לאו הכי לא, לא קשיא הא בבתי גואי (פרש"י מקום שבני אדם עומדים ערומים) הא בבתי בראי (פרש"י והא דר' שמעון ברבי בבתי בראי מקום שעומדים לבושים דהתם מקום הידור הוא) ה"נ מסתברא (פרש"י דר' שמעון ברבי בבתי בראי מדקאמר ליה בהן יושב ומהרהר) דאמר רבה בר בר חנה אמר ר' יוחנן בכל מקום מותר להרהר חוץ מבית המרחץ ומבית הכסא דילמא לאונסיה שאני (פרש"י פעמים שהוא טרוד ומעיין בשמועתיה לפני כניסתו למרחץ וע"כ היא שגורה בפיו ולבו ומעיין בה בבית המרחץ). ] 

והנה 
הרמב"ם ז"ל שם כתב התם דאין עומדין מפניו לא בבית הכסא ולא בבית המרחץ שנאמר "תקום" "והדרת". ולא חילק בין בתי גוואי לבתי בראי, ואין לומר לפי שסיים בש"ס עלה 'דילמא לאונסיה הוה' הדרי בהו מהאי חילוקים, דקושטא קאי דלא אמר הכי אלא למ"ש ה"נ מסתברא מדאמר 'בהן היה מהרהר' דמהכא ליכא לסיועי מינה, אבל עיקר החילוק מביתי בראי לגוואי כדקאי קאי, כי היכי דלא תיקשי מהנהו עובדי וכמו שיראה הרואה, ומרן ז"ל כדי ליישב סברת הרמב"ם כתב[footnoteRef:197] דרבינו כתב בית המרחץ דומייא דבית הכסא ולכך לא חשש 
	לפרש יותר עכ"ל. [197:  שם בכסף משנה.] 

ולכאורה 
קצת קשה שהרי בש"ס עצמה אף דבברייתא ג"כ הכי נקטה בית המרחץ דומייא דבית הכסא[footnoteRef:198], אפילו הכי הוצרכו לפלוגי עלה הא דבתי גוואי וכו' ולא הספיק להם הא דנקט דומייא וכו', ואפשר דמהא לא אירייא דבש"ס לא הוצרכו לזה, אלא משום דפריך עלה מהא דאיקפד רבי שמעון דלא קם רבי חייא מקמיה וכו' עד שהוצרכו לומר דהא לא קשיה דברייתא דידן מיירי וודאי בבתי גוואי בלבד, מקום שבני אדם עומדים עירומים דלא שייך שם הידור, אבל הא דרבי שמעון בבתי בראי מקום שעומדים לבושים, דהתם מקום הידור הוא, ומשום הכי איקפד וכפרש"י י"ל שם, ובשלמא אילו היו מחלקין האי חילוקא שלא מכח שום קושיא היה מוכרחת ג"כ רבינו לחלק כן עכ"פ, אבל השתא דמכח האי עובדא הוצרכו לחלק הכי, לכן אין להקשות עליו דבר משום דרבינו[footnoteRef:199] נקט לשון הברייתא וטעמה בצידה דבעינן קימה שיש בה הידור, אם כן וודאי לא מיירי אלא כבתי גוואי מקום שעומדים ערומים דלא שייך הידור שם, אבל בתי בראי שעומדים בלבושיהם דשייך הידור שם וודאי שחייב לקום, ועדיו מתוכו דלא שייך למטעי ולומר דקאמר אפילו בבתי בראי, חדא דהתם שייך הידור וגם דקאמר דומייא דבית הכסא, וכן הטור ז"ל ביורה דעת בסימן רמד' כתב שם בלשון רבינו ממש, ואף דאבי הרא"ש ביאר בהידייא להאי חילוקים מכל מקום הוא ז"ל נמשך בזה אחר רבינו, וסבירא ליה מר דכל כי האי אין צריך לבאר, והרי הוא כמבואר כיון דאתינן עלה מטעם ההידור, וכן מרן הבית יוסף ז"ל הביא האי חילוקא ולא הוצרך לדקדק שום דיקדוק על דברי הטור, משום דמשמע ליה דכל כי האי כאלו ביאר בפירוש דזיל בתר טעמא וגם דסמך אמ"ש הכא בכסף משנה, ואפשר דהיא גופה כוונת מרן בזה משום דקאמר דומייא וגם דטעמו בצידו דתלוי במקום שיש הידור וע"ד שביארנו, אלא שקיצר וסמך על 
	המעיין.  [198:  דאמר רבה בר בר חנה אמר ר' יוחנן בכל מקום מותר להרהר חוץ מבית המרחץ ומבית הכסא.]  [199:  הרמב"ם.] 

 
ועדיין צריכים אנו למודע"י[footnoteRef:200] בהאי לישנא דמרן דמפשט הש"ס ופירוש רש"י ז"ל עלה משמע דהדבר תלוי בין מקום דשייך הידור או לא וכמבואר לעיל, ואילו מרן ז"ל העתיק התכיות דהש"ס וקא תלי לה במקום שמותר להרהר או לא, ונראה דמהא נמי לא אירייא דוודאי הא בהא תלייא, דמאי דאסרינן בבתי גוואי משום שעובדים שם ערומים, ולא ימנע שם מסרך טומאה או טומאת קרי או מי רגלים וכיוצא, ולכן אסור להרהר שם בדברי תורה וגם לעניין קימה כיון דחשיב במקום מטונף לא שייך הידור 
	שם, מה שאין כן בבתי בראי. [200:  לשון מליצה.] 

ומאי 
דשינה מרן מלשון הש"ס ולא קאמר אבל בבתי בראי, נלע"ד דבזה מילתא אגב אורחא קמ"ל, דהאי דאמר בש"ס בתי בראי לאו דווקא בחוץ, דהוא הדין מקום האמצעי של מרחץ שיש שעומדים לבושים ויש ערומים, משום דפסק מרן באורח חיים בסימן פד' דיש שם שאלת שלום וסיים מור"ם ז"ל דמותר להרהר שם בדברי תורה ע"ש[footnoteRef:201], ואם כן וודאי דלעניין קימה ג"כ עומדין, וכן הש"ך ז"ל ביורה דעה שם[footnoteRef:202] בס"ק ג' כתב הכי ע"ש. ולענ"ד אפשר דדברי מרן הנזכר הוי תנא דמסייע ליה, דבכוונה מכוונת כתב תכיות הש"ס בהאי לישנא, אבל במקום שמותר להרהר ללמדנו תרתי, חדא דהא בהא תלייא, דעיקר חיוב עשיית המצות בגופו במקום שמותר להרהר או לא, ועוד אחרת לומר דהיא גופה כוונת הש"ס לכלול בבתי בראי מקום האמצעי ג"כ מידי דהוי דשרי 
	ההירהור שם וכדבר האמור. [201:  מֶרְחָץ חָדָשׁ שֶׁלֹּא רָחֲצוּ בּוֹ, מֻתָּר לִקְרוֹת בּוֹ. וּבְיָשָׁן, בַּבַּיִת הַחִיצוֹן שֶׁכָּל הָעוֹמְדִים שָׁם לְבוּשִׁים, מֻתָּר. וּבָאֶמְצָעִי, שֶׁקְּצָת הָעוֹמְדִים שָׁם לְבוּשִׁים וּקְצָת עֲרֻמִּים, יֵשׁ שָׁם שְׁאֵלַת שָׁלוֹם, אֲבָל לֹא קְרִיאַת שְׁמַע וּתְפִלָּה: הגה: וּמֻתָּר לְהַרְהֵר שָׁם בְּדִבְרֵי תּוֹרָה (רַ"ן פ"ק דְּשַׁבָּת וּפֶרֶק כָּל הַצְלָמִים) וּבַפְּנִימִי, שֶׁכֻּלָּם עוֹמְדִים שָׁם עֲרֻמִּים, אֲפִלּוּ שְׁאֵלַת שָׁלוֹם אָסוּר. וְאָסוּר לַעֲנוֹת אָמֵן בְּבֵית הַמֶּרְחָץ (רַ"ן פ' כירה).]  [202:  סימן רמד'.] 

ואיך 
שיהיה אתה הראת לדעת דבהדייא ביאר לנו מרן בעניין עשיית המצות בגופו דתלוי במקום שמותר להרהר או לא, דאז חייב לקום ולהדר, אבל בלאו הכי אין כאן קימה ואינו חייב להדרו ודון מינה בנידון דידן שהוא מקום מטונף ואסור בהירהור, דאם הושיטו לו לולב ואתרוג דרך חלון, והוא בתוך ד' אמות דפשיטא שאינו יכול ליטול ולא 
	חייבוהו רבנן בכהי גוונא.
אך 
מה שיש להסתפק לכאורה דכשהוא שרוי וחבוש בבית הכלא במקום מטונף, והביאו לו לאכול אי יכול לברך על האכילה והשתייה או יאכל בלא ברכה, וגם אם היה הדבר בליל פסח והביאו לו מצה וד' כוסות וכיוצא, אם יכול לאכול ולברך או יהרהר בלבו הברכה, ונראה דכיון דמוכרח הוא לאכול ולשתות ובלאו הכי ימות, "וחי בהם"[footnoteRef:203] אמר רחמנא[footnoteRef:204], ויכול לאכול בלא שום ברכה, וגם לא יהרהר אפילו בלבו, דמהרהר כדיבור דמי[footnoteRef:205], וגם בליל פסח כיון דבלאו הכי צריך לאכול שאר מאכלים עדיף טפי לאכול מצה וד' כוסות וכל הסדר בלי שום כוונה וברכה אפילו בלב. כללו של דבר מידי דמוכרח לעשותו משום חיי נפש יעשה אותו ויאכל בלי שום ברכה ובלי שום כוונה והירהור דמצוה, אבל דבר שאינו מוכרח כגון הא דלולב ואתרוג והנחת תפילין וציצית וכיוצא, כיון דאינו יכול ולהרהר במעשה המצות ובדברי תורה לא יעשה כלל, וכפ"ז דברי הזוהר הקדוש[footnoteRef:206] לעיכובא איתמר, וכנדון דידן שהוא אנוס רחמנא פטריה, ולא שרי לקיים המצות בגופו לא בדיבור ולא במעשה באותו פרק ובאותו מקום בתוך ד' אמות, וכל זה פשוט לע"ד נאום 
	הבוטח בשם אהיה. [203:  ויקרא יח,ה.]  [204:  יומא פה ע"ב.]  [205:  ברכות כ ע"ב.]  [206:  לעיל בדף קכ"ח ע"א.] 

הצעיר יצחק עטיה ס"ט.

אות חי
קושיה על החיד"א שכתב מותר לומר לחבירו 
	אלוה לך מנה כדי שתתן דינר לצדקה.
ראיתי 
למוהר"ר חיד"א ז"ל בחיים שאל ח"א בשיורי ברכה בי"ד בסימן קס"א באות י"ד שהביא לנו משם הרדב"ז בתשובה כתב יד דמותר לומר לחבירו אלוה לך מנה כדי שתתן דינר לצדקה וכו' ע"ש, ולכאורה קשה דמרן ז"ל בבית יוסף בסימן ק"ס אייתי לן משם המרדכי שאסור להלוות לחבירו מאה על מנת שיתן עשרים למקדש, והמאה יחזיר לו ע"ש, והטור שם כתב להידייא שאם אמר על מנת שתתן זוז לפלוני, פשיטא שהוא אסור, ומרן שם בבית יוסף כתב דכך כתב התוס' וכמה פוסקים שאם נתן מפקינן מיניה, ופסקה מרן ז"ל שם בשולחנו הטהור שם בסעיף י"ד ע"ש[footnoteRef:207], ואם כן היאך הרב[footnoteRef:208] ז"ל אייתי להאי הילכתא משם הרדב"ז להיתירה בפשטות בסתמא ולא כתב דאיכא מאן דפליג עלה דהאי 
	מילתא. [207:  אָסוּר לוֹמַר: אַלְוְךָ מָנֶה עַל מְנַת שֶׁתִּתֵּן זוּז לִפְלוֹנִי (הג"ה אוֹ לְהֶקְדֵּשׁ, (בְּמָרְדְּכַי דא"נ) אֲפִלּוּ אִם אוֹתוֹ פְּלוֹנִי הוּא עוֹבֵד כּוֹכָבִים, אַף עַל פִּי שֶׁאֵינוֹ חַיָּב (טוּר סי' קס"ט) לוֹ, וְרִבִּית קְצוּצָה (פי' שֶׁקָצַץ וְהִתְנָה לָתֵת כָךְ וְכָךְ בִּשְׁבִיל שֶׁמַּלְוֵהוּ) הוּא. וְאֵין חִלּוּק בֵּין אָמַר הַמַּלְוֶה כָּךְ אוֹ שֶׁאָמַר הַלֹּוֶה מֵעַצְמוֹ כָּךְ וְהוּא מַלְוֶה לוֹ מִשּׁוּם זֶה (בֵּית יוֹסֵף בְּשֵׁם תשו' רַשְׁבָּ"א).]  [208:  החידא.] 

אות יט
מי שאין ידו משגת לקנות ציצית ותפילין, 
	איזה מהם קודם לקנות?
נסתפק 
[bookmark: _Hlk136540557]הרב החבי"ב בכנסת הגדולה באורח חיים בסימן כה' על מי שאין ידו משגת לקנות ציצית ותפילין, איזה מהם קודם לקנות, ופשט דציצית קודם דשקול כנגד כל המצות, כתניא בפרק התכלת ע"כ, ולכאורה קשה לע"ד שהרי הטור ומרן ז"ל השו"ע לקמן בסימן לח'[footnoteRef:209] כתב היה צריך לתפילין ומזוזה, ואין ידו משגת לקנות ב', תפילין קודמין, וכתב מרן בבית יוסף שם[footnoteRef:210] משם הרא"ש דתפילין קודמין דמצוה דגופיה עדיף וכו' ע"ש, ואם כן לעניין הציצית שהיא חובת מנא ואינה מצות הגוף דומיא דתפילין, וודאי דתפילין קודם ואמאי לא חש לה רב חבי"ב ז"ל לדברי הרא"ש הנזכר 
	דמינה מוכח איפכא. [209:  סעיף יב'.]  [210:  בד"ה היה צריך לתפילין.] 

ועוד 
דהרי אמרו ז"ל בש"ס בר"ה בדף י"ז ע"א פושעי ישראל בגופם קרקפתא דלא מנח תפילין, ולא אמרינן מאן דלא מנח ציציתו, אם איתא כפסק הרב הוה ליה למימר על ציצית או לימא אתרוייהו, אלא לאו דמוכח מזה דתפילין קודם דלא ליחשב מפושעי ישראל בגופן דגיהנם כלה והם אינם כלים. והאי טעמא ג"כ אהני לן לסיועי לסברת הטור הנזכר בהיה צריך לתפילין ומזוזה דודאי דתפילין קודמים משום דלא אמרינן על מי שאינו מניח מזוזה דחשיב פושעי ישראל וכאמור, ואכתי קצת קשה ממה שכתוב בגמרא[footnoteRef:211] בעוון מזוזה בניו של אדם מתים דכתיב[footnoteRef:212] "למען ירבו ימיכם" וכו', ואם כן כיון דגלי לן קרא על זה שאינו מקיימה שהוא ובניו מתקצרים ימיהם מזה מוכח שהיא מצוה גדולה ביתר שאת ועדיפא מתפילין, וצריך לומר כיון דעכ"פ כיון שסוף סוף מצות התפילין הוא חובת הגוף עדיפא לן ומשום הכי קרי ליה פושעי ישראל בגופן, ודייקו בהאי לישנא דכגופן מיירי דהוי שהוא חובת הגוף, ומשום הכי פסקו הרא"ש והטור ז"ל הכין ודון מינה בהאי ספיקא דרב חביב"י ז"ל הנזכר ג"כ דודאי דתפילין קודם. וזכר עוד לדבר ממ"ש הרא"ש ז"ל והביאו מרן הבית יוסף בסימן לז' דמצות תפילין מכרעת כף זכות ואם פשע בהם מכרעת כף חובה, שאין לך גדולה בכל מצות עשה שבתורה יותר ממצות תפילין שהוקשה כל התורה כולה לתפילין, שנאמר[footnoteRef:213] "למען תהיה תורת ה' בפיך" לכן צריך כל אחד שיהא זהיר במצות תפילין וכו' עיי"ש, אתה הראת לדעת דאשכחן ג"כ האי מעלה גבי מצות תפילין שהוקשה כל התורה כולה לה, וקרוב להדמות למעלה של ציצית דשקולה כנגד כל המצוות ואית בה תוספת רבה דהוי פושעי ישראל בגופן מי שאינו מניחן, וגם הוא חובת הגוף וכבר הורה זקן הרא"ש ז"ל שאין לך בכל מצות עשה שבתורה יותר ממצות תפילין משמע. ודאי דסבירא ליה מר שהיא גדולה גם ממצות ציצית דאם איתא הרי ציצית גדולה הימנה. וא"כ יש לדון בספק הרא"ש דאם אין ידו משגת לקנות ציצית ותפילין שמצות תפילין קודמת ובהצטרפות טעמים הנזכרים וכמו שיראה הרואה, אחר זמן רב הראו לו להרב שמש צדקה ז"ל באורח חיים בסי' ט"ו דאייתי מהרב שבתי ז"ל שהקשה על היראת ה' החבי"ב הנזכר בכל מה שכתבתי לעיל, ואף דהרב שמש צדקה דחה אותם מכל מקום הרואה יראה שאין ראיותיו מוכרחים, ולענ"ד במקומי אני עומד וגם השתא הכא חזי הווית לה להרב ברכי יוסף ז"ל בסימן כה' שכתב שדברי האחרונים עיקר ודלא כרב כנסת הגדולה כמו 
	שיעוי"ש[footnoteRef:214]. [211:  שבת לב ע"ב.]  [212:  דברים יא, כא.]  [213:  שמות יג, ט.]  [214:  כתב המ"ב (סימן כח בס"ק ב) ומי שאין ידו משגת לקנות ציצית ותפילין הכריעו האחרונים דתפילין קודמין, כי ציצית הוא רק למצוה אם יש לו טלית של ד' כנפות, ותפילין הוא חובה ומי שאינו מניחן הוא בכלל פושעי ישראל בגופן וכלקמן בסימן לז', וכל שכן תפילין מהודרים קודמים לטלית מהודרת, מי שאין ידו משגת לקנות ציצית ותפילין אינו מחוייב לחזר על הפתחים, אבל מי שידו משגת אך סומך על מה ששואל מאחרים אחר שיצאו כתב הב"ח עונשו גדול כי לפעמים הקשר של הראש קטן או גדול מראשו והוא מתעצל לתקנו או שחבירו מקפיד. כתב המ"ב (סימן לח בס"ק לז) מיהו לדידן שאין מניחים (תפילין) רק בשעת קריאת שמע ותפילה, אם אפשר בשאלה מזוזה קודמת דאי אפשר בשאלה (מ"א).] 

אות כ
הביאו לפני מיני מתיקה שמברכים עליו שהכל, ואח"כ הביאו להם שכר, האם צריך לברך על השכר?
מעשה 
שהיה ביום שבת קודש שהלכנו לבקר לחד צורבא מרבנן שליחא דרחמנא בבית גביר אחד ה"י ושם נמצא אחד חכם ה"י והביאו לנו מיני מתיקה שמברכין עליו שהכל ואחר כך הביאו לנו שכר, ואמרתי להם שאין צריך עוד לברך שהכל דאתכא דבעל הבית סמכינן, כיון שהמנהג הוא להביא אחר המתוק שכר, ואותו חכם הור"ה גבר שצריך לברך עוד על השכר, דיש ספק שמא לא יבוא והוי כנמלך יורנו המורה להיכן הדין נוטה ושכרו כפול מן 
	השמים.
תשובה 
גרסינן בפרק כיצד מברכין בדף מ"ב ע"א רבא ורבי זירא איקלעו לבי דריש גלותא, לבתר דסליקו תכא מקמייהו שדרו להו ריסתונא לבי[footnoteRef:215] ריש גלותא רבא אכיל ורבי זירא לא אכיל, אמר לו לא סבירא ליה מר סלק אסור מלאכול, אמר לו אנן אתכא דריש גלותא סמכינן ע"כ, וכתבו התוס' ז"ל שם בד"ה אתכא דר"ג וכו' והא דאמר כי אמר הב לן ונבריך אסור למישתי, היינו דווקא כדאמר בעל הבית אבל לא אורח וכו' ע"ש, וכווונת ד"ק דסילוק אתכא חשיב כאומר הב לן ונבריך ואידי ואידי חד שיעורא ומשום הכי הוצרכו לחלק בין הבעל הבית לאורח. ואחריהם נמשך הטור ז"ל בסוף סי' קע"ט שכתב מי שסומך על שלחן אחרים אפילו אמר הב לן ונבריך לא הוי היסח הדעת עד שיאמר בעל הבית ע"כ, וכתב שם מרן הבית יוסף[footnoteRef:216] דכ"כ התוס' וכו' אהא דאמר רבא אנן אתכא דר"ג וכו' ע"ש, והטור ז"ל כתב בענין דהב לן ונבריך והוא הדין גם בענין של סילוק אתכא ולא הוצרך לבאר כיון דשוו בשיעוריהן, והשורש הוא מהאי סוגיא הא דרבא 
	ור"ז וכו'. [215:  צ"ל מבי.]  [216:  בד"ה ומ"ש רבינו.] 

 
וכתב שם מרן[footnoteRef:217] משם התוס' דהרגילים לאכול מיני פירות ומביאים לחם בזה אחר זה י"א שצריך לברך אכל חד וחד שאינם יודעים אם יתן להם בעל הבית יותר והיינו דבי ריש גלותא ע"כ, ונראה שהם מקשים על אותם שמצריכים לברך מדאמר אתכא דריש גלותא סמכינן, ה"נ אתכא דבעל הבית סמכינן וכו', והקשה מאי שנא משמש[footnoteRef:218], ותירץ דשמש אינו עשוי לאכול בעודו עומד עליהם ולכך הוי כנמלך, אבל אורח יודע שיבואו לו כל צרכו והותר ולכך כשמברך תחילה דעתו על כל מה שיביאו לפניו ע"ש, ואחריו נמשך בשולחנו הטהור שם בסעיף ה'[footnoteRef:219] ע"ש. וראיתי לט"ז ז"ל שם בס"ק ד' שכתב זה ע"פ פירוש בדברי התוס' הנזכרים ותמיהני ע"פ קדוש בפי' זה שהוא נגד משמעות הלשון שאם כן היה להם לומר 'וזה אינו' דהיינו דבי ריש גלותא ואם פירושו פירוש דוחק בדברי התוס' לא הוה ליה למימר בפסק השו"ע, ומ"ש לחלק בין הא דהכא לשמש תימא היאך יצא ידי ספק זה דשמא אין לו לבעל הבית פירות יותר מזה המין או ב' מינין, והאיך יהיה פטור אפילו מי' מינים, התחת אלהים הוא זה האורח שיודע שיש לו 
	לבעל הבית כל מינים שבעולם עכ"ל. [217:  הבית יוסף בד"ה ואהא דכתבתי לעיל.]  [218:  שהוא מברך על כל כוס וכוס. ואי ליכא אדם חשוב צריך לברך ג"כ על כל פרוסה ופרוסה.]  [219:  הַקְּרוּאִים בְּבֵית בַּעַל הַבַּיִת לֶאֱכֹל מִינֵי פֵּרוֹת, וּמְבִיאִין לָהֶם בָּזֶה אַחַר זֶה, אֵינָם צְרִיכִים לְבָרֵךְ אֶלָּא עַל הָרִאשׁוֹן (סעיף ה'). כְּשֶׁאָדָם נִכְנָס לְבֵית חֲבֵרוֹ וְיֵשׁ שָׁם חֲבוּרוֹת הַרְבֵּה שֶׁאוֹכְלִים וְכָל אֶחָד מוֹשִׁיט לוֹ כּוֹס, יֵשׁ מִי שֶׁאוֹמֵר שֶׁמְּבָרֵךְ עַל כָּל אֶחָד בּוֹרֵא פְּרִי הַגֶּפֶן, כִּי בְּכָל פַּעַם הוּא נִמְלָךְ (סעיף ד').] 

 
והנה הא דכתב דפירוש זה הוא דוחק ונגד משמעות הלשון, לכאורה נראה שהוא כן, אבל השתא הכא ניחא לן דדבר ה' בפה קדוש של מרן שהוא אמת ויציב, שהרי בדברי התוס' שלפנינו שם נאמר הכי אחר שהביאו דברי היש אומרים, כתבו ונראה שאין צריך לכך לפי שסומכין על שלחן בעל הבית והיינו דבי ריש גלותא עכ"ל. הרי דכתב להדיא להקשות על הי"א שהצריכו לברך וכו' וכדתרגמה מרן ז"ל, ולפי שנזדמנה לו למרן נוסחא מוטעית הוצרך לידחק כדי להוסיף בה דברים אבל אחר שראינו להאי נוסחא בכל הש"ס עלה לאורה האי פירוש דמרן וגם פירוש השו"ע כדקאי קאי, וחכם עדיף מנביא, וגם אפשר דאחר כך ראה ויתר להאי נוסחא דהוי כפירושו ולהכי כתב להלכה ולמעשה בשולחנו 
	הטהור.
ולכאורה 
קצת קשה אמאי לא הגיה מרן בתוספות בדברי הי"א שאין צריך לברך אכל חד וחד לפי שיודעים שיתן להם הבעל הבית יותר, ובזה אתי שפיר מה שסיימו והיינו דבי ריש גלותא שבאו לסיועי מינה לכולי עלמא וכל זה הוא דברי היש אומרים, או שהתוס' עצמם הביאו להם האי סייעתא. וגם יש מקום להניח הדברים כהוויתן אלא ב'מקום' והיינו דבי ריש גלותא לימא הכי, ולאו היינו דבי ריש גלותא, והיינו שרוצים לחלק הי"א דהתם בריש גלותא ודכוותיה דודאי שכיח להם טובא כל מינים שבעולם המצויין באותו זמן ובודאי שמביאין להכי אין צריך לברך אכל, כי קתני אשארא לא שאינם יודעים אם ימצאו כל אלו המינים אצל זה הבעל הבית ושמא לא יביא להם יותר דלא שכיח גביה לכן צריך לברך אכל מין ומין. וכל זה היה מקום לומר קודם ראותינו האי נוסחא דידן, אבל השתא הכא אחר שראינו נוסחא זו הוי פירוש מרן ופסקו הוא אמת ויציב וקושטא קאי דאין מקום לחלק בין ריש גלותא לכולי עלמא, דאין הכי נמי אם נמצא בבי ריש גלותא ודכוותיה דשכיח גבייהו ביתר שאת דעתיה התם ע"כ אותם ריבוי המינים שיביאו לו, ומינה דהנמצא בבית בעלי הבית הבינונים דגם דעתו ע"כ מה שיביאו בין רב למעט ובברכה א' סגי לכולהו ואין מקום לחלק בין ריש גלותא 
	ודכוותיה לשארא.
ומה 
שהקשה הט"ז על מרן במה שחילק בהא דהכא לשמש וכו' שהוא תימא וכו' לענ"ד, נראה שאין כאן תימא דאם תמצא לומר שאין לו לבעל הבית יותר פירות מזה המין או מינין אחרים, מי מחייבו להביא עוד דאין הכי נמי כשהאורח מכוון בברכתו אם ימצא עוד אצלו ויביא להם מה שיביא או מזה המין או מינים אחרים דעתיה עילוויהו, ואם לא ימצא עוד מה הפסד יש בזה דאדרבה אם יכוון על מה שימצא ולא להרבות בברכות עדיף טפי. ומ"ש התחת אלוקים הוא זה האורח וכו' הרואה יראה לפי האמור אין מובן לד"ק ואין בהני מילי מעלייתא טעם 
	כעיקר.
עוד 
כתב הט"ז להקשות על מרן מהא דפסק בסימן רו' סעיף ה' אין מברכין על האוכל או משקה עד שיביאו לפניו, וכתב בית יוסף ואם תאמר מ"ש מאמת המים, ואפשר דשאני התם שאפשר שלא יביאו לו, אבל המים סופן לבוא ע"כ, וא"כ ה"נ אפשר שלא יהיה לו לבעל הבית אותם המינים כולם ואנן בעינן שלא יברך אלא על מה שנראה לו ודאי שיהיה לו כההיא דאמת המים. וגם מוכח כן מדלא פסקינן על השמש שיתכוון על כל מה שיתנו לו, וכן מההיא דס"ד אם כל אחד מושיט לו כוס אלא וודאי שאין מועיל כוונה אלא במה שברור 
	לו לפי דעתו שיתנו לו עכ"ל.
ולע"ד 
שאין מכל זה ראיות לדחות האי פסקא רבה דמרן, דאי מהא דסימן ר"ו דסעיף ה' התם לא הביאו שום דבר עדיין לפניו ואיכא חששא דשמא לא יביאו או יפול וימאס כשהם מביאים אותו ותהיה ברכה לבטלה וכדביאר הלבוש ז"ל שם בס"ה הכי להדיא ע"ש, אבל אם השתא הכא הביאו לפניו מין אחד שברכתו בורא פרי האדמה ובהכריח צריך לברך עליו ועל הרוב יודע שצריך להביא הבעל הבית מינים אחרים שברכותיהם שוות, דאדעתא דהכי הזמינם הבעל הבית להאכילם מיני פירות המצויין באותו זמן. והכי דייק לשון מרן השו"ע שכתב הקרואים בבית בעל הבית לאכול מיני פירות ומביאין להם בזה אחר זה, אין צריך לברך אלא על הא' ע"כ, וכוונת דבר קודשו דיש מנהג מקומות שנהגו להניח תחילה וראש כל המינים בבת אחת סדורים שולחן ערוך, ויש מנהג שמביאים בזה אחר זה, אבל וודאי שמביאין עוד מינים ממינים שונים שברכותיהם שוות או מכל המינים המצויין באותו זמן או מרובם הן חסר הן יתר, הכל לפי מה שהוא אדם דאדעתא דהכי הזמינם, אם כן אפוא עדיף טפי כשמברך על מין אחד שהביאו כבר לפניו שיכוון בו דברכה זו תועיל גם למינים אחרים שרוצה להביא עוד הן רב הן מעט, ולא להרבות בברכות על כל מין ומין, והרי זה דומה לדין אמת המים שכיון שסופו לבוא בודאי מועיל הכוונה וגם הכא שיודע גם כן שודאי שיביא לו עוד הבעל הבית מינים אחרים השוים בברכתן מועיל הכוונה בהו, וא"ת שמא לא נשאר לבעל הבית מין א' מה הפסיד האורח בכוונה זו כיון שהברכה בירך על מה שהביאו כבר לפניו ואכל ונהנה ממנו ונידון דידן 
	עדיפא מהא דאמת המים. 
גם 
מה שהוכיח מדלא פסקינן על השמש בסימן קסט' סעיף ג'[footnoteRef:220] וכו' לא שמה מתייא, דהתם שאני שאין ברור לו שיתנו לו עוד כוס אחר לכן הוי כנמלך, אבל הכא שברור לאורחים שהבעל הבית צריך להביא עוד הפירות בזה אחר זה, דכן מנהג המקום ולהכי הזמינם לכן מכוון על כל מה שיביא הן רב הן מעט ולא הוי נמלך, והא ראיה דלגבי השמש גופיה לגבי פרוסת הפת היכא דאיכא אדם חשוב שיודע בודאי שיתנו לו כל צורכו מפת סיים מרן שם דאין צריך לברך על כל פרוסה, וזה הוי כנידון דידן ממש. זאת ועוד גם לגבי השמש גופיה לגבי שתית היין אם רצה לכוון בשתית כוס א' שיתנו לו שתועיל הברכה על כל כוסות שרוצים שיתנו לו פשיטא שתועיל אבל מ"ש מרן וכל הפוסקים אינו אלא בדלא כיון. וכן ראיתי להמ"א ז"ל שם[footnoteRef:221] בס"ק ו' שכתב כן והביא ראיה מהא דסוף סעיף קע"ז וגם מהא דסוף קע"ט ס"ה והיינו הך דהכא וגם אייתי הא דכתב מרן הבית יוסף בסי' קע"ד גבי שתית 
	מים עיי"ש ובכ"ז נימוקו עמו. [220:  הַשַּׁמָּשׁ מְבָרֵךְ בּוֹרֵא פְּרִי הַגֶּפֶן עַל כָּל כּוֹס וְכוֹס שֶׁיִּתְּנוּ לוֹ, לְפִי שֶׁהוּא כְּנִמְלָךְ, וּבְרָכָה אַחֲרוֹנָה אֵינוֹ מְבָרֵךְ אֶלָּא לְבַסוֹף; וְאֵינוֹ צָרִיךְ לְבָרֵךְ עַל כָּל פְּרוּסָה וּפְרוּסָה אִם יֵשׁ אָדָם חָשׁוּב בַּסְעֻדָּה, שֶׁיּוֹדֵעַ שֶׁיִּתְּנוּ לוֹ כָּל צָרְכּוֹ מִפַּת; וְאִם אֵין אָדָם חָשׁוּב בַּסְעֻדָּה, צָרִיךְ לְבָרֵךְ עַל כָּל פְּרוּסָה וּפְרוּסָה, כְּמוֹ עַל הַיַּיִן.]  [221:  בסימן קסט'.] 

גם 
מ"ש הט"ז מהא דסימן קע"ט ס"ד כשנכנס לבית חבירו ויש שמה חבורות הרבה וכל אחד מושיט לו כוס שמברך על כל אחד כי בכל פעם הוא נמלך ע"כ, גם מזה לא אירייא דהתם נמי לפי שאין ברור ואין הכריח שכל החבורות כולן יתנו לו לכן הוי כנמלך, אבל בנדון דידן שהזמינם הבעל הבית להאכילם מיני פירות המצויין באותו זמן והמנהג הוא שיביאו בזה אחר זה ובודאי שצריך להכין עוד הן רב הן מעט להאכיל לאורחים ולא הוי כנמלך ואין הנידון דומה לראיה, וגם בההיא אם רצה לכוון בכוס א' הבא בידו מן חבורה הא' לכל החבורות אם יתנו לו שתועיל לו ברכה א' ודאי דמהני והיינו כנידון דידן ודעימיה, אבל לא קאמר מרן אלא בדלא כיון קודם 
	לכולהו. 
ומה 
שסיים[footnoteRef:222] אלא ודאי שאין מועיל הכוונה אלא במה שברור לו לפי דעתו שיתנו לו עוד ע"כ. שותיה דמר לא ידענא מהיכן ברירא ליה בודאי האי מילתא דאם בירך על הבא בידו, בודאי וכיון בה אם יבא לו עוד, אף מספק מאי הוי, ולא עוד אלא דבההיא שקרואים בבית בעל הבית לאכול מיני פירות ומביאים להם בזה אחר זה הוי גם כן ברור לפי דעתו שיביאו עוד שכן מנהג המקום. הביא מן הכא בידו כמה מינים המצויים באותו זמן הן רב הן מעט וגם המנהג להביאם בזה אחר זה ולאו על מין אחד בלבד הזמינם וכמו שיראה המעיין והמדקדק במשפט מרן לשון מרן השו"ע, ובשלמא אם היה מנהג המקום להניח הכל כאשר לכל סידורים ומונחים בבת אחת, ואחר כך בא בעל הבית והוסיף עליהם אז יש מקום לומר לכאורה שלא היה דעתו אלא על הסדורים. וקושטא קאי דאף בכה"ג אין צריך לברך עוד ואתכא דבעל הבית סמכינן אם היה דעתיה עליהם ואם איתיה קמן 
	נישייליה. [222:  הט"ז בסימן קעט בס"ק ד.] 

נקוט 
מהא מהני מילי מעלייתא דהאי פסקא דדינא שפסק מרן בקרואים אצל בעל הבית הוא אמת ויציב, וכל ההשגות שהשיג עליו הט"ז בזה אינם אלא דברי תימה ובפרט מה שהשיג מהא דסימן רו' שהרי מרן גופיה שם אזיל וקא מסיים בו באותו סעיף אבל מי שבירך על פירות שלפניו ואחר כך הביאו לו יותר מאותו המין או ממין אחר שברכתו כברכת הראשון אין צריך לברך ע"כ, אתה הראת לדעת דמרן ז"ל הוצרך לסיים הכי כדי לחזק האי דינא רבה שפסק לן בסי' קעט' בס"ה בדין הקרואים בבית בעל הבית, וס"ל מר לחלק הכי משום דהיכא שלא הביאו לפניו לא מינה ולא מקצתה שאז לא יברך שמא לא יביאו או יארע בו אונס שיפול וימאס והוי ברכה לבטלה, לכן אף אם יביאו צריך לברך פעם אחרת מה שאין כן בהביאו לפניו קודם וכו', ואם כן מאי קא פריך ליה מינה דביודעה ומכירה קאמינא ונחית לסיים לחלק ביניהם והוא חילוק נכון 
	וברור.
וגם 
מור"ם[footnoteRef:223] ז"ל אזיל ומודה לזה וכתב עלה דטוב ליזהר לכתחלה להיות דעתו על כל מה שיביאו לו ע"כ, והיא מוצאת מדברי מרן גופיה דכ"כ בבית יוסף יורה דעה בסי' יט' ופסקה שם להלכה ולמעשה בשלחנו הטהור[footnoteRef:224] וא"כ איפוא הו"ל תרי גברי רברבי מרן ומור"ם בחדא שיטה קיימי ולהם אנו שומעין. ואחר זמן בא לידי ספר יד אהרן וראיתי שהשיג על דברי הט"ז הנזכר מעין מה שכתבתי, גם כעת נדפס מחדש ספר מאמר מרדכי ה"י והאריך להשיג כן, ולא זכר את דברי היד אהרן, ועד בשחק נאמן כי לא ראיתים עד הנה, ומיני ומינייהו תסתיים שמעתתא 
	במוט"ב תלתאי. [223:  הרמ"א בסימן רו' בסעיף ה'.]  [224:  הָיוּ לְפָנָיו הַרְבֵּה לִשְׁחֹט, וּבֵרַךְ עַל הַשְּׁחִיטָה, וְאַחַר כָּךְ הֵבִיאוּ לוֹ עוֹד, אִם כְּשֶׁמְּבִיאִים לוֹ הָאַחֲרוֹנוֹת יֵשׁ עֲדַיִן לְפָנָיו מֵאוֹתָם שֶׁהָיוּ לְפָנָיו כְּשֶׁבֵּרַךְ, אֵין צָרִיךְ לַחֲזֹר וּלְבָרֵךְ; וְאִם לָאו, צָרִיךְ לְבָרֵךְ. וּלְכַתְּחִלָּה טוֹב לִזָּהֵר לִהְיוֹת דַּעְתּוֹ בִּשְׁעַת בְּרָכָה עַל כָּל מַה שֶּׁיָּבִיאוּ לוֹ (סעיף ז').] 

ותו 
חזי הוית להט"ז גופיה שם בסימן ר"ו בס"ק ז' שכתב דהבית יוסף כתב כן מסברת עצמו, וכבר הוכחנו ביורה דעה סימן יט' דלא קיי"ל הכי, ומה שהביא ראיה מדברי רשב"א במ"ש שאין צריך ברכה על הפירות כיון שבירך על הפת, אינו ענין לזה דשם הכל גריר אחר הפת שהוא עיקר, אף שלא היה הפת לפניו וגם באותו מין נראה דאין פוטר מברכה אלא באדם שדרכו לימשך באכילת פירות יותר ממה שמונח לפניו, אבל מי שחושב בדעתו שיאכל סך זה ודרכו שלא יאכל רק מה שלפניו אם הביאו לפניו עוד הו"ל 
	נמלך וצריך לברך עכ"ל.
והנה 
מ"ש דכבר כתב ביורה דעה דלא קיימא לן הכי, כך כתב שם בס"ק י"ב שהקשה ע"ד הבית יוסף שכתב דלאו דווקא מאותו המין וכו', מדברי העיטור שחילק בין חיה לעוף ואף שברכותיהן שוות ואפילו הכי צריך לחזור ולברך וכו' עיי"ש, ושותיה דמר לא ידענא דהא עיקר דברי העיטור הללו וחילוקה לא שמיעא ליה למרן אלא כהרא"ש ודעימיה דלא שנו להו בהאי חילוקה, וכמו דאיהו גופיה סיים הכי ואם כן מאי קפריך ליה למרן מדברי בעל העיטור הללו: ומ"ש על מה שהביא ראיה מדברי הרשב"א דאינו ענין לזה וכו' אף שלא היה הפת לפניו, בדבריו ויש טעות סופר וצריך לומר 'אף שלא היו הפירות לפניו' והוא טעות הניכר, ומה שרוצה לדחות ראית מרן אין מובן לד"ק, דהרי זו פשוטה לפניה ולאחריה, שהפת עיקר אלא דבעינן להביא מרן ראיה מינא דכמו שהפת שהוא עיקר פוטר כל הפירות הבאים ללפת ואף שלא היו לפניו בשעת הברכה מידי דהוי שמסתמא לכך כיון לאכול עם הפת שהוא עיקר, כל הפירות הבאים ללפת, ומזה דון מינה למברך על פירות שלפניו ולא הסיח דעתו מלאכול עוד והביאו לו עוד פירות אף שאינם מאותו המין כיון שברכותיהם שוות נפטרו, ולא גריעא ברכת הפרי עצמו, ודכוותיה מהפת שהוא עיקר שפוטר לכל הבאים ללפת, דגם הכא גרירי אפרי קמא דמטי קמיה זהו פשוט ראית מרן בפירוש דברי הטור מהא דהרשב"א ואם אינו ענין תנהו ענין שפיר וכמו 
	שיראה הרואה.
ומוכרחים 
פירוש דברי הטור כמ"ש דמיירי בלא הסיח דעתו וכו', כי היכי דלא תיקשי דאילו בההיא דסימן ר"ו כתב דהמברך על פירות שלפניו וכו' אין צריך לברך אף שלא היו לפניו כשבירך, ואילו התם ביורה דעה סימן י"ט כתב דאין נראה לחלק אלא כל מה שלא היה לפניו כשבירך צריך לברך עליו ע"כ, אלא ודאי דפירוש ד"ק באורח חיים הוא בלא הסיח דעתו, והא דיורה דעה באין דעתו, וכמו שסיים התם אא"כ היה דעתו על כל מה שיביאו לו, והכא באורח חיים סתם וסמך על מה שביאר ביורה דעה להדיא, וסתמו כפירוש דמיירי הכא בדעתו עוד לאכול מאותו המין, וחידש מרן דהוא הדין במין אחר כין 
	ששוים לברכה ונימוקו עמו.
ומה 
שסיים הט"ז דגם באותו מין וכו' לא ידעתי מה חידוש היה בבית מדרשו של רב בזה, דהא ודאי כוונת דברי הטור ומרן בכה"ג אבל בלאו הכי הוי נמלך, והא דיורה דעה תוכיח וכמו שביארנו לעיל וכולי עלמא אזלי ומודו בזה, אלא דאליביה דמרן משוה אותו המין למין אחר הדומה לו וראיה מדברי הרשב"א 
	והיא ראיה שאין עליה תשובה.
שוב 
ראיתי להמ"א ז"ל בסי' ר"ו בס"ק ז' שכתב דגדולי האחרונים הקשו מההיא דאורח חיים ליורה דעה ונדחקו לתרץ ואיהו גופיה כתב ליישב מעין מה שכתבתי והאריך ע"ש, ואגב ראיתי לו שם שהקשה על מרן הבית יוסף במ"ש בסימן קע"ט שהכלבו חולק עם הטור דהא הכלבו מיירי בסתמא כמ"ש ר"י, והגיה הרי"ף, וזה מיירי בסתמא והניחה 
	בצ"ע. 
ולענ"ד 
דאדרבה ממקום שבא תברא ממה שסיים הכלבו והגיה הרי"ף כשאדם אוכל בבית חבירו וכו' דכיון שתלוי בדעת בעל הבית אינו עושה היסח הדעת וכו', משמע מזה שלא בא לחלק אלא באורח היושב אצל בעל הבית שהוא תלוי בדעת בעל הבית לכן אינו מסיח דעתו, אבל כשהוא בביתו ולא הביאום בבת אחת אפשר שעושה היסח הדעת ולכן פסק שמברך על כל אחד, ואף בסתמא דאם איתא ה"ל דליפלוג וליתני בדידה בבעל הבית עצמו אם היה בסתמא או לא, ואמאי סיים להגיה הרי"ף בעניין האורח בלבד אלא לאו דמשמע מזה דעיקר החילוק בין ביתו לאורח, והא דהגיה הרי"ף לא חשיבא סתמא אלא חשיב ודאי שלא הסיח דעתו לא מינה ולא מקצתה, אבל בביתו אפילו מסתמא צריך לברך ובזה פליג הטור ע"ד הכל בו. והרואה יראה להמ"א גופיה ששם בסוף ד"ק אחר שהסכים דאם קבע לאכילת פירות אין צריך לברך אלא אם כן נמלך ממש, וסיים וכתב מיהו מדברי הכלבו דלעיל לא משמע הכי דמשמע דדוקא משום דתלוי בדעת בעל הבית הא לאו הכי לא ע"כ, הרי דנחית לדייק כמו שכתבתי ואם כן איפוא מאי האי דקא פריך על מרן בתחלה הלשון והניח בצ"ע, וכמעט שדבריו סתראי נינהו וכמו שיראה 
	המעיין.
הדרן 
לדאתן מיהא בנדון שלפנינו דכיון שהמנהג פשוט שכן דרך בעל הבית להביא אחר המתוק שכר או קאוו"י[footnoteRef:225], דפשוט הוא לפום פסק מרן ז"ל ודעמיה דאין צריך לברך אלא על האחד ואף לסברת היש אומרים שהביאו התוס' התם הוא משום שאינם יודעים אם יתן להם הבעל הבית יותר, אבל אם הוא בבירור שיביא עוד אזלי ומודו דאין צריך עוד לברך, ואפשר דיש מקום לומר אף לשיטת הט"ז דפליג, אפ' מרן וכתב דאין משגיחין בדעת האורח אלא בדעת בעל הבית וכו', הכא מודה בנדון דידן דפשוט שהבעל הבית צריך להביא עוד אחר המתוק שכר כמנהג המדינה ועל זה אמר אתכא דבעל הבית סמכינן, ואפשר שאין מי 
	שיחלוק כזה ולית דין צריך בושש. [225:  קפה.] 

ומזה 
יש לדון גם כן על מה שנוהגים בסעודות להביא בבוקר כעכי'ן ומיני לפתן ואתי עמו מביאין שכר ומברכין שהכל ואחר כך מביאים גם כן קאוו"י, ונסתפקו המורים ה"י אם צריך לברך עוד על הקאוו"י וגם בזה נראה פשוט לעניות דעתי דכיון שהמנהג הפשוט להביא בסוף כל סוף הקאוו"י אתכא דבעל הבית סמכינן, ואין צריך לברך עוד כיון שכבר בירך תחלה על השכר, ואף אם היה קצת שהייה בדבר סמכינן אבעל הבית ועל מנהג המדינה, וכבר אמרו ספק ברכות להקל ושב ואל תעשה עדיף, והבא להתעקש בזה יתן דעתו בשעה שמברך על השכר על כל מה שמביאין אחר כך ולא יכנס בסוג 
	ברכה לבטלה ותו לא מידי[footnoteRef:226]. [226:  כתב המ"ב (בסימן קעט בס"ק יז ) דכיון שהם קראים, אף כשמברכין תחילה בסתמא, גם כן דעתם על כל מה שיביאו לפניהם, שיודעים דדרך בעל הבית להביא הרבה מינים זה אחר זה, ואף אם הסיחו דעתם אח"כ שסברו שלא יביא להם עוד, גם כן אין זה הסח דעת גמור כיון דתלויים בדעת בעל הבית, ולכן אם הביא להם בעל הבית אחר כך אין צריכים לחזור ולברך. כתב הכף החיים (אות כ) בשם האחרונים, דאם לא היה בדעת בעל הבית ליתן להם יותר, ורק לבקשת האורחים נתן להם עוד, אין צריך לחזור ולברך. וכתב בשם החסד לאלפים שהוא הדין אם לא היו פירות בבית בעל הבית, אלא שבאותה שעה בא לו מנחה ממקום אחר, והם לא ידעו מזה, אין צריך לברך, דדעת האורחים על כל מה שיביאו לפניהם, וכתב הכף החיים דדווקא אם יש עוד מאותו המין לפניהם או שיש בדעת בעל הבית להביא עוד מאותו המין, אחרת פנים חדשות באו לכאן אשר לא עלה על דעת שניהם וגם אין מאותו המין לפניהם צריך לחזור ולברך.] 

אות כא
ש"ץ שהראה לעולה לתורה בטעות מקום הקריאה שלא נכון והעולה בירך, ולפני 
	הקריאה הרגישו שטעו. מה הדין ? 
מעשה 
שהיה בש"ץ שהראה לעולה בסוף פרשת במדבר ששם נאמר[footnoteRef:227] "נשוא את ראש בני קהת" וכו' וכבר בירך, והוא צריך לקרות בסדר "נשוא את ראש בני גרשון"[footnoteRef:228] וכו', וקודם שהתחיל לקרות הרגיש שטעו בזה ומיבעיא לן 
	אם צריך לחזור ולברך או לא.  [227:  במדבר ד, ב.]  [228:  דמדבר ד, כב.] 

תשובה 
דבר זה נפתח בגדולים דמרן ז"ל בבית יוסף באורח חיים בסוף סימן ק"מ[footnoteRef:229] אתא ואייתי בידיה דברי הרד"א[footnoteRef:230] ז"ל שהביא פלוגתא במעשה שאירע בראש חודש טבת שמוציאין ב' ספרים, וטעה ש"ץ ופתח בשל חנוכה ובירך הקורא והזכירוהו שטעה ובשל ראש חודש יש לו לקרות ראשונה והפסיק וגלל הס"ת וכו', ויש מאנשי הדור שמוכיחים שצריך לחזור[footnoteRef:231] וכו' והר"ז גרשום נחלק עליהם עיי"ש, ומרן סיים דהפוסקים פסקו בהא דנסיב תורמוסא לחומרא ולפי"ז לגבי ספר תורה צריך לחזור ולברך כמו שהורו אנשי הדור ודלא כה"ר גרשום ע"כ, ואחר זה נמשך בשולחנו הטהור לו שם שכתב שם בס"ג העולה לקרות וכו' י"א שאין צריך לחזור ולברך ויש אומרים שצריך עכ"ל[footnoteRef:232], ולפי הכלל המסור בידינו דהיכא שמביא מרן י"א וי"א סבירא ליה למר דהלכה כי"א בתרא, א"כ גם הכא דעתו לפסוק 
	לפסוק כי"א בתרא שצריך[footnoteRef:233]. [229:  בד"ה כתב הרד"א.]  [230:  ה"ר דוד אבודרהם ז"ל בהלכות ברכות (עמ' שיז).]  [231:  ולברך שנית על פרשת ר"ח.]  [232:  וְהָעוֹלֶה לִקְרוֹת בַּתּוֹרָה וְהֶרְאוּ לוֹ מָקוֹם שֶׁצָּרִיךְ לִקְרוֹת, וּבֵרַךְ עַל הַתּוֹרָה וְהִתְחִיל לִקְרוֹת; אוֹ לֹא הִתְחִיל, וְהִזְכִּירוּהוּ שֶׁפָּרָשָׁה אַחֶרֶת צָרִיךְ לִקְרוֹת וְגָלַל הַסֵפֶר תּוֹרָה לַמָּקוֹם שֶׁצָּרִיךְ לִקְרוֹת בּוֹ, יֵשׁ אוֹמְרִים שֶׁאֵינוֹ צָרִיךְ לַחֲזֹר וּלְבָרֵךְ, וְיֵשׁ אוֹמְרִים שֶׁצָּרִיךְ.]  [233:  לחזור ולברך.] 



ומזה 
תשובה מוצאת להט"ז ז"ל שכתב הכא בס"ק ד' שכאן לא הכריע אבל בבית יוסף הכריע שצריך לברך כמ"ש בסימן ר"ו וכו' ע"כ, ולענ"ד שגם בשו"ע הכריע, ומשום הכי הביאה בסוף י"א בתרא, ואי דסבירא ליה לט"ז דכלל זה אינו מוסכם כל כך הוה ליה להכריע מיניה וביה, כיון דאשכחן מיהא בבית יוסף הסכים כסברת אנשי הדור, א"כ משום הכי בשולחנו הטהור בכוונה מכוונת הביאה בסוף י"א בתרא כדי לחזק האי 
	כללא רבה. 
ועוד 
סיים הט"ז לחלק דדוקא אם היה בטעות שהראו לו פרשה אחרת לגמרי כהא דאבודרהם שהוצרך לגלול הס"ת בשביל זה, אז צריך לברך שניה, אבל אם הטעות בפרשה זו ויש מן האפשר שיקראו לו גם פרשה השייכה לו ואין צריך לגוללה א"צ לברך שנית כיון שהס"ת מגולה דעתיה על כל מה שמגולה 
	לפניו עכ"ל. 
ולענ"ד 
דהן אמת נפיש טעם הראשון שכתבו אנשי הדור ההוא מהא דירושלמי הדין דנסיב פוגלא ומברך ולא אתא לידיה צריך לברוכי עליה שניה, ר"ל כיון שהפסיק אחר ברכתו שנטלו מן הקרקע אף שלא הפסיק אלא בשתיקה, וגם כן בכאן כיון שהפסיק זמן גדול בשתיקה בעת שגלל ספר תורה הו"ל הפסקה ע"כ, ומזה יש לדון לכאורה דמשמע משום שהוצרך לגלגול הס"ת והפסיק זמן גדול אבל אם היה האופן שאין צריך לגלילה ואין בדבר הפסקה כל כך אין צריך 
	לברך.
האמנם 
לכאורה עיקר דבריהם צריכים תלמוד גדול במאי דקא מייתו ראיה מהא דירושלמי דהרי הא דירושלמי לא הוי ההפסק זמן גדול אלא שיעור שנטלו מן הקרקע וזה כשהייה מועטת היא, ואם בעית למילף מינה נילף אף באופן דלא הויא זמן גדול בגלילה, וצ"ל בהכריח דמה שכתב בכלל ד"ק כיון שהפסיק זמן גדול בשתיקה לאו דווקא אלא משום דקושטא קאי דהמציאות כך היתה, אבל אה"נ אף אם היתה הפסקה מועטת דומיא דנטילת פוגלא מן הקרקע צריך לברך, והראיה שהביאו תוכיח לזה. ועל כל פנים מטעם אחד יש מקום לכאורה לסיועי להאי חילוקא דהט"ז משום שהיה האופן שיש בו הפסקה בין רב למעט. אבל לפי ראיה הב' שהביאו מהא דנסיב תורמוסא ונפיל מידיה ומיבעיא ליה אם צריך לברך פעם שניה על האחרים, ומקשה ומה בינו לאמת המים, ותירצו תמן לכך כוון מתחלה, ברם הכא לא לכך כיון תחלה, וה"נ כיון דלא נתכוון בברכתו על זה הפרשה צריך לחזור ולברך ע"כ, משמע מזה דלאו משום שהיה והפסקה הוא דאתו עלה אלא משום שלא כוון על זה הפרשה, ומרן ז"ל כל חיליה משום שהפוסקים פסקו בהא דנסיב תורמוסא לחומרא וכמ"ש בסימן ר"ו[footnoteRef:234] ומשום הכי אזיל ומסיים בה דהדין כמו שהורו אנשי הדור, ובהא דסימן ר"ו כתב מרן שם וכל הפוסקים דאף שהיה מאותו המין לפניו יותר כשבירך על האחד ואין בה שום הפסקה ושהיה אפילו הכי משום שלא היה דעתו עליו מתחלה להכי צריך לחזור ולברך, ואם כן דון מינה בהא דספר תורה שבעו למילף מינה אף אם היה הענין בלי שום גלילה והפסקה ושום שהיה כיון דלא נתכוון בברכתו ע"ז וצריך לברך פעם שניה, והא דכתב מרן בשו"ע 'וגלל' וכו' סדר המציאות שהיה קאמר לאו דווקא, והא דכתב בבית יוסף מהא דנסיב תורמוסא תוכיח וגם עיקר ראיית אנשי הדור מינה הכי מוכחא באופן דדברי הט"ז בזה קשה לענ"ד, ובפרט במה שסיים כיון שהס"ת מגולה דעתיה על כל מה שמגולה לפניו ע"כ, לא ידעתי מנ"ל הא דודאי דעת העולה על מה שמראה לו הש"ץ, אין זה אלא מורה 
	באצבע ולא על כל הדף שלפניו. [234:  נָטַל בְּיָדוֹ פְּרִי לְאָכְלוֹ וּבֵרַךְ עָלָיו, וְנָפַל מִיָּדוֹ וְנֶאֱבַד אוֹ נִמְאַס, צָרִיךְ לַחֲזֹר וּלְבָרֵךְ אַף עַל פִּי שֶׁהָיָה מֵאוֹתוֹ מִין לְפָנָיו יוֹתֵר כְּשֶׁבֵּרַךְ עַל הָרִאשׁוֹן. הגה: רַק שֶׁלֹּא הָיָה עָלָיו דַּעְתּוֹ לְאָכְלוֹ (הַגָּהוֹת מַיְמוֹנִי פ"ד וְכָל בּוֹ וְאַבּוּדַרְהַם וּתְשׁוּבַת מַהֲרִי"ל סי' צ"ב). וְצָרִיךְ לוֹמַר: בָּרוּךְ שֵׁם כְּבוֹד מַלְכוּתוֹ לְעוֹלָם וָעֶד עַל שֶׁהוֹצִיא שֵׁם שָׁמַיִם לְבַטָּלָה; וְאִם אָמַר כְּשֶׁנָּפַל: בָּרוּךְ אַתָּה ה', וְלֹא אָמַר אֱלֹהֵינוּ, יְסַיֵּם וְיֹאמַר: לַמְּדֵנִי חֻקֶּיךָ (תְּהִלִּים קיט, יב), שֶׁיְּהֵא נִרְאֶה כְּקוֹרֵא פָּסוּק, וְאֵין כָּאן מוֹצִיא שֵׁם שָׁמַיִם לְבַטָּלָה. אֲבָל הָעוֹמֵד עַל אַמַּת הַמַּיִם מְבָרֵךְ וְשׁוֹתֶה, אַף עַל פִּי שֶׁהַמַּיִם שֶׁשּׁוֹתֶה לֹא הָיוּ לְפָנָיו כְּשֶׁבֵּרַךְ, מִפְּנֵי שֶׁלְּכָךְ נִתְכַּוֵּן תְּחִלָּה. הגה: וְע"ל סי' ר"ט (סָעִיף א') אִם בֵּרַךְ בְּטָעוּת מַה דִּינוֹ (סעיף ו).] 

וראיתי 
להמ"א ז"ל שם בס"ק ד' שהביא עיקר דברי הרד"א שהביא מרן בבית יוסף וכתב דמשמע דאם התחיל לקרות אין צריך לברך, דהפסק אינו מזיק באמצע כמ"ש ס"ב[footnoteRef:235] ואי משום שלא כיון לכך לא אייריא[footnoteRef:236] דדמי לשלפניו סל פירות והיה בדעתו לאכול פרי אחד ועלה בידו אחר ובירך ואכל מעט ואחר כך נזכר שאין זה שנטל הראשון שאין צריך לברך, דלא גרע מהביאו לפניו אחרים מאותו המין דאין צריך לברך כמ"ש בסימן ר"ו ס"ה[footnoteRef:237], ואין לומר דהכא הוי נמלך וכו' ועוד מאחר שהרד"א לא דיבר אלא בלא התחיל מנ"ל להרב בית יוסף להוסיף דאף 
	בהתחיל פליגי וצ"ע עכ"ל. [235:  הָעוֹמֵד לִקְרוֹת בַּתּוֹרָה וּבֵרַךְ בְּרָכָה שֶׁלְּפָנֶיהָ, וְקָרָא מִקְצָת פְּסוּקִים וְדִבֵּר דִּבְרֵי תּוֹרָה אוֹ דִּבְרֵי חֹל, לָא הָוֵי הֶפְסֵק וְאֵינוֹ צָרִיךְ לַחֲזֹר וּלְבָרֵךְ (סימן קמ' ס"ב).]  [236:  צ"ל לא אכפת לן.]  [237:  אֵין מְבָרְכִין, לֹא עַל אֹכֶל וְלֹא עַל מַשְׁקֶה, עַד שֶׁיְּבִיאוּהוּ לְפָנָיו; בֵּרַךְ וְאַחַר כָּךְ הֱבִיאוּהוּ לְפָנָיו, צָרִיךְ לְבָרֵךְ פַּעַם אַחֶרֶת; אֲבָל מִי שֶׁבֵּרַךְ עַל פֵּרוֹת שֶׁלְּפָנָיו וְהֵבִיאוּ לוֹ יוֹתֵר מֵאוֹתוֹ הַמִּין, אוֹ מִמִּין אַחֵר שֶׁבִּרְכָּתוֹ כְּבִרְכַּת הָרִאשׁוֹן, אֵינוֹ צָרִיךְ לְבָרֵךְ.] 

ולענ"ד 
דודאי הא דהפסק אינו מזיק באמצע כמ"ש בס"ב, היינו דווקא בקורא בפרשה הראויה ולא היה בענין טעות אז לא הוי הפסק, אבל הכא אם התחיל לקרות בטעות כאלו לא קרא כלל דלא חשיבא קריאה, ודומיא דנסיב תורמוסא ונפלה מידו ולא נהנה ממנה כלל ולקח האחרת דצריך לברך עוד, ולא דמי להא דהביא לשלפניו סל פירות וכו' דהתם על כל פנים נהנה תיכף ומיד מהפרי שאכל ולא היה שהייה והפסק בדבר לכן כשיאכל עוד מן האחר לא יברך, אבל הכא כיון שלא עלתה לו ידי חובה קריאה מאי קא עביד בברכה זו, ואם תאמר דעל כל פנים הוייא הקריאה מצוה על מה שעוסק בתורה, זה אין צריך לברך עליו שכבר בירך בשחר ברכות התורה, אבל השתא הכא שקראוהו לעלות לס"ת ודעתיה על כל מה שבתוכה ובירך והתחיל לקרות ולמפרע הוויא בטעות, ודאי דאזלא לה האי ברכה לעלמא והאי קריאה שקרא בשאינו חובה הויא הפסק והשתא הכא כשיגלול בדבר שבחובה צריך לחזור ולברך אף שכבר התחיל הא' באופן דדברי מרן מוכרחים בטעמם ולא דמייא להא דס"ב להפסק 
	שאינו מזיק באמצע וכאמור.
וגם 
מה שכתב המ"א מאחר שהרד"א לא דיבר אלא בשלא התחיל וכו', לא ידענא מנא ברירא ליה דהא דבריו באו בסתמא, ולפום האי טעמא רבה דסמך עליו מרן מהא דנסיב תורמוסא וכתב דה"נ כיון דלא נתכוין בברכתו על זה הפרי צריך לחזור ולברך עכ"ל, מזה יש לדון דאף בהתחיל, סוף סוף לא כיון על זה ובכוונה תליא מילתא, ואמטו להכי נקט לה מרן אף בהתחיל דלפום האי 
	טעמא אידי ואידי חד שיעורא הוא.
זאת 
ועוד אחרת סיים המ"א שם והביא דברי המבי"ט שחילק אם מה שהראוהו הוי חובת היום שהראוהו למעלה אין צריך לברך וכו' אבל הראוהו בפרשה שאינה חובת היום צריך לחזור ולברך ע"כ, וכתב דגם מרן הבית יוסף כן שהכא כתב ב' דעות וגבי פרי בסימן ר"ו סעיף ו'[footnoteRef:238] כתב דצריך לברך, משמע דאמר מסתמא דעתו אכל התורה משאין כן 
	בפירות עכ"ל. [238:  נָטַל בְּיָדוֹ פְּרִי לְאָכְלוֹ וּבֵרַךְ עָלָיו, וְנָפַל מִיָּדוֹ וְנֶאֱבַד אוֹ נִמְאַס, צָרִיךְ לַחֲזֹר וּלְבָרֵךְ אַף עַל פִּי שֶׁהָיָה מֵאוֹתוֹ מִין לְפָנָיו יוֹתֵר כְּשֶׁבֵּרַךְ עַל הָרִאשׁוֹן. וְצָרִיךְ לוֹמַר: בָּרוּךְ שֵׁם כְּבוֹד מַלְכוּתוֹ לְעוֹלָם וָעֶד עַל שֶׁהוֹצִיא שֵׁם שָׁמַיִם לְבַטָּלָה; וְאִם אָמַר כְּשֶׁנָּפַל: בָּרוּךְ אַתָּה ה', וְלֹא אָמַר אֱלֹהֵינוּ, יְסַיֵּם וְיֹאמַר: לַמְּדֵנִי חֻקֶּיךָ (תְּהִלִּים קיט, יב), שֶׁיְּהֵא נִרְאֶה כְּקוֹרֵא פָּסוּק, וְאֵין כָּאן מוֹצִיא שֵׁם שָׁמַיִם לְבַטָּלָה. אֲבָל הָעוֹמֵד עַל אַמַּת הַמַּיִם מְבָרֵךְ וְשׁוֹתֶה, אַף עַל פִּי שֶׁהַמַּיִם שֶׁשּׁוֹתֶה לֹא הָיוּ לְפָנָיו כְּשֶׁבֵּרַךְ, מִפְּנֵי שֶׁלְּכָךְ נִתְכַּוֵּן תְּחִלָּה.] 

והנה 
בדעת מרן הכא כבר כתבתי לעיל דכיון שכתב 'יש אומרים' בתרא דצריך, ודאי שדעתו למיפסק כוותיה, ודבריו שכתב בבית יוסף להדיא יוכיחו לחזק האי כללא ואם כן הכא והא דסימן ר"ו בשווים הכתוב מדבר, וגם אף לשיטתיה קשה דאם קושטא קאי דדעת מרן כדעת המבי"ט ודעימיה אם כן אמאי הביא פלוגתא ב' דעות הוה ליה להביא סברת יש אומרים קמא דווקא, כיון דסבירא ליה אכל התורה של חובת היום, ועוד דהווה ליה דבריו שבבית יוסף והשו"ע סתראי נינהו וגם אף דהכא דשל חנוכה הוי ענין היום מכל מקום כיון שהוא מאוחר קרוב ליחשב לשאין חובת היום כיון שאין זמנו השתא, אלא לאו שהאמת יורה דרכו דדעת מרן כמ"ש בבית יוסף וכיש אומרים בתרא ודלא כמו שהבין המ"א 
	ז"ל.
ומה 
שסיים עוד המ"א דבההוא עובדא הציבור והש"ץ שגללו של ר"ח מדעתם אבל מדינא הווה ליה לקרות של חנוכה עכ"ל, גם בזה קשה לענ"ד דאף דאיכא מאן דאמר הכי, מכל מקום בש"ס גופה לא פסק הלכה כוותיהו אלא כאידך התדיר קודם, ור"ח עיקר ואין משגיחין בחנוכה כמ"ש במגילה בדף כ"ט ע"ב עי"ש[footnoteRef:239], ואם כן כיון דבש"ס איפסיקא הלכתא הכי תו אין משגיחין באידך מאן דאמר, והאיך יכולים לקרות של חנוכה תחילה ולעבור על דברי חכמים בזה, וקושטא קאי דבההיא עובדא הציבור והש"ץ שהוצרכו לגלול כדין וכהלכה הוא 
	דעבדו ולאו מדעתם וכאמור.  [239:  ר"ח טבת שחל להיות בחול א"ר יצחק קרו תלתא בר"ח וחד בחנוכה, ורב דימי דמן חיפא אמר קרו תלתא בחנוכה וחד בר"ח, אמר ר' מני כוותיה דרבי יצחק נפחא מסתברא דתדיר ושאינו תדיר תדיר קודם, א"ר אבין כוותיה דרב דימי מסתברא מי גרם לרביעי שיבא ר"ח הלכך רביעי בר"ח בעי מיקרי, מאי הוי עלה רב יוסף אמר אין משגיחין בראש חודש, ורבה אמר אין משגיחין בחנוכה, והלכתא אין משגיחין בחנוכה ור"ח עיקר.] 

וכעת 
חזי הווית להרב אמת ליעקב ז"ל שהביא דברי גו"ר דאייתי תשובת הרדב"ז ז"ל שדחה לדברי מרן הבית יוסף וכתב דלא דמי להא דתורמוסים שבא לברך על אחרים והראשונה הלכה לה, אבל הס"ת להיכן הלך הא ס"ת קמיה ודעתיה לכל הפרשיות הכתובות בו, ועוד דשאני ברכת הנהנין כיון דנסיב תורמוסא ונפל ולא איתהני מיניה, אבל ברכת התורה בדבר המצוה היא ובאיזה מקום שיהיה איכא מצוה ואין צריך לחזור ולברך עכ"ל, ולע"ד כבר גיליתי לעיל דדמיא ממש להא דתורמוסא כיון דלא עלתה לו קריאה שתיקנו לו חכמים ודעתיה עלה. ואי משום דבאיזה מקום שתהיה איכא מצווה לא אייריא דהא כבר בירך ברכת התורה בבוקר והא דכתב דדעתיה ע"כ מה שכתוב בס"ת וכו', יראה הרואה יראה דהני מילי כדמותם בצלמם של ה"ר גרשם ב"ש בדפלוגתייהו דאנשי הדור שהביא הרד"א שהובאו בבית יוסף ולא נתעלמה מעיניהם, וקושטא קאי ס"ל למרן דלית הלכה כוותיהו, דודאי אין דעתו בברכתו דהשתא אלא ע"ד שבחובה של תקנת חכמים ולא על כל 
	הס"ת ואין צריך לומר לס"ת האחר.
וגם 
הביא שם סיום דברי ה' גו"ר דדיק מדברי הרדב"ז שקריאה שקרא הש"ץ שלא כדרכה לא חשיב הפסק, וכן נראה ממ"ש מרן בסימן תקפ"ה סעיף ג' גבי תוקע אם בירך ולא יכול לתקוע כלל השני תוקע בלא ברכה ואף שהיה שהיה בדבר וכו' עיי"ש. והרואה יראה דאין הנדון דומה לראיה דהתם התוקע מברך לשמוע קול שופר ודעתיה בהאי ברכה להוציא י"ח כל הקהל, לכן אם לא יכול לתקוע ועלה אחר במקומו די בברכה הא', כמ"ש המ"א שם בס"ק ז' ע"ש[footnoteRef:240], אבל הכא בנידון דידן שבירך הוא לעצמו ודעתיה ע"ד של חובת היום והיה טעות בדבר, נימא דשהייה וגלילה הוייא הפסק, ועוד דאף את"ל דהנידונים שוים בשיעוריהן מכל מקום האי פסקא דמרן שפסק כאנשי הדור לאו מטעם הראשון דשהייה והפסקה אתי עלה, אלא העיקר מטעם הב' כמ"ש בבית יוסף להדיא באופן דהאי פסקא דמרן כדקאי קאי ונימוקו 
	עמו. [240:  ולא דמי לתורה שצריך לחזור ולברך דהכא הראשון עשה הברכה שיצאו כל הקהל בזה (סימן תקפה ס"ק ז).] 

אבל 
לכאורה י"ל על עיקר הדין שהרי לקמן בסי' קמ"ג בס"ד פסק מרן גופיה גבי אם נמצא טעות בס"ת שמוציאין אחר וכו' וגומר קריאתו בספר הכשר ומברך לאחריה ואינו חוזר לברך לפניה עיי"ש[footnoteRef:241], ואם כן גם בענין שהתחיל והזכירוהו שפרשה א' צריך לקרות וגלל הס"ת וכו' א"צ לחזור ולברך וליחשב אותו שהתחיל בפרשה האחרת כמו ההיא שהתחיל בס"ת שיש בו טעות, ונראה דהתם נתן טעם מרן ביורה דעה סימן רע"ט משם רביה מהר"י בן רב ז"ל שהר"מ כתב בתשובה להכשיר, ואם כן לענין קריאה בציבור אין טעות מעכב בו ויש לסמוך עליו בדיעבד וכתבה שם מרן בשו"ע בסעיף ב' להדייא עיי"ש[footnoteRef:242], ואם כן כיון שסוף סוף קרא בפרשה ההוגנת אותה שכיוון עלה, לכן אין צריך לחזור ולברך, אבל הא דסימן ק"מ שלא קרא בפרשה ההוגנת ואף בדיעבד לא עלתה לו כיון דאיפסיקא הלכתא בש"ס להדיא דתדיר קודם, אמטו להכי ס"ל מר כמ"ד דצריך לברך 
	לפניה כשיגלול ס"ת הא'. [241:  אִם נִמְצָא טָעוּת בְּסֵפֶר תּוֹרָה בִּשְׁעַת קְרִיאָה, מוֹצִיאִין סֵפֶר תּוֹרָה אַחֶרֶת, וּמַתְחִילִין מִמָּקוֹם שֶׁנִּמְצָא הַטָּעוּת, וּמַשְׁלִימִין הַקּוֹרִים עַל אוֹתָם שֶׁקָּרְאוּ בַּמֻטְעֶה; וְאִם נִמְצָא טָעוּת בְּאֶמְצַע קְרִיאַת הַקּוֹרֵא, גּוֹמֵר קְרִיאָתוֹ בַּסֵפֶר הַכָּשֵׁר, וּמְבָרֵךְ לְאַחֲרֶיהָ, וְאֵינוֹ חוֹזֵר לְבָרֵךְ לְפָנֶיהָ.]  [242:  קָרְאוּ בְּסֵפֶר תּוֹרָה בְּצִבּוּר וְנִמְצָא בּוֹ טָעוּת, מוֹצִיאִין סֵפֶר תּוֹרָה אַחֶרֶת וּמַתְחִיל מִמָּקוֹם שֶׁנִּמְצָא הַטָּעוּת, וּמַשְׁלִימִין שִׁבְעָה עַל אוֹתָם שֶׁקָּרְאוּ בְּמֻטְעֶה. וְאִם נִמְצָא הַטָּעוּת בְּאֶמְצַע קְרִיאַת הַתּוֹרָה, גּוֹמֵר קְרִיאָתוֹ בַּסֵפֶר הַכָּשֵׁר וּמְבָרֵךְ לְאַחֲרֶיהָ וְאֵינוֹ מְבָרֵךְ לְפָנֶיהָ, כִּי בְּרָכָה שֶׁבֵּרַךְ לְפָנֶיהָ בַּסֵפֶר תּוֹרָה הַפָּסוּל, וְכֵן קְרִיאָה שֶׁקָּרְאוּ בּוֹ, עָלְתָה לָהֶם בְּדִיעֲבַד.] 

וראיתי 
אחרי רואי להמ"א ז"ל בסימן קמ"ג בס"ק ד' שנכנס לדקדק בזה וכתב דהט"ז בי"ד נדחק ליישב זה ע"ש, ולענ"ד מ"ש הוא נכון לחלק ביניהם ועל כל פנים מדברי המ"א הנזכר יש לדקדק ממ"ש דכן משמע סוף סימן ק"מ משמע שתבין בדעת מרן דס"ל כי"א בתרא דצריך לברך, ואלו בדבריו שכתב בסימן ק"מ דדעת הרב בית יוסף שכתב ב' דעות וכו' והבאנו ד"ק לעיל נראה בהיפך וס"ל דדבריו סתראי 
	נינהו וכמו שיראה הרואה.
הדרן 
עלן דלפי מה שביארנו בדעת מרן בהא דסימן ק"מ נראה דלאו דווקא אם היה הענין שצריך לגלול אלא אף אם הם היה הענין באותה הדף אבל משום שלא כיון לכך צריך לברך, דשורש הדין מהא דנסיב תורמוסא. אבל לדעת הרדב"ז ודעימיה אין צריך לחזור ולברך, ומכל שכן אם היה באותה הדף, ולדידן שקיבלנו הוראת מרן היה צריך לחזור ולברך בנדון דידן אף שהיה באותה הדף שחילוק פרשיות היה בדבר ולא היתה כוונת הברכה על זה, אבל מכל מקום לפי מה שראיתי בספרי הפוסקים האחרונים ז"ל שכתבו דבענין הברכות יש להקל אף נגד מרן ולא יכנס בסוג ברכה שאינה צריכה אם כן איפוא בנדון דידן גם כן לא יברך כיון שהרדב"ז ודעימיה הקלו בזה ובפרט שהענין באותו הדף לא הוה גלילה ולא שום שהייה בדבר 
	לא מינה ולא מקצתה[footnoteRef:243]. [243:  כתב המ"ב (סימן קמ' בס"ק ח) כתבו האחרונים דנוהגין למעשה כהיש אומרים הזה (שצריך לברך), ואין נפקא מינה בין אם המקום שהראו לו מתחילה היה פרשה אחרת לגמרי או אפילו באותו סדר אלא שצריך לגלול ממקום הראשון למקום זה, בכל זה צריך לחזור ולברך, דבודאי לא היה דעתו בברכתו על מה שאני מגולה לפניו (חיי אדם ושאר אחרונים והמיקל שלא לחזור ולברך באם היה המקום שהראו לו באותו סדר של שבוע זו אף שצריך לגלול ממקום למקום, אין מוחין בידו), ואם פרשה זו הראויה לו לקרות היה גם כן מגולה לפניו בעת שהראו לו המקום ראשון דאין צריך לחזור ולברך דדעתו על כל מה שמגולה לפניו, ואפילו אם המקום שהראו לו היה מסדר שבוע שעבר דעתו על כל מה שמגולה לפניו, ואין לחלק אם הפרשה הראויה היתה בעמוד השני או למטה או למעלה כל שאין צריך לגלול אין לברך. וביאר הגרח"פ שיינברג (חידושי בתרא) שכיון שדעתו היא למקום שצריך לקרות, ומה שהתכוון למקום זה הוא רק משום שהראוהו, אין מתחשבים בכוונת טעות. כף החיים (אות טו) כתב דלפי מה דקיימא לן דספק ברכות להקל אף נגד מרן ואפילו כנגד הרוב, הכא נמי יש לפסוק שאין לחזור ולברך, וכ"כ החיד"א בספר לדוד אמת (סימן ו אות סב). כתב ילקוט יוסף העולה לקרוא בתורה, צריך לראות את המקום שממנו צריך לקרוא, לפני שיברך ברכת אשר בחר בנו וכו', ואם הראו לו מקום אחר בטעות, ובירך אשר בחר בנו, ואחר הברכה נתברר שצריך לקרוא ממקום אחר, אין צריך לחזור ולברך, אפילו אם היו צריכים לגלול את העמוד לצורך הקריאה, דספק ברכות להקל. (ילקוט יוסף, הלכות קריאת התורה עמוד צז). ראש חודש טבת שחל בימות החול, מוציאין שני ספרי תורה, וקוראין שלשה עולים בספר תורה הראשון בפרשת ראש חודש, ואין השלישי אומר קדיש. והעולה רביעי קורא בספר תורה השני, בפרשת הנשיאים, לחובת קריאת היום. והרביעי אומר קדיש. ואם טעה הקורא הראשון והתחיל לקרוא בספר תורה השני, בענין חנוכה, אין לו להפסיק ולקרוא בספר תורה הראשון, בפרשת ראש חודש, אלא הראשון יסיים את הקריאה בענין חנוכה, והשלשה העולים שאחריו יקראו בפרשת ראש חודש, ויאמר הרביעי חצי קדיש. ואם לאחר שבירך ברכות התורה, פתח הספר תורה ומצא של חנוכה, ועבר וגלל הספר תורה לקריאת ראש חודש, בדיעבד אינו חוזר לברך שנית, אלא אם כן דיבר בדברים שאינם מענין הקריאה. (ילקוט יוסף, הלכות קריאת התורה עמוד צט).] 

אות כב 
איש אחד שנשא אשה בתולה וקידשה ועשה ברכת אירוסין וסעודה קטנה וברכו ז' ברכות בעודה בבית אביה ולא בא עליה, ואחר ב' חודשים עד שלקחה לביתו ונשאה כדרך כל הארץ, אם צריך לברך ז' ברכות בסעודת 
	הנישואין כשהביאה לביתו ? ומה דין השמחה?
שאלת 
ממני על איש א' נשוי שנשא אשה אחרת בתולה ואיש לא ידעה וקידשה ועשה ברכת אירוסין וסעודה קטנה וברכו ז' ברכות בעודה בבית אביה ולא בא עליה, ואחר ב' חודשים עד שלקחה לביתו ונשאה כדרך כל הארץ, אם צריך לברך ז' ברכות בסעודת הנישואין כשהביאה לביתו או יצא ידי חובתו מן הראשונה, וגם אי מיחייב לישב עמה ולשמחה ז' ימים כיון שלא ישב עמה בראשונה ולא שמחה כי אם יפה שעה א' ותו לא, יורנו המורה להיכן הדין 
	נוטה ושכרו כפול מן השמים.
תשובה 
הנה הטור ז"ל באבן העזר בסימן ס"ב[footnoteRef:244] אתא ואייתי בידיה דברי אביו הרא"ש ז"ל שכתב צריך לדקדק מה נקרא חופה אם במקום שמברכין ברכת נישואין דהיינו תחלה הנישואין וכו', וסיים דאף אם הולכין לעיר אחרת צריך לברך שם וכו', וכתב מרן הבית יוסף ז"ל שם דדבר פשוט הוא דהיינו דווקא תוך ז', אבל אחר ז' אף שלא בירכו כי אם בשעת נישואין סגי, ואין מברכין לאחר ז' בשום פנים, ולפי 
	שראיתי חולקין בזה כתבתיו עכ"ל.  [244:  סעיף י'.] 

וצריכים 
אנו למודעי בדברי מרן הקדוש מ"ש כי אם בשעת נישואין וכו' אם הוא שנשאה ובא עליה או אף בלא ביאה אם כנסה לחופה אף על פי שלא נבעלה כיון שבירך ז' ברכות סגי, ונראה ודאי דהכוונה בו היה בשעת כניסתה לחופה ולדידן פריסת טלית וברכת ז' ברכות חשיבה כנשואה לכמה ענינים, ואם כן ודאי בנדון דידן שעשה ברכת אירוסין וז' ברכות ופריסת טלית וגם בירכו בסעודה קטנה שעשה אף שלא בירכו עוד, ועבר הז' אין לברך בשום 
	פנים והיינו ממש פסק מרן האמור.
ואף 
גם זאת סיים מרן שם דמ"ש רבינו ירוחם מברך ברכת חתנים בעיר א' והלך לעיר אחרת עם כלתו אף ששהה זמן מרובה בדרך עושה חופה בעיר שבא שם, ונוהג שם ז' ימי המשתה וכו', נראה ששהה זמן מרובה דקאמר היינו ג' או ד' ימים ומכל מקום תוך שבעה הוא. דאילו אחר זמן אין מקום לברכת חתנים עכ"ל, וצריך להבין דאם שהה ד' ימים אם כן מאי קמסיים בה דנוהג שם ז' ימי המשתה כיון דכבר אזל מינייהו ג' או ד', והוה ליה למימר דמסיים הז' שם, מידי דהוי שלאחר ז' אין מקום לברכת חתנים, ואין לומר שאם הוא באופן זה שהגיע תוך ז' אז מנינן הז' מחדש, דאם כן לפלוג וליתני בדידה, ומה גם דכל כחו של מרן מדתניא מברכים ברכת חתנים כל ז' ואם איתא להאי חילוק הרי יש גוונא דמצי לברך אף אחר הז', ולכן צריך לומר בהכרח דלפום שיטת מרן וחילוקו צריך לפרש דברי רבינו ירוחם דקאמר ונוהג שם ז' ימי המשתה, היינו סיום הז', דאם נתעכב ג' או ד' בדרך מסיים בהגיעו לעיר את הז', אבל לא שיברך שם ז' שלמים, ולא הוצרך מרן לבאר את זה וסמך על המעיין כיון דכבר כתב להדיא דאין מברכין אחר ז' בשום 
	פנים מכח הברייתא. 
ועוד 
סיים וכתב שם דזה שכתב הרא"ש מה שהולכין לעיר אחרת צריך לברך שם, אינו סותר מ""ש פסקי תוס' פרק קמא דכתובות כשחתן הולך עם כלתו לעיר אחרת אין לברך אלא בבית חתנים ע"כ, דאפשר דהתם כשהולכין לטייל ודעתם לחזור לביתם תוך ז', ודהרא"ש כשהולכין להתיישב ולדור באותה עיר אחרת, ואת"ל דפליגי אנן אהרא"ש סמכינן ע"ש, ולכאורה קשה אמאי לא קא מפליג הכי דהא דפסקי תוס' היינו שמתעכבין בדרך ומגיעין לעיר אחרת אחר הז' דאז אין מקום לברך, ודהרא"ש מיירי בנשתהו ג' או ד' ומגיעין לעיר תוך ז' וכדתרגמה מרן גופיה, אבל לפי חילוק זה קשה דמשמעות שהולך עם כלתו לעיר אחרת לאו בענין טיול משמע דמכח זה נראה שנדחק מרן וסיים דאם תמצא לומר דפליג וכו', אבל אם נאמר אידך חילוקא נראה שהוא יותר מרווח ואצ"ל דפליגי ואפושי פלוגתא 
	לא מפשינן.
ועוד 
יש מקום לחלק במה שי"ל בהאי לישנא דפסקי תוס' דמאי קאמר אין לברך אלא בבית חתנים, הוה ליה למימר אין לברך סתם, ומאי 'אלא בבית חתנים' דקאמר, ותו כיון שהולכין החתן והכלה לאותה עיר מקום שיושבים חשיב וודאי בית חתנים אשר מכח זה אפשר דהכי הוא כוונת דבריהם דבזמן הליכתן כשאוכלין בדרך ובכפרים שעוברין שם אין לברך אלא בבית חתנים והיינו כשמגיעין לאותה העיר וקובעין בית שם אז מברכין והוא בתוך ז' כפי שיטת מרן, וכל עצמו באו לאפוקי שלא יברכו בדרך בזמן הליכתם, והאי דינא נראה דגם הרא"ש ודעימיה אזלי ומודו בהא וזה נכנס בכללות ד"ק שכתב ולא במקום העשוי לאקראי בעלמא ובודאי דהליכת הדרך והעברת הכפרים הוא אקראי, וכו"ע מודו דבכהאי גוונא אין לברך ובהכי הוה ליה הרא"ש ופסקי תוס' אחים ורעים ובשוים הכתוב 
	מדבר.
ואיך 
שיהיה נקוט מיהא בנדון דידן שכבר בירך בסעודה הא' ועשה פריסת טלית שזו היא הנקראת חופה כמ"ש מור"ם ז"ל בסימן נ"ה[footnoteRef:245], אם כן אף דנתעכב עיקר הנישואין אחר זמן זמנים כיון דכבר עבר הז' אין כאן מקום לברכת ז' ולא שהשמחה במעונו ואשר ברא, דלא תני בברייתא מברכין ברכת חתנים אלא כל ז', ואחר ז' אין לברך בשום פנים וכמו שכבר הורה זקן מרן הקדוש ומיניה לא תזוע, וגם בעניין לישב עמה ולשמחה אפילו שלא ישב עמה בעיקר הז' ימים מה שעבר עבר, ומסתברא דאין כאן גם כן מקום לחיוביה לא מינה ולא מקצתה, וזכר לדבר ממ"ש הרב המגיד ז"ל בפ"י מהלכות אישות[footnoteRef:246] בכלל ד"ק בענין הבחור שנשא אלמנה שחייב לשמוח עמה ז' שהיאך יברכו לו ברכת חתנים כל ז' והוא משכים למלאכתו וחבילתו על כתפו עיי"ש, ודון מינה בנידון דידן שאין מברכין לו ברכת חתנים מצי שפיר להשכים למלאכתו, ומשום ספק ספיקא יתבוע מן כלתו שתמחול לו על ימי שמחתה, דבדידה 
	תלייא מילתא ועבר זמנו בטל קרבנו. [245:  סעיף א'- הגה: וְיֵשׁ אוֹמְרִים דְּחֻפָּה אֵינוֹ יִחוּד, אֶלָּא כָּל שֶׁהֱבִיאָהּ הֶחָתָן לְבֵיתוֹ לְשֵׁם נִשּׂוּאִין (כֵּן כָּתַב הָרַ"ן בְּשֵׁם יֵשׁ אוֹמְרִים רֵישׁ כְּתֻבּוֹת). וְיֵשׁ אוֹמְרִים שֶׁהַחֻפָּה הִיא שֶׁפּוֹרְסִין סוּדָר עַל רֹאשָׁהּ בִּשְׁעַת הַבְּרָכָה (הַבֵּית יוֹסֵף הֱבִיאוֹ). וְיֵשׁ אוֹמְרִים דְּחֻפַּת בְּתוּלָה מִשֶּׁיָּצְאָה בְּהִינוּמָא; וְאַלְמָנָה, מִשֶּׁנִּתְיַחֲדוּ (תּוֹסָפוֹת פֶּרֶק קַמָּא דְּיוֹמָא). וְהַמִּנְהָג פָּשׁוּט עַכְשָׁו לִקְרוֹת חֻפָּה מָקוֹם שֶׁמַּכְנִיסִים שָׁם יְרִיעָה פְּרוּסָה עַל גַּבֵּי כְּלוֹנָסוֹת, וּמַכְנִיסִים תַּחְתֶּיהָ הֶחָתָן וְהַכַּלָּה בָּרַבִּים, וּמְקַדְּשָׁהּ שָׁם וּמְבָרְכִין שָׁם בִּרְכַּת אֵרוּסִין וְנִשּׂוּאִין, וְאַחַר כָּךְ מוֹלִיכִים אוֹתָם לְבֵיתָם וְאוֹכְלִים בְּיַחַד בְּמָקוֹם צָנוּעַ, וְזֶהוּ הַחֻפָּה הַנּוֹהֶגֶת עַכְשָׁו. וְעַיֵּן לְקַמָּן סִימָן ס"ב סְעִיף ט' וְסִימָן ס"א.]  [246:  בהלכה יב.] 

וראיתי 
להרמב"ם ז""ל שם בפ"י בדין ו' שכתב אירס וכנס לחופה ולא בירך ברכת חתנים הרי זה נשואה גמורה וחוזר ומברך אפילו אחר כמה ימים עכ"ל, ואין להקשות מינה לשיטת מרן הנזכר דהתם שאני משום שלא בירך כלל בשעת החופה ואז חייב לברך אפילו אחר זמן רב כיון שלא עשה כתקנת חכמים, ואף דתניא מברכין ברכת חתנים כל ז', משמע דלאחר ז' אין לברך בשום פנים היינו היכא דבירך מיהא חדא זימנא בעת הנישואין, אבל בלאו הכי מברך אף אחר הז', ונראה הא דקאמר הרמב"ם ז"ל דחוזר ומברך אפילו אחר כמה ימים היינו ודאי חדא זימנא ולא שימנה ז' מחדש ויברך מידי דהוי שאינו חייב בכה"ג לישב עמה ולשמחה כיון שכבר כנס לחופה, אם כן היאך יברכו לו ברכת חתנים כל ז' והוא משכים למלאכתו וזה למוד מדברי הרב המגיד דאייתי לעיל, ומשום הכי דייק בלשונו לשון הזהב הר"מ שכתב 'וחוזר ומברך' והיינו ברכה א' כיון שלא בירך כלל בשעת החופה, ולא כתב 'דחוזר ועושה ז' ימי חופה', באופן דאין מזה שום דקדוק לפסק מרן הנזכר ואדרבה יש לסיועי מינה דאם איתא דאף באופן שבירך בעת הנישואין ולא בירך כל ז' דחייב לברך אפילו אחר כמה ימים הוה ליה להר"מ ז"ל ללמד האי גוונא, ונפקא אידך במכל שכן בשלא בירך אפילו בעת החופה, אלא לאו שאינו חוזר ומברך אחר כמה ימים אלא כשלא בירך כלל והאי חוזר ומברך היינו פעם 
	א' ותו לא וכמבואר.
אות כג 
מדוע נוהגים כשמברכים ברכת מזון נוטלים 
	רשות מהקב"ה ?
נשאלתי 
[bookmark: _Hlk136879043]משליחא דרחמנא אחד חכם אשכנזי הי"ו על מה שיש נוהגים כשמברכים ברכת מזון ורוצה ליטול רשות האורח מבעל הבית ומן המסובין אומרים בתחלה ברשות מלכא עלאה קדישא, דבשלמא מן הבעל הבית והמסובין צריך ליטול רשות על שיברך איהו ברישא, אבל מן השם יתברך אמאי צריך ליקח רשות בעניין זה, והשבתי על פי מה שכתבו גורי האר"י ז"ל דכוונת ברכת מזון להשפיע לשכינה ק' ברכות דשם אדני[footnoteRef:247] ול"ד אותיות המילוי[footnoteRef:248] הם ק'[footnoteRef:249], והביאה הרב שמחת הרגל ז"ל ברות בדף למ"ד ע"א ע"ש[footnoteRef:250], ואם כן קיימא לן דאין עבד נותן שלום לרבו וכל שכן לברך אותו, אבל גדול אדוננו מרוב ענותנותו הוא דמקבל ברכותינו, ואף דקושטא קאי שאנו מצווין מן התורה לברכו מכל מקום זהו מחסדו ומענותנותו, והרי זה דומה למלך שנתן רשות לעבדו לישב לפניו שהוא בדרך ענוה, וצריך ליטול רשות ממנו על כל פנים, כל שכן וקל וחומר שצריך גם כן שיטול רשות בברכתו כלפי גבוה, ועוד אפשר משום ד"זה השלחן אשר לפני ה' "[footnoteRef:251] וג' שאכלו על שלחן אחד ואמרו עליו דברי תורה שכינה שרויה ביניהם[footnoteRef:252], ואמטו להכי בשעת הברכה להראות למסובין דאנו ליה וליה עינינו, והשתא מיהא נהנין מזיו השכינה השרויה בשלחן הטהור הזה לכן נוטלין רשות מן הגבוה השרוי הכא, להשמיע למסובין דבכל סעודה וסעודה יזהרו לומר דברי תורה בשלחן עד שישרה שכינתו בינינו 
	ו"שם צוה ה' את הברכה"[footnoteRef:253].  [247:  אדני=65]  [248:  (אלף,למד,פה), (דלת,למד,תיו), (נון,ואו,נון), (יוד,וו,דלת)= סה"כ 34 אותיות.]  [249:  65+34+הכולל=100.]  [250:  וידוע ד'לב' כינוי לשכינה כמ"ש גורי האר"י זצ"ל בפירוש "וטהר לבנו לעבדך באמת",וזה שאמר "וייטב לבו" שבירך על מזונו וע"י זה יושפע טובה במלכות, והיינו "וייטב ל"בו" דבברכת המזון בכונתו וקדושתו נתוספה הארה בשכינת עוזנו. ושוב ראיתי מ"ש בזוהר הקדוש פרשת ויקהל דף ריח ע"א ע"ש ודוק בדבריו (רַבִּי יוֹסֵי פָּתַח וְאָמַר, (רות ג) "וַיֹּאכַל בּעַז וַיֵּשְׁתְּ וַיִּיטַב לִבּוֹ". מַה זֶּה וַיִּיטַב לִבּוֹ? שֶׁבֵּרַךְ עַל מְזוֹנוֹ, וּפֵרְשׁוּהָ. וְזֶהוּ סוֹד, שֶׁמִּי שֶׁמְּבָרֵךְ עַל מְזוֹנוֹ זֶה מֵיטִיב לְלִבּוֹ, וּמִי מוֹלִיךְ? (ומי הוא) כְּמוֹ שֶׁכָּתוּב (תהלים כז) "לְךְ אָמַר לִבִּי". וְכָתוּב (שם עג) "צוּר לְבָבִי" וְגוֹ'. וּמִשּׁוּם שֶׁבִּרְכַּת הַמָּזוֹן חֲבִיבָה לִפְנֵי הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא - כָּל מִי שֶׁמְּבָרֵךְ עַל הַשּׂבַע, מֵיטִיב וּמְשַׂמֵּחַ לְמָקוֹם אַחֵר, וְסִימָנְךְ - סְעוּדַת הַשַּׁבָּת, שֶׁמָּקוֹם אַחֵר נֶהֱנֶה מֵאוֹתָהּ בְּרָכָה שֶׁל שּבַע וְשִׂמְחָה. וְכָאן נֶהֱנֶה מֵאוֹתָהּ בְּרָכָה שֶׁל שּׁבַע שֶׁל אוֹתוֹ צַדִּיק בּעַז, וְזֶהוּ וַיִּיטַב לִבּוֹ. מָה הַטַּעַם? מִשּׁוּם שֶׁהַמָּזוֹן הוּא קָשֶׁה לִפְנֵי הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא שֶׁהוּא אוֹתוֹ מָקוֹם, וְכֵיוָן שֶׁאָדָם אוֹכֵל וְשׁוֹתֶה וּמְבָרֵךְ, אוֹתָהּ בְּרָכָה עוֹלָה, וְנֶהֱנֶה מֵאוֹתָם דְּבָרִים שֶׁל שּׁבַע שֶׁעוֹלִים, וְנִמְצָא שֶׁנֶּהֱנִים מִן הַמָּזוֹן מִמַּטָּה וּמִלְמַעְלָה. וְזְהִוּ הַסּוֹד שֶׁבֵּין הַחֲבֵרִים. הַסּוֹד שֶׁבַּחֹל לֹא נֶהֱנֶה אוֹתוֹ מָקוֹם, אֶלָּא מֵאוֹתָם דְּבָרִים שֶׁעוֹלִים מִתּוֹךְ שּׁבַע, וְכָל הַדְּבָרִים מִתְעַטְּרִים וְרוֹוִים וּשְׂבֵעִים בְּשִׂמְחָה, וְאוֹתוֹ מָקוֹם נֶהֱנֶה מֵהֶם. בְּשַׁבָּת הוּא סוֹד אַחֵר בַּמָּזוֹן מַמָּשׁ, וּבְאוֹתָהּ שִׂמְחָה שֶׁל הַמָּזוֹן שֶׁל מִצְוָה שֶׁל שַׁבָּת, וּבַכֹּל נִמְצָא כָּלוּל - מִמַּעְלָה וָמַטָּה. וְסוֹד זֶה - כִּי מִמְּךְ הַכֹּל וּמִיָּדְךְ נָתַנּוּ לָךְ. וַדַּאי מֵהֲנָאָתָהּ הַזּוֹ, וּבְאוֹתָהּ שִׂמְחָה שֶׁל מָזוֹן שֶׁל מִצְוַת הַשַּׁבָּת, כְּמוֹ שֶׁבֵּאֲרוּהָ (זוהר מתורגם).]  [251:  יחזקאל מא, כב.]  [252:  אבות פ"ג מ"ג.]  [253:  תהלים קלג ג.] 


כ ג' גרגירים בעזר עושה אורים
אות כד[א] 
מדוע לא מברכים על מצות התשובה ומצות 
	התוכחה?
יש 
לחקור מפני מה אין אנו מברכין על מצות עשה דתשובה כדכתיב[footnoteRef:254] "ושבת עד ה' אלוהיך" וכן י"ל על מצות הוכח תוכיח, ולזה ראיתי להרב החבי"ב ז"ל בכנסת א"ח בלשון הרמב"ם בפ"ב מהלכות דעות שהביא טעם משם הרד"א ז"ל מפני שהיא תלייה ביד אחרים שמא לא יקבל החוטא ע"ש, ואם כן על מצות התשובה שהיא תלויה בו אמאי לא יברך, וגם על האי טעמא דהרד"א יש לומר דאף אם תמצא לומר שלא יקבל החוטא, על כל פנים איהו גופיה המוכיח קיים מצות הוכח תוכיח, דהא ודאי קבליה האי מצוה לא תליא עד שיקבל אלא מחויב הוא להוכיח חבירו, ואם קיבל מוטב ואם לאו דמו בראשו ואנחנו נקיים, תדע שהרי אמרו בש"ס דנענשו הצדיקים שבדור משום שלא הוכיחו ואף שגלוי וידוע לפני ה' דלא מקבלי מרות משום אם לפניך גלוי, לפניהם מי גלוי[footnoteRef:255]. ואם איתא דכשאין חבירו מקבל הימנו התוכחת לא נתקיימה המצוה אם כן אמאי נענשו, אלא לאו דעל כל פנים קיים המוכיח המצוה, ולא מיפטר אלא באופן שגלוי לפניו דלא מקבל בודאי התוכחה, אבל בלאו הכי חייב, ואם כן הדרא קושיא לדוכתה כיון דלגבי דידיה המוכיח קיים המצוה 
	אמאי לא יברך עליה. [254:  דברים ד, ל.]  [255:  דכתיב (יחזקאל ט, ד) "ויאמר ה' אליו עבור בתוך העיר בתוך ירושלים והתוית תיו על מצחות האנשים הנאנחים והנאנקים על כל התועבות הנעשות בתוכה" וגו', א"ל הקב"ה לגבריאל לך ורשום על מצחן של צדיקים תיו של דיו שלא ישלטו בהם מלאכי חבלה, ועל מצחם של רשעים תיו של דם כדי שישלטו בהן מלאכי חבלה, אמרה מדת הדין לפני הקב"ה רבש"ע מה נשתנו אלו מאלו, אמר לה הללו צדיקים גמורים והללו רשעים גמורים, אמרה לפניו רבש"ע היה בידם למחות ולא מיחו, אמר לה גלוי וידוע לפני שאם מיחו בהם לא יקבלו מהם, (אמר) לפניו רבש"ע אם לפניך גלוי להם מי גלוי, והיינו דכתיב (יחזקאל ט -ו) "זקן בחור ובתולה טף ונשים תהרגו למשחית ועל כל איש אשר עליו התיו אל תגשו וממקדשי תחלו" וכתיב "ויחלו באנשים הזקנים אשר לפני הבית", תני רב יוסף אל תקרי מקדשי אלא מקודשי אלו בני אדם שקיימו את התורה כולה מאלף ועד תיו (שבת נה ע"א).] 

אות כד[ב]
מדוע נהגו כשאומרים פסוק "פותח את ידך" זוקפין ידיהם כלפי מעל בפישוט ידיים, הרי 
	הפסוק מדבר על הקב"ה?
בעניין 
מה שנהגו כשאומרים פסוק[footnoteRef:256] "פותח את ידך" זוקפין ידיהם כלפי מעלה בפישוט ידיים ומכוונין בו בר"ת ובסופי תיבות וכנודע וכעת אחד חכם שליחא דרחמנא ה"י תמה על האי מנהגא דכוונת הפסוק שהשם יתברך גופיה יפתח ידו ואוצרו הטוב להשביע לכל חי רצון, ואין כאן מקום להבן אדם עצמו לפשוט את ידיו, והשיב לו חד מן חבריא הי"ו שפותחין ידיהם כדי לקבל השפע מאת ה' והוא תירוץ נכון, כמו שסידרו לנו בתפלה ברך עלינו "ומלא ידינו מברכותיך" וכו' ואין לתמוה על מנהגן של ישראל וכן ברוב הסידורים של תפילה כתוב להדיא דחייב לעשות כן ושפיר יש מקום 
	למנהג זה. [256:  תהלים קמה, טז.] 

ולע"ד 
דיש לזה סמוכות ממאי דתנן בפ"ג דראש השנה משום "והיה כאשר ירים משה ידו וגבר ישראל" וכי ידיו של משה עושות מלחמה וכו' אלא בזמן שישראל וכו' ע"ש[footnoteRef:257]. ואם כן מצאנו מעשה רב משה רבינו עליו השלום שהרים משה ידיו כלפי מעלה בעת תפילה לפני השם יתברך, ומינה אנו למדין לזקוף ידינו כלפי מעלה ודיו לעבד להיות כרבו, ומנהגן של ישראל תורה היא, דבר זה כתוב בתורה וכאמור והמפרשים ז"ל אמרו[footnoteRef:258] דסימן ישראל הכשרים ג' מדות טובות גומלים חסדים ביישנים רחמנים שהם ר"ת של מילת גב"ר, וקאמר שאם הם עושין כן "וגבר ישראל" ובלאו הכי 
	"גבר עמלק" ח"ו. [257:  "וְהָיָה כַּאֲשֶׁר יָרִים משֶׁה יָדוֹ וְגָבַר יִשְׂרָאֵל" וְגוֹ' (שמות יז), וְכִי יָדָיו שֶׁל משֶׁה עוֹשׂוֹת מִלְחָמָה אוֹ שׁוֹבְרוֹת מִלְחָמָה. אֶלָּא לוֹמַר לְךָ, כָּל זְמַן שֶׁהָיוּ יִשְׂרָאֵל מִסְתַּכְּלִים כְּלַפֵּי מַעְלָה וּמְשַׁעְבְּדִין אֶת לִבָּם לַאֲבִיהֶם שֶׁבַּשָּׁמַיִם הָיוּ מִתְגַּבְּרִים. וְאִם לָאו, הָיוּ נוֹפְלִין. כַּיּוֹצֵא בַדָּבָר אַתָּה אוֹמֵר (במדבר כא), "עֲשֵׂה לְךָ שָׂרָף וְשִׂים אֹתוֹ עַל נֵס", וְהָיָה כָּל הַנָּשׁוּךְ וְרָאָה אֹתוֹ וָחָי. וְכִי נָחָשׁ מֵמִית, אוֹ נָחָשׁ מְחַיֶּה. אֶלָּא, בִּזְמַן שֶׁיִּשְׂרָאֵל מִסְתַּכְּלִין כְּלַפֵּי מַעְלָה וּמְשַׁעְבְּדִין אֶת לִבָּם לַאֲבִיהֶן שֶׁבַּשָּׁמַיִם, הָיוּ מִתְרַפְּאִים, וְאִם לָאו, הָיוּ נִמּוֹקִים (משנה ח').]  [258:  יבמות עט ע"א. אמר שלשה סימנים יש באומה זו הרחמנים והביישנין וגומלי חסדים רחמנים דכתיב (דברים יג, יח) "ונתן לך רחמים ורחמך והרבך" ביישנין דכתיב (שמות כ, כ) "בעבור תהיה יראתו על פניכם", גומלי חסדים דכתיב (בראשית יח, יט) "למען אשר יצוה את בניו ואת ביתו" וגו', כל שיש בו שלשה סימנים הללו ראוי להדבק באומה זו.] 

אות כד[ג]
אמרו שמי שאכל בערב יום הכיפורים כאלו התענה תשיעי ועשירי, מדוע לא אמרו 
	כאילו התענה תשיעי?
כתב 
מרן בשולחנו הטהור באורח חיים סימן תר"ה[footnoteRef:259] בס"א מצוה לאכול בערב יום הכיפורים, וכתב הפר"ח דבש"ס[footnoteRef:260] אמרו כאלו התענה ט' וי', ואם תאמר למה אמרו על הי', הוה ליה למימר כאילו התענה ט', ותירץ דרצה לומר כאלו התענה ב' ימים רצופים ע"ש. וראיתי להרב כסא אליהו בהגהתו על השו"ע שם דכיון דיותר י"ל דבלא אכילה ושתיה אינו חשוב כל כך תענית של י', דלא דמי תענית אחר האכילה לתענית אליבא ריקנייא, אך ע"י האכילה התענית די' חשיב תענית גמור לפי שהורגל 
	באכילה וגם כאלו התענה ט' ע"ש.  [259:  צ"ל סימן תרד'.]  [260:  בברכות ח ע"ב ור"ה ט ע"א.] 

ולענ"ד 
קשה דהרי יש צד לומר דתענית אליבא ריקנייא יותר חשיב תענית לפי שמצטער יותר, אבל אם ערב התענית הרבה באכילה ושתיה אינו מצטער כל כך בתענית דיש לו על מה לסמוך, וזכר לדבר מהא דאליהו[footnoteRef:261] "וילך בכח האכילה ההיא", לכן היותר נכון כתירוץ הפר"ח דאלהים חשבה כאילו התענה ב' ימים רצופים, ולפום צערא אגרא דבכה"ג אמרו חכמי המוסר דב' ימים בבת אחת חשיבי לכ"ד תענית ובזה 
	הוה ליה רבותא ושכר יותר. [261:  מלכים א' יט, ח.] 

אות כה 
תגרים שמוכרים לנשים לפני שסיכמו את המחיר עם הבעל, וגובים מהנשים עוד כסף על הטירחה לגבות מהבעל את המחיר הסחורה, האם יש כאן     
	חשש גזל ?

שאלה 
על אודות התגרים המוכרים מיני בגדים וחוזרין על הפתחים למכור להני נשי והיה זה להם שקודם יחתכו שיעור המקח עם הבעל, ואחר כך מתנים עם האשה ליתן להם איזה תוספת על השיעור שפסק הבעל בטענה שהבעל מעכב המעות אצלו וצריך יגיעה הרבה הלוך ושוב עד שיגיעו לידם, ואומרים להם שאם לא יתנו להם זאת התוספת לא יבואו עוד לביתם ולא ימכרו להם דבר, ולפי שהנשים דעתן קלה מחייבין עצמן ליתן איזה תוספת בין רב למעט שע"י כן מביאים להם בגדים, ובלאו הכי אין הבעל נזהר להביא להם כל כך, ומיבעייא לן אם יש חשש גזל באלו המעות שלוקחין מהני נשי מפני שהבעל מזהיר להדייא לאשתו שלא תתן וגם למוכר שלא 
	יקח מלבד המעות שנוטל ממנו.
תשובה 
כגון דא אינה צריכה לפנים ומילתא דעבידא לאיגלויי היא ממ"ש בסוף קידושין דף פ"ב ע"א ת"ר כל שעסקו עם הנשים סורו רע וכו', ועוד תניא התם ד'[footnoteRef:262] דברים נאמרו בגרע וכו' וחשוד על העריות ועל הגזל וכו'[footnoteRef:263] ופירש"י ז"ל גרע אומן המקיז דם[footnoteRef:264], שהנשים גונבות מן בעליהן ונותנים לו וכו' ע"ש[footnoteRef:265], ופשיטא דמה שגונבות מבעליהן ונותנין לו הוא מלבד שכר ההקזה הנהוג, ומשום הכי חשביה ליה לגזל גמור, ודון מינה בנידון דידן דחשיבי לגזל גמור, וכן לא יעשה 
	בישראל. [262:  צ"ל י' דברים.]  [263:  תנו רבנן עשרה דברים נאמרו בגרע מהלך על צידו ורוחו גסה ונתלה ויושב ועינו צרה ועינו רעה אוכל הרבה ומוציא קימעא וחשוד על העריות ועל הגזל ועל שפיכות דמים.]  [264:  אומן המקיז דם על שם שמגרע את הדם.]  [265:  רש"י בד"ה חשוד על הגזל.] 

ואין 
לומר דהיינו דווקא היכא שגוזלות ממש מן הבעל כאשם גניבות ונותנין לו אז אסור, אבל היכא שנוטלין מן הבעל משום הוצאות במידי דמיכל להם לעצמם, והם מצמצמות מזה ונותנים לתגרים שרי[footnoteRef:266], חדא דהוה ליה משנין מדעת בעלים שנותן המעות לאשתו לאכול לרווחא דמילתא והם מצמצמים בעצמן בלחם צר ופת חריבה כדי ליתן לתגרין אדעתא דהכי לא יהיב, ומה גם שתנאי קודם למעשה, אומר[footnoteRef:267] לתגרים שלא יקחו מהנשים דבר, וגם מזהירים לנשותיהם על ככה ומי שם 
	פה לאדם להתיר להם בכהי גוונא. [266:  כלומר שאין לומר שזה מותר.]  [267:  אומר הבעל לתגרים.] 

וזכר 
לדבר ממ"ש הטור ז"ל ביו"ד בסימן רמ"ח[footnoteRef:268] בענין צדקה דאין מקבלין מן הנשים והעבדים אלא דבר מועט, אבל לא דבר גדול שחזקתו גזול, וכמה הוא דבר מועט הכל לפי עושר הבעלים ועניותן וכתב אדוני אבי[footnoteRef:269] ז"ל מה דברים אמורים בסתמא דאמר אין הבעל מקפיד על דבר מועט, אבל אם הבעל מוחה פשיטא שאין לה ליתן בלא רשותו, והמקבל ממנה הרי זה גזל עכ"ל, ולכאורה יש לתמוה על הטור שכתב הנשים והעבדים ולא הזכיר התינוקות שהרי הושווה דינם לענין זה הרמב"ם[footnoteRef:270] והסמ"ג ז"ל כתבו על חוט המשולש[footnoteRef:271], וראיתי אחרי רואי לה' אשר בנה ב"ח ז"ל שתמה כן ואיברא שהוא תימה על מרן הבית יוסף ז"ל שלא הרגיש מזה. ומה גם שאיהו גופיה הביא כן משם הרמב"ם, והיה אפשר לומר דהוה ליה גירסא בדברי הטור דכתיב בה נמי התינוקות בכלל, כמ"ש הב"ח דטעות סופר נפל בספרים וצ"ל גם כן תינוקות. ומרן הוה ליה ספרים מתוקנים ומשום הכי לא הקשה מידי. אך קצת קשה דהא כשהביא המשך לשון הטור הביא הגירסא הכי דלא כתיב בה התינוקות, 
	ודוחק לומר דהא נמי טעות סופר היא. [268:  סעיף ד.]  [269:  הרא"ש.]  [270:  גַּבָּאֵי צְדָקָה לוֹקְחִין מִן הַנָּשִׁים וּמִן הָעֲבָדִים וּמִן הַתִּינוֹקוֹת דָּבָר מֻעָט. אֲבָל לֹא דָּבָר מְרֻבֶּה. שֶׁחֶזְקַת הַמְרֻבֶּה גְּנֵבָה אוֹ גֵּזֶל מִשֶּׁל אֲחֵרִים. וְכַמָּה הוּא מֻעָט שֶׁלָּהֶן הַכּל לְפִי עשֶׁר הַבְּעָלִים וַעֲנִיּוּתָן (הלכות מתנות עניים פ"ז ה"יב)]  [271:  נשים, תינוקות ועבדים.] 

ואיך 
שיהיה מזה אתה למד לנידון דידן דהרי אף בענין הצדקה שאין לך מצוה גדולה הימנה קאמר בה הרא"ש דאם מוחה הבעל אפילו דבר מועט אסור והנוטל ממנה גזלן מיקרי, מכל שכן וק"ו במילי דחול כי הכא דאסור ליטול ממנה, ובכהאי גוונא אפילו בסתמא אסור, דלא אמר אלא במצות הצדקה, דאמר מן הסתם ניחא ליה לאיניש דליעבד מצוה בממוניה וזכין לאדם שלא בפניו, אבל בלאו הכי לא, ובודאי דלא ניחא ליה אפילו במיעוטא דמיעוטא, ועוד בה דהרי זה עובר אקרא ד"שארית ישראל לא יעשו עולה ולא ידברו כזב"[footnoteRef:272] דהרי מתחלה התנה עם הבעל לחודיה כשיעור מה וזיכה לו בהכי בתנאי שלא יקח מאשתו דבר, ואחר כך הדר ביה ליקח מהאשה מתן בסתר נמצא שאין בפיהו נכונה וגזל הם בידו, ומה שאומר לנשים משום שהבעל מעכב המעות הא ודאי דנותן טעם לפגם הוא משום אגר נטר והוי חשש ריבית וצריך למחות ולמנוע להעושים כן 
	וכאמור. [272:  צפניה ג, יג.] 

אות כו 
ראובן לקח סחורה משמעון ולא שילם גם שהגיע הזמן ורוצה לתת לו במקום התשלום סחורה אחרת, ושמעון לא מוכן לקחת, ואז 
	ראובן קיללו, מה דינו?
מעשה 
שהיה בראובן שלקח איזה סחורה משמעון לזמן ותפס קניין ושבועה בתקיעת כף ע"ד המב"ה[footnoteRef:273] לפרוע בזמן הנזכר והגיע הזמן ולא פרעו, ואחר כך היה דוחה אותו מדחי אל דחי בדברים הדברים שלא משמע להו לרבנן, ובכלל הדחיות אמר לו יש לי איזה סחורה תקח אותה במקום מעות בסך זה, והשיב לו שמעון אני יש לי עמך טבי ותקולי כמו שתפסת שבועה עלה זה, ואין לי עסק בסחורה ובפרט שרוצה לחשבם יותר מדמי שווים, וכל כי האי אפילו עם הארץ ופרוץ אינו עושה כך כיון שארייא דשבועתא רביע עליה, ותיכף ומיד חמתו בערה בו בראובן ואמר לו לשמעון אתה רשע אתה פריץ וגם קיללו כמה קללות, ושמעון בלם עצמו בשעת מריבה ולא ענה אותו דבר, יורנו המורה משפטו של ראובן הלזה אם יש ממש בדבריו ואם נידוייו 
	נידוי או לא.  [273:  המקום ברוך הוא.] 

תשובה 
הנה דבר זה מפורש יוצא מבית מדרשו של רשב"י ז"ל בפרשת משפטים בדף קכ"ב ע"א ושם נאמר ההוא גברא דלייט לחבריה אמר לו רבי ייסא כרשע עבדת, אתייה לקמיה דרבי יהודה אמר לו 'רשע' לא קאמינא ליה, אלא 'כרשע' דאחזי מילוי כרשע ולא אמינא דאיהו 'רשע', אתא רבי יהודה ושאיל לעובדא קמיה דרבי אלעזר אמר לו ודאי לא איתחייב מנ"ל דכתיב[footnoteRef:274] "היה ה' כאויב" ולא אויב וכן "היתה כאלמנה"[footnoteRef:275] ולא אלמנה וכו', ור' חייא אייתי מדכתיב[footnoteRef:276] "ועל דמות הכסא דמות כמראה אדם" ולא מראה אדם וכו' ע"ש, הא קמן דסרכין תלת רבי ייסא ורבי יהודה ורבי אלעזר וריויה די רביעאה ר"א כולם הורו להלכה ולמעשה דאף שאמר לו 'כרשע עבדת' לא איתחייב מידי, שפירוש דבריו דאחזי מילוי כרשע, ולאו דאיהו רשע. ודון מינה בנידון דידן דאף שאמר לו אפילו 'פריץ' אינו כן, ור"ל דאחזי מילוי ותשובתו נשאר מעל כפריץ, ולא אמר שהוא פריץ ממש, וא"כ במה יתחייב להשיב לו שהוא פריץ ורשע, וגם כד דייקת שפירוש ענין פריץ היא קולא מרשע, ולא די לו שהשיב לו כפריץ אלא ביתר עז וגם רשע וכן לא יעשה בישראל. בא וראה מ"ש בפ"ט דשבת בדף פ"ד ע"ב שאמר לו רבי חנינא לרבי אילעא רחמנא ליצלן מהאי דעתא, והשיב לו רבי אילעא אדרבה רחמנא ליצלן מדעתא דידך וכו' ע"ש[footnoteRef:277]. עיניך הרואות דאין דרך לת"ח הכשר להוסיף בדיבור קשה ממה שהקדים לו חבירו, אלא אידי ואידי חד שיעורא הוא, ואם יוכל לכבוש יצרו שלא להשיב אפילו כמ"ש לו חבירו אשריו ואשרי חלקו שהוא עלוב, ועליו נאמר "ואהביו כצאת השמש בגבורתו" וכו' ועמ"ש בגמ' לקמן בדף פ"ח ע"ב, מה שאין כן בדור יתום הזה שאם אירע שדיבר איש אל רעהו חצי דבר מדיבור הקשה, הוא ענה באלף כיוצא בו באלה הדברים שקשים כגידין, והן בעון חוצפא יסגי ו"ירהבו הנער בזקן"[footnoteRef:278] וכו' לדבר תועה על ריעיהם הטוב וגדול מהם בחוכמה ובמנין, ועל כיוצא בהם נאמר רחמנא ליצלן מהאי דעתא, הדרן עלן בנידון דידן שהוסיף על חטאתו פשע בתוספת ארוכה על העיקר הא ודאי דעל עצמו וכיוצא בו אמר, ולוקי ההוא גברא בארור וקרא כתיב[footnoteRef:279] "אוררך ארור" וגם כתיב[footnoteRef:280] "לוה רשע ולא ישלם", וגם מה שהוסיף עוד לקלל את חבירו הטוב קללת חנם לו תבוא וקרא כתיב[footnoteRef:281] "ומקללך אאור" ובאמת אמרו[footnoteRef:282] דכל הפוסל במומו פוסל כיון שהוא עבריין על השבועה, שנשבע לפרוע בזמן פלוני, ובא הזמן ולא פרע וקא עבר א"לא תשא את שם ה' אלוקיך לשוא כי לא ינקה ה' "[footnoteRef:283] וכו', וכבר ידוע עונשו של הנשבע לשוא ולשקר שגדול עונו מנשוא שנפרעים ממנו ומאשתו ומבניו וממשפחתו וכו' וכלתו את עציו ואבניו וכו' וכל יום וכל שעה ורגע קא עבר על זה והוא רע לשמים ולבריות ואם כן זו היא דרך ישרה שיבור לו ראובן הלזה, שילך ויתרפס לשמעון חבירו על כל מה שפער פיו לבלי חק הן בענין דקרי ליה רשע ופריץ אשר לא כדת, הן בענין שקיללו קללת חנם ובפרט בדררא דממונא שיתיר לו פסת יד על ממון שחייב לו, יפה שעה א' קודם, ויבקש ממנו מחילה וסליחה וכפרה על הכל, ושמעון זה שכרו הרבה מאד שבלם עצמו בשעת מריבה והעולם ומלואו נתקיים בזכותו כמש"ה[footnoteRef:284] "תולה ארץ על בלימה" ועליו נאמר[footnoteRef:285] "ואהביו 
	כצאת השמש בגבורתו" וכו'.  [274:  איוב ב, ה.]  [275:  איכה א, א.]  [276:  יחזקאל א, כו.]  [277:  אמר לו ר' חנינא שאני התם הואיל ואיכא במינו א"ל רחמנא ליצלן מהאי דעתא, אדרבה רחמנא ליצלן מדעתא דידך.]  [278:  ישעיהו ג, ה.]  [279:  בראשית כז, כט.]  [280:  תהילים לז, כא.]  [281:  בראשית יב, ג.]  [282:  קידושין ע ע"ב.]  [283:  שמות כ, ו.]  [284:  איוב כו, ז.]  [285:  שופטים ה, לא.] 

אות כז
האם מותר לבנות בית כנסת שפתחו לא מכוון 
	כנגד ההיכל, ויש לו קיר משותף עם בית הכסא?
שאלה 
על אודות ראובן שעשה בית המדרש בביתו עשות ספרים הרבה אין קץ, ועשה ההיכל של הספר תורה בלתי מכוון כנגד פתח בית הכנסת, וגם מקום הספר וההיכל שמונח בו הס"ת והוא בצד דרום אחוריהם מבוי של בית הכסא ומקצת ממנו אבית הכסא עצמו ומקצתו שמונח בו ההיכל אמבוי של בית הכסא, והיה בהני"ח שם הכלים דמי רגלים וכיוצא שהוא מקום טומאה אי 
	שפיר עבד בזה.
תשובה 
הן אמת דמרן ז"ל בשולחנו הטהור באורח חיים סימן ק"נ בס"ה כתב[footnoteRef:286] דאין פותחין פתח ב"ה אלא כנגד הצד שמתפללים בו וכו', שישתחוו מן הפתח נגד הארון שהוא ברוח שמתפללים נגדו ע"כ, אבל הרב הפרישה ז"ל כתב דלדידן אין קפידא כלל שיהיה הפתח נגד הארון כיון שאין בידינו לקיים הפסוק דהיכל ששם היה פתוח למזרח ע"כ, הרי למדנו דס"ל דהא דכתב מרן וכל הפוסקים דאין פותחים פתח בית הכנסת אלא כנגד צד שמתפללים היינו לכתחלה, ובימיהם שהיה פתוח למזרח אבל לדידן אין קפידא ולאו לעיכובא איתמר, ואם כן אי מהא לא אייריא כלל, ובפרט דלדידן השתא הכא שמתפללים בצד דרום וההיכל גם כן עשוי שם ומשתחוים כנגדו אם 
	כן הכל הולך אל מקום א' וכאמור.  [286:  אֵין פּוֹתְחִין פֶּתַח בֵּית הַכְּנֶסֶת אֶלָּא כְּנֶגֶד הַצַּד שֶׁמִּתְפַּלְּלִין בּוֹ בְּאוֹתָהּ הָעִיר, שֶׁאִם מִתְפַּלְּלִין לְמַעֲרָב יִפְתְּחוּהוּ לַמִּזְרָח, כְּדֵי שֶׁיִּשְׁתַּחֲווּ מִן הַפֶּתַח נֶגֶד הָאָרוֹן שֶׁהוּא בָּרוּחַ שֶׁמִּתְפַּלְּלִין נֶגְדּוֹ.] 

ולענין 
כותל ההיכל של בית הכנסת שיש שם מבוי של בית הכסא וכו', הנה כתב מרן שם בסוף סי' קנ"א[footnoteRef:287] ויש ליזהר מלהשתמש בעליות של בית הכנסת תשמיש קבוע של גנאי כגון לשכב שם וכו', וסיים מור"ם שם דכל זה בבית הכנסת הקבוע, אבל בית שייחדו לאחר שנבנה לבית הכנסת מותר, וכתב הט"ז ז"ל בס"ק ד' דתשמיש של בזיון מיהא נראה דבכל גווני אסור כגון ע"ז או טינוף וכו' דדבר המאוס יפסיק את התפילה של בית הכנסת לעלות למעלה לשמים, על כן אין לעשות כלל בית הכנסת אם יש למעלה ממנו דבר מאוס וכו' ע"ש[footnoteRef:288], ולענ"ד דיש לדון מזה לנידון דידן דכותל של בית הכנסת ג"כ יש לנהוג בו כדין העליה שעל גבי בית הכנסת ובפרט בצד דרום שמתפללים בו השתא, וגם היכל ה' של הס"ת הוא מונח שם, ואין לך תשמיש בזיון יותר מזה דמבוי דבית הכסא, וגם שמץ מנהו אבית הכסא עצמו ובודאי דבכהאי גוונא יפסיק את התפילה וגם "הקריבהו נא לפחתך"[footnoteRef:289] אם תרצה לייחד מקום למלך בשר ודם אם מייחד לו מקום כהי גוונא אחורי בית הכסא ומקום מטונף ועביט של מי רגלים הירצך או הישא פניך, הא ודאי שצריך שיכין לו מקום טהרה הרחק כמטחוי קשת מן מקום הטומאה והטינוף, כל שכן כשנעשה מקום מיוחד לשכינת עוזנו ותורתו הקדושה ולפחות צריך שירחיק ד' אמות מאותו בית שיש בו טומאה וטינוף, בכהי גוונא לא שני לן בין אם ייחדו מתחלה לבית הכנסת או אח"כ בתוספת עראי דבכל גווונא אסור כמ"ש הט""ז ז"ל 
	ולא מהני מחיצה דכותל לענין זה. [287:  סעיף יב'.]  [288:  אני בילדותי הייתה דר בקהילה קדושה קראקא עם בני ביתי בבית מדרשי שהיה למעלה מבית הכנסת, ונענשתי הרבה במיתת בני ותליתי בזה (ט"ז).]  [289:  מלאכי א, ח.] 

ואע"פ 
שאין ראיה לדבר זכר לדבר ממ"ש הרב שאלת יעב"ץ ז"ל בח"ב בסי' נ"ד דכותל של בית הכנסת צריך לנהוג בו כקדושת בית הכנסת ושלא להשתמש אף מצד החיצון וכו', והביאו הרב מחזיק ברכה ז"ל בסוף סי' קנ"א ע"ש, ודוק מינה ואוקי באתרין דכיון דקיי"ל בכותל דאפילו מבחוץ צריך לנהוג כבוד כקדושת בית כנסת אם כן ודאי דאין לעשות הכותל של בית הכנסת כותל דבית הכסא ולא מבוי של בית הכסא ואף דהרי מיירי בבית הכנסת קבוע מכל מקום הכא בנדון דידן שעשה אותו לתפילה ולתורה ולתעודה, ויש בו ג"כ קדושת בית המדרש אף שהם עראי שייחדו לאחר שנבנה יש לנהוג בו קדושת בית הכנסת אף בכתלים, וגם כבר כתב משם גדול הטורי זהב ז"ל דלענין תשמיש בזיון בכל גוונא אסור, ומה גם דראובן הלזה יש לאל ידו לשנות המקום לטובה ולברכה כי הרחיב ה' גבולו והרבה פתחים טובים למקום, וכבר כתבו הפוסקים ז"ל דמקום של תפלה והתורה צריך שיהיה מקום המובחר שבביתו ואל תשיבני ממ"ש מרן ז"ל בבית יוסף אורח חיים בסי' פ"ג[footnoteRef:290] דהא דאסור לקרות ק"ש כנגד בית הכסא דווקא בבית הכסא שאין לו מחיצות, אבל אם יש לו מחיצות אף על פי שיש לו צואה קורא כנגדו בסמוך ואינו חושש דכיון דמחיצה מפסקת הוי רשות בפני עצמו, והביא ראיה לדבר וסיים שם דאף במחיצות שאינם גבוהות עשרה כל שאין קרקע הבית נראה לו שרי לקרות דדמי לכפה כלי על הצואה דשרי ע"ש, ופסקה שם להלכה ולמעשה אם אין מגיע לו ריח רע ע"ש[footnoteRef:291], ואם כן הכא בנדון דידן שיש כותל מפסיק והוא גבוה הרבה יותר מי' ואין שום ריח רע מגיע וודאי דשרי, די"ל דכל מה שכתב מרן שם היינו בדרך עראי שהוא נזדמן שם וגם אין לו מקום אחר באותו זמן, אבל אם הוא צריך לקבוע מקום לתפלתו ולתורתו ויש לו מקום אחר רחוק מבית הכסא והטומאה פשיטא דאזיל ומודי מרן ז"ל דמיבעיא ליה לקבוע מקום הסמוך לרוח[footnoteRef:292] הטהור והנקי והמובחר שבביתו, ועל זה אמרו הרחק מן הכיעור ומן הדומה לו ולית 
	דין צריך בושש[footnoteRef:293]. [290:  בד"ה משמע לי.]  [291:  אָסוּר לִקְרוֹת כְּנֶגֶד בֵּית הַכִּסֵא יָשָׁן, אֲפִלּוּ פִּנּוּ מִמֶּנּוּ הַצּוֹאָה. וְיֵרָאֶה לִי דְּהַיְנוּ כְּשֶׁאֵין לוֹ מְחִצּוֹת, אֲבָל אִם יֵשׁ לוֹ מְחִצּוֹת, אַף עַל פִּי שֶׁיֵּשׁ בּוֹ צוֹאָה קוֹרֵא כְּנֶגְדּוֹ בְּסָמוּךְ, וְאֵינוֹ חוֹשֵׁשׁ, אִם אֵין מַגִּיעַ לוֹ רֵיחַ רַע.]  [292:  צד.]  [293:  כתב המ"ב (סימן פג בסוף ס"ק ה') כתבו האחרונים דמה דאנו מחמירין במחיצות בית הכסא לדונם מבחוץ כצואה, דוקא במחצות שאינם נעשים אלא בשביל הכסא, כגון שעשה בחצר חדר מיוחד לזה, אבל אם בנה במחיצה של בית שהסמיכה לאותה מחיצה (של בית הכסא), אע"פ שאותה מחיצה היא מחיצה של בית הכסא ממש,אין על אותה מחיצה דין בית הכסא לענין זה ומותר לקרות אפילו בסמוך, כיון שאין המחיצה מיוחדת לבית הכסא לבד.] 


אות כח 
אדם שחלם בליל א' של ראש השנה או בליל ערב ראש השנה, והתענה בראש השנה, האם עבד כראוי, והאם צריך להתענות גם ביום ב של ראש השנה? והאם צריך להתענות בכל יום 
	שני של ראש השנה?
שאלת 
ממני ידיד נפשי על אודות חלום שחלמת בליל יו"ט א' דראש השנה ומסופק בו אם הוא מן החלומות שמתענים עליו או לא, וגם יש לך ספק אם היה זה החלום בליל ערב ראש השנה או בליל ראש השנה עצמה ומחמת שנפשך עגומה התענית ביו"ט א' דר"ה ובסוף היום נפשך לשאו"ל הגיעה, אי שפיר עבדת או לא ומה גם שהוה ליה ידיעה בסוף שהמתענה ביו"ט א' דר"ה צריך להתענות גם ביום ב', ומזה הוה ליה טירחא יתירתא להתענות בשני הימים, וגם שכבר התענית בער"ה והוה ליה ג' ימים רצופים וגם דאם התענה בב' הימים מיבעי ליה להתענות כל ימיו מידי שנה בשנה אם יש מקום פטור בכהי גוונא מתענית 
	דיום טוב ב' דר"ה או לא.
תשובה 
הנה עיקר דין תעניתא לתעניתיה כתב מרן ז"ל בשולחנו הטהור באורח חיים בסימן רפ"ח גבי שבת דהטעם שיתכפר לו מה שביטל עונג שבת וכולי ע"ש[footnoteRef:294], ואם כן לגבי ראש השנה שהביא מרן בב"י בסימן תקצ"ז משם כל בו שיש אומרים שצריך להתענות בר"ה, וגם הביא להרב תרומת הדשן שכתב דאיכא כמה רבוותא דסבירא ליה דמצוה להתענות ואיכא רבוותא אחריני דס"ל דמצוה לאכול ע"ש, ואף דמרן גופיה בשו"ע שם פסק כמ"ד דאין מתענים[footnoteRef:295], מכל מקום הכא בנדון דידן שהתענה מספק שה"ל בעיקר החלום, ואם תמצא לומר שאינו מחלום שמתענים עליו וגם לא היה בליל ר"ה נחשוב האי תעניתא אליבא דמ"ד שצריך להתענות בר"ה או מצוה איכא, ואם כן בכהאי גוונא לא מיקרי ביטול עונג יו"ט דיש לו על מה לסמוך כמה רבותא דסברי מרנן דאף לכתחלה צריך לעשות כן, ואם כן העושה בדיעבד מספק כי האי לא הפסיד ואליבא דכולי עלמא לא חשיב הא מבטל עונג יו"ט, ואם כן לא נתחייב להתענות תעניתא לתעניתיה ועיין בלבוש בסימן תקצ"ז דמסייע להאמור וגם משום דתשש כחו ואינו יכול להתענות ב' וג' ימים רצופים, וכבר כתב מרן בסימן רפ"ח שם דאם תשש כחו ואינו יכול להתענות ב' ימים רצופים לא יתענה ביום א' ויתענה אחר כך עיין שם[footnoteRef:296], ובודאי דהא דכתב מרן בסימן תקצ"ז דהמתענה פעם א' בר"ה אם היה ביום א' צריך להתענות ב' ימים היינו דווקא כשאין תשש כחו, אבל בתש שכחו לא דכבר גילה דעתו בסימן רפ"ח, ואם כן בנדון דידן דאית גביה ג' ימים רצופים ותשש כח הסבל לא מחייב אלא יתענה אחר כך בי' ימי תשובה ומה גם דאית גבן תענית ציבור דצום גדליה דמוצאי ר"ה שהוא דבר שבחובה, ואם נחייב אותו לצום ביום ב' דר"ה יהיה ד' ימים רצופים וחמירא סכנתא, וכל זה אף אם היה ברור שהחלום היה בליל א' דר"ה עצמה וגם שהוא מדברים שמתענים עליהם, כל שכן שכל הענין היה ספק ספיקא ואם תרצה לומר בליל ערב ר"ה היה כבר התענה כמנהג הגדולים וזכרון א' עולה לכאן ולכאן, ואם נאמר שבליל ר"ה היה שמא לא היה מדברים שמתענים עליהם ואת"ל היה מהדברים שבחובה הא כבר התענה שפיר ומשום שאינו יכול להתענות 
	רצופים כל כך יכול להתענות אחר כך.  [294:  מֻתָּר לְהִתְעַנּוֹת בּוֹ תַּעֲנִית חֲלוֹם כְּדֵי שֶׁיִּקָּרַע גְּזַר דִּינוֹ. וְצָרִיךְ לְהִתְעַנּוֹת בְּיוֹם רִאשׁוֹן, כְּדֵי שֶׁיִּתְכַּפֵּר לוֹ מַה שֶּׁבִּטֵּל עֹנֶג שַׁבָּת. וְאִם תָּשַׁשׁ כֹּחוֹ וְאֵינוֹ יָכוֹל לְהִתְעַנּוֹת ב' יָמִים רְצוּפִים, לֹא יִתְעַנֶּה בְּיוֹם א' וְיִתְעַנֶּה אַחַר כָּךְ (סעיף ד').]  [295:  אוֹכְלִים וְשׁוֹתִים וּשְׂמֵחִים, וְאֵין מִתְעַנִּין בְּרֹאשׁ הַשָּׁנָה וְלֹא בְּשַׁבַּת שׁוּבָה; אָמְנָם לֹא יֹאכְלוּ כָּל שָׂבְעָם, לְמַעַן לֹא יָקֵלּוּ רֹאשָׁם וְתִהְיֶה יִרְאַת ה' עַל פְּנֵיהֶם (סעיף א').]  [296:  מֻתָּר לְהִתְעַנּוֹת בּוֹ תַּעֲנִית חֲלוֹם כְּדֵי שֶׁיִּקָּרַע גְּזַר דִּינוֹ. וְצָרִיךְ לְהִתְעַנּוֹת בְּיוֹם רִאשׁוֹן, כְּדֵי שֶׁיִּתְכַּפֵּר לוֹ מַה שֶּׁבִּטֵּל עֹנֶג שַׁבָּת. וְאִם תָּשַׁשׁ כֹּחוֹ וְאֵינוֹ יָכוֹל לְהִתְעַנּוֹת ב' יָמִים רְצוּפִים, לֹא יִתְעַנֶּה בְּיוֹם א' וְיִתְעַנֶּה אַחַר כָּךְ (סימן ד').] 

ומה 
גם שאם היה הדבר ספק כבר כתב הרב החבי"ב ז"ל בכנסת אורח חיים בסימן תקצ"ז שחלם חלום בליל א' דר"ה ונסתפק אם היה מן החלומות שצריך להתענות ושאלתי למורי הרב ורב אחר, והורו לי שכיון שהוא חלום אין להתענות ולא התעניתי עיי"ש, ואם כן כיון דרב חביב"י ורביה ורב אחר, ג' מן השריגים עשו עובדא שאין להתענות מספק והאי גברא שלא ידע לה להאי מילתא והתענה מספק והחמיר על עצמו לא הפסיד דניחשביה להאי תעניתא דעבד כהני רבוותא שאמרו שמתענים בר"ה, ואינו חייב להתענות גם ביום ב' דהווה ליה ג' ימים רצופים תענית ציבור דאבתרייהו ? וכל כי האי תשש כחו והתורה חסה על גופם של 
	ישראל.
ואגב 
חזי הוית להט"ז ז"ל בסימן תקצ"ז שם בס"ק א' שכתב דנראה להכריע דאין מצוה להתענות דמצינו גבי אלישע שאכל אצל השונמית ואותו היום ר"ה היה וכו' ע"ש[footnoteRef:297], וכתב הרב ברכי יוסף ז"ל דראית הט"ז חלושה דאלישע בכוונתו לאכילה מתקן עשר ידות משאר חסידים בתענית ע"ש, ולכאורה אינו מובן לד"ק בזה דאם איתא דקושטא קאי דמצוה להתענות ומצוה קעביד אמאי גברא רבה כאלישע לא נתנהג בחסידות ופרישות בזו דהמחמיר תבוא עליו הברכה, וזו היא גופיה ראיית הט"ז ומאי מדחי ליה בזה וגם דאם איתא הוה ליה דלפלוג וליתני בדידה בחסידים וגדולים עצמם ולימא דאם היה גברא רבה כאלישע דמתקן עשר ידות באכילה אז מצוה 
	לאכול ולא יתענה כלל. [297:  אותו היום היה ראש השנה כדאיתא במדרש "ויהי היום ויעבור אלישע שונם" אותו היום ר"ה היה.] 

ודע 
דעל עיקר מאן דסבר דמצוה להתענות הקשה חד מן חברייא החכמים הש' הי"ו מהא דאשכחן בנחמיה כו' שאמר להם[footnoteRef:298] "אכלו משמנים ושתי ממתקים כי קדוש היום" וכו' ופירש"י ז"ל דיום ר"ה היה ע"ש[footnoteRef:299], ואם איתא דצריך להתענות וגם מצוה איכא האיך מזהירן הנביא במעשה לסתור אכול ושתו אמר להם, ואיהו מותיב לה ואיהו מפרק לה דפשיטא דמאן דסבר דיש להתענות לאו אכולי עלמא רמיא, אלא אגדולים דומיא דערב ר"ה, ואם כן הא דהנביא עזרא שאמר לכל העם אכלו וכו', אין משם ראיות להשיב על זה ודברים של טעם הם, ואף דקצת קשה על זה דהוה ליה ללמד דהגדולים אינם בסוג האי אכילה ושתיה מכל מקום שבקיה דאיהו דחיק ומוקי אנפשיה כי היכי דלא ליקשי על 
	כל הני רבוותא מקרא מפורש.  [298:  נחמיה ח, י.]  [299:  רש"י בד"ה קדוש היום בפסוק ט.] 

נחזור 
לענינינו דאף דקושטא קאי דטעמא דהמתענה ביום א' צריך להתענות ביום ב' דכיומא אריכתא דמו היינו דווקא כשנתחייב מצד הדין להתענות ביום א', אבל בנדון דידן דמעיקרא לא נתחייב כמו שהורה זקן רבי חביב"י ודעמיה ועבד עובדא הכי בנפשיה וכמש"ל, וגם שמא היה עיקר החלום בערב ר"ה והוי ספק ספיקא מי שם פה לאדם לומר כהי גוונא דנחייביה לצום גם ביום ב', ומה גם להיות בתענית ד' ימים רצופים, ופשיטא דהאי תענית דיו"ט א' אלהים חשבה לטובה כמאן דאמר דמצוה להתענות, ויום של מחר ליכול ולחדי כאידך מאן דאמר והאי יומא אריכתא הוי ממש חציו עולה לגבוה סלקא וחציו לכם, ועיין למרן הב"י ז"ל בסימן תקנ"ז שם דאייתי משם גדול הרב תרומת הדשן ז"ל דלא שייך בתענית דר"ה תענית לתעניתיה מטעם זה די"א דלכתחילה מצוה להתענות וכו' ע"ש, והיינו כמש"ל ומפני ספק ספיקא אמינא ליה אם ירצה להחמיר על עצמו ביתר שאת יתענה יום א' באמצע עשרת ימי תשובה, וכן עשה וה' הטוב ישלם לו גמולו באחרית טובה בתוספת 
	מרובה[footnoteRef:300]. [300:  כתב המ"ב (בסימן תקצז בס"ק ז) שאם הוא ספק אם הוא מהחלומות שמתענים בשבת, אין להתענות.] 


אות כט
איזה פסוקים אומרים בקידושא רבה של ראש השנה?
 בענין
קידושא רבה של יום ר"ה שנוהגין עם בני ישראל שאמר קרא[footnoteRef:301] ד"ביום שמחתכם ומועדיכם" וכו' והדר קידושא רבה, ואחד חכם ה"י אמר ברישא קרא[footnoteRef:302] ד"אלה מועדי ה' מקראי קודש" וכו', וחד מן חברייא מחה בו משום שאין זה מועד אלא יומא דדינא, ואני בעניי השבתי לו דמצינו דיום ר"ה נקרא ג"כ מועד שהרי כתיב[footnoteRef:303] "תקעו בחודש שופר בכסה ליום חגנו" וגם קרא ד"אלה מועדי ה' ", אשכחן בש"ס בפרק ב' דר"ה משנה ט' דשמע מינה דהאי קרא מיירי ר"ה כמו שיעויי"ש[footnoteRef:304], ואם כן איפוא הרוצה לומר האי קרא בקידושא רבא דריש שתא יש לו על מה לסמוך ואין למחות בידו[footnoteRef:305]. [301:  במדבר י, י.]  [302:  ויקרא כג, ד.]  [303:  תהלים פא, ד.]  [304:  שָׁלַח לוֹ רַבָּן גַּמְלִיאֵל, גּוֹזְרַנִי עָלֶיךָ שֶׁתָּבֹא אֶצְלִי בְּמַקֶּלְךָ וּבִמְעוֹתֶיךָ בְּיוֹם הַכִּפּוּרִים שֶׁחָל לִהְיוֹת בְּחֶשְׁבּוֹנְךָ. הָלַךְ וּמְצָאוֹ רַבִּי עֲקִיבָא מֵצֵר, אָמַר לוֹ, יֶשׁ לִי לִלְמוֹד שֶׁכָּל מַה שֶּׁעָשָׂה רַבָּן גַּמְלִיאֵל עָשׂוּי, שֶׁנֶּאֱמַר (ויקרא כג), "אֵלֶּה מוֹעֲדֵי יְיָ מִקְרָאֵי קֹדֶשׁ, אֲשֶׁר תִּקְרְאוּ אֹתָם", בֵּין בִּזְמַנָּן בֵּין שֶׁלֹּא בִזְמַנָּן, אֵין לִי מוֹעֲדוֹת אֶלָּא אֵלּוּ.]  [305:  כתב המ"ב (בסימן תקצז בס"ק א) אף שהוא יום הדין, מכל מקום מצוה של "ושמחת בחגך" שייך גם בו, שגם הוא בכלל חג, כדכתיב "תקעו בחודש שופר" וכו'.] 

אות ל 
בירור המנהג לשבר כוס של ז' ברכות בחופה.
על 
מנהגן של ישראל שמשברין כוס של ז' ברכות לחופה ראיתי להתוספות ז"ל בפ"ה דברכות בדף ל"א ע"א בד"ה אייתי כסא דזוגיתא חיוורתא שכתב מכאן נהגו לשבר זכוכית בנישואין עכ"ל, והנה בתחלה צריך להבין אמאי לא דייקו הכי מהא דמר בריה דרבינא שהוא קודם שאמר זה דאייתי כסא דמוקרא[footnoteRef:306] וכו', ואמאי המתינו לדייק מהא דרב אשי, ואפשר כדי שלא תאמר דבעי כסא דמוקרא בת ת' זוזי כמו דעבד מר בריה דרבינא, דהתם אפשר שהיה עשיר גדול ולגרמיה הוא דעבד אבל לכולי עלמא לא, ואף בעשיר אין לחייבו להפסיד כל כך שהתורה חסה על ממונם של ישראל, ומשום הכי דייקו מהא דרב אשי שאמר סתמא דאייתי כסא דזוגיתא חיוורתא ולא הוזכר שיעורו לחומרא דאלו דברים שאין להם שיעור וכל אחד אינו חייב אלא כשיעורו, ובקו המיצוע ועל כל פנים יהיה שוה מידי דמיעצב לבני 
	אדם הנמצאים. [306:  א"ר נחמן בר יצחק מהכא (תהילים ב, יא) "עבדו את ה' ביראה וגילו ברעדה", מאי וגילו ברעדה א"ר אדא בר מתנא אמר רבה במקום גילה שם תהא רעדה וכו'. מר בריה דרבינא עבד הלולא לבריה חזנהו לרבנן דהוו קבדחי טובא אייתי כסא דמוקרא בת ארבע מאה זוזי ותבר קמייהו ואעציבו, רב אשי עבד הלולא לבריה חזנהו לרבנן דהוו קא בדחי טובא אייתי כסא דזוגיתא חיורתא ותבר קמייהו ואעציבו.] 

ואיך 
שיהיה לפי דברי התוס' הללו דילפי למנהגן של ישראל מהאי סוגיא משמע לכאורה דעיקר שבירת הכוס הוא בעת הסעודה שיש אכילה ושתיה ושייך בדיחות טובא דהכי משמע ממ"ש בתרוייהו חזנהו לרבנן דהוו קא בדחי טובא, ואימתי שייך בדיחות טובא וודאי בזמן הסעודה ודון מינה דמה שיש לשבר זכוכית בנישואין שכתב התוס' היה פשוט בעת הסעודה, ואם כן לכאורה יש לתמוה על מנהג דהשתא שנוהגים לשבר כשיבוא החתן לקדש הכלה בבית אביה כיון דכל כח האי מנהגא הוא מהאי סוגיא הווה ליה למיעבד בבית החתן בעת הסעודה דאיכא בדיחות טובא או דהוה ליה למעבד בשני הבתים וגם על כל פנים נראה מהאי סוגיא שצריך שיהיה הכוס יקר הערך ויהיה הפסד מרובה כדי שיהיה בו דבר הראוי ליעצב בו, וכל אחד כשיעורו אבל בני אדם שמביאין כלי חרס מן הגרועין ומשברין אותו נראה ודאי דלאו מילתא הוא, דכל כי האי לא חשיב לכו"ע ולא שייך ליעצב לא 
	מינה ולא מקצתה. 
גם 
מהאי סוגיא נראה לכאורה שצריך שיהיה הכוס שמשברין אותו יהיה משל אבי החתן כמו שעשו מר בריה דרבינא ורב אשי, ולא משל אבי הכלה כמו שנוהגין עכשיו, ואפשר כיון דעיקר הטעם כי היכי דליעצבו עם הנמצאים ולא שלטא בהו עינא, ואבי החתן ואבי הכלה אחים שאינם מקפידים זה על זה ובפרט שיושבים כעת בבית אבי הכלה, לכן יבוא הטוב[footnoteRef:307] מכל מקום, על כל פנים אתה הראת לדעת דגם בבית החתן עצמו בעת הסעודה והבדיחות מיבעי ליה לחתן לשבר איזה כלי יקר הערך והוא העיקר יותר, ואין לסמוך על אותו ששיברו בבית אבי הכלה[footnoteRef:308], וכדבר האמור גם יש ללמוד מהאי סוגיא דברי מוסר וכמו שמבואר בס"ד בספרי הקטן רוב דגן 
	זה תלמוד אם תדרשנו ימצא לך[footnoteRef:309]. [307:  הכוס.]  [308:  כתב ילקוט יוסף (שובע שמחות חלק א' פ"יא) א. אחר סיום שבע הברכות החתן שובר כוס זכוכית (וכן כתב הראבי"ה בברכות סימן צא שנוהגים לשבר כוס זכוכית בבית החתונה וכו', ונהגו כולם בשוה כדי שלא לבייש מי שאין לו, ומנהג זה הזכירו מרן הבית יוסף (אבן העזר סימן מה) בשם הכל בו. וגם הרמ"א באורח חיים סימן תקס סעיף ב, ובאבן העזר סימן סה סעיף ג').

ב. מנהג שבירת הכוס בגמר השבע ברכות שתחת החופה, נועד לשם עגמת נפש על חרבן בית מקדשינו, ולהעלות את ירושלים על ראש שמחתינו. ולכן אין להכריז "מזל טוב" מיד בעת שבירת הכוס, אבל ימתינו איזה רגעים אחר שבירת הכוס, ורק כאשר סיימו את מעמד החופה, אומרים לחתן ולכלה "מזל טוב", באופן שלא ייראה שאמירת מזל טוב קשורה לשבירת הכוס. [חופה וקידושין עמוד רלט. יביע אומר חלק ד' חאהע"ז סימן ט אות ג]. 

ג אף על פי שלכתחלה נוהגים לשבור כוס של זכוכית, מכל מקום אם אין שם כוס זכוכית לשבירה, יכולים לקיים את המנהג בשבירת כוס חרס. [חופה וקידושין עמוד רמ] (הרמ"א בדרכי משה כתב שנהגו שהחתן משבר הכוס שמברכין עליו ברכת אירוסין, ולכן נהגו לברך ברכת אירוסין על כוס חרס. ובבן איש חי (אות יא) כתב שמנהג בבל לשבור כוס של פרפורי (פורצליין), וכתב על זה בהליכות עולם חלק ב' (עמוד רו) שמנהג ירושלים וארץ ישראל לשבור כוס זכוכית) וכ"כ אות לטובה סימן ל').

ד אם אין כוס זכוכית או חרס, יכולים לקיים המנהג אפילו בכוס יקרה, כמו קריסטל. אלא שלכתחלה יקח כוס זכוכית פשוטה. [חופה וקידושין עמוד רמ] (הביא את אות לטובה וכתב שמכל מקום שנראה שאין צורך במיוחד לשבר כוס יקר וסגי בכלי זכוכית רגיל, וכמ"ש הראבי"ה שנהגו כולם בשווה כדי שלא לבייש מי שאין לו, ומכל שכן שנוהגים כיום לעטוף הכוס בשקית נייר בכדי שלא יתפזרו הרסיסים באולם, ומכיון שאין הכוס נראה לעין אין להקפיד שיהיה דבר יקר, ועצם שבירת הכוס מביאה לידי זכרון החורבן וכו').

ה אין צריך שהכוס יהיה של החתן קנין כספו (מקור הדין באות לטובה). ויש לעטוף את הכוס היטב [עדיף בנייר כסף] כדי ששברי הכוס לא יכנסו ברגלי האנשים. [חופה וקידושין עמוד רמב]. 

ו אין להקפיד לקחת כוס שהוא בלאו הכי סדוק וכדומה, אלא יכולים לקחת כוס שלם, שאין בזה בל תשחית. ואדרבה גדול אחד הרעיש על אותם שמביאים כוס פגום כדי לשברו. [ילקוט יוסף שובע שמחות ח"א חופה וקידושין עמוד רמב, יביע אומר ח"ד חאהע"ז ט' אות ב].]  [309:  כתוב בספר רוב דגן (ברכות אות קכה במהדורה החדשה שהוצאתי לאור) למדנו מהאי עובדא דעל אחת כמה וכמה מיבעי ליה לאיניש להזהר בכבוד החברים כמ"ש במתניתין וכבוד חבריך כמורא רבך, שהרי הכא מר בריה דרבינא לא גער בהם על זה ולא דיבר איתם מאומה מדוע ככה עשיתם, אלא אייתי כסא והפסיד ת' זוז ולא נגע ולא פגע בכבוד רבנן חבריו עד שממילא הם נעצבו מעצמם וביטלו אותו הבדיחות. וגם למדנו מרבנן גופייהו שנעצבו על הכוס דעל אחת כמה וכמה חייב אדם להיות ממון חבירו חביב עליו כשלו, שאפילו בכהי גוונא שאדם רשאי בשלו ואיהו דאפסיד אנפשיה אפ"ה נעצבו וביטלו הבדיחות דשמחת ההילולא, כל שכן שלא ישמח בתקלת חבירו וגם לא יזיקו בידים בין בגופו בין בממונו.] 

אות לא 
העלו לתורה את אבי הבן ומכיון שעיניו היו כהות והורידו אותו בבושת פנים, האם עבדו 
	כשורה?
שאלת 
ממני על לוי שעיניו כהות והוא אבי הבן, וקראוהו לעלות בתורה במקומו ועשו לו פזמונים ושירות ותשבחות לשמחת אבי הבן, וכנהוג וכשעלה לתיבה אז החזן שאל לו אם יוכל לראות האותיות שפיר ולפי שהיה הענין בראש דפא ורחוק ממנו, וגם שעיניו כהות והוא בהול מאימת ציבור השיב לו שלא יוכל לראות שפיר, ואז תכף ומיד קראו ללוי אחד במקומו והוא עומד עליהם כמאן דליתיה ומרוב הבושה והכלמה זלגו עיניו דמעות והיה בוכה ומבכה על זה, וכמעט עד שחזר לביתו שערי דמעה לא ננעלו והווה ליה אונאה גדולה בזה אי שפיר 
	עבדי עמו או לא.

תשובה 
אף דמרן ז"ל בשולחנו הטהור באורח חיים סימן קלט בס"ד כתב דסומא אינו קורא לפי שאסור לקרות אפילו אות א' שלא מן הכתב ע"כ, מכל מקום אפשר דהיינו דווקא בסומא גמור אבל בעיניו כהות שיוכל לראות על צד הדחק אזיל ומודה, ואם תרצה לומר דאף בזה אסור אפשר דהיינו דווקא לכתחלה אבל אם כבר קראוהו אפשר דלא מהדרינן ליה אליבא דכו"ע, ואם כן בנדון דידן שכבר עלה וגם עשו לו כנימוס בשירות ותשבחות והקול נשמע בכל הקהל אף דעיניו כהות ולא יוכל לראות שפיר אלא על צד הדחק שפיר דמי, ואין לביישו ולהעלות אחר 
	במקומו להפוך שמחתו לתוגה.
ואל 
תשיבני ממ"ש הרב החבי"ב ז"ל בסימן קמ"א בהגהת הטור משם הרא"ם בח"ב בסי' י"ב שיעלה אחר תחתיו ולא חיישינן להלבנת פניו של זה שאינו יודע לקרות ע"כ, דהיינו דווקא במי שאינו יודע לקרות כלל לא מינה ולא מקצתה וזה דומה לסומא גמור, אבל בנדון דידן שיוכל לראות על צד הדחק שהרי הוא מתעסק במלאכה שצריכה כח הראות וודאי דאית ליה תקנה שפיר שיקרבו לו העמוד של הס"ת, ולא יקראו אחר במקומו ולעשות לו הלבנת פנים כל כך ביום שמחת לבו ואפשר בנידון דידן אפילו הרא"ם מודה שלא יעלו 
	אחר תחתיו.
ואגב 
ראיתי להרב החבי"ב בשיירי בסימן קמ"א בהגהת ב"י באות א' שהביא תשובה משאת בנימין שכתב דאפילו עם הארץ שפיר דמי ואפילו בתחלה ע"כ, וסיים בה דעל פי הוראתו משכתי ידי בקהילה קדושה פרטי' על כהן עם הארץ שעולה לקרות בתורה ע"כ, וכתב ע"ד הרב אמת ליעקב דמ"ש שמשך ידו היה שצריך לקרות בתורה ואין שם אחר, אבל בשאר אינשי כבר הוא עצמו בכנסת[footnoteRef:310] באותו סימן אחר שהביא תשובת בנימין זאב דסומא שראה מאורות בימיו קורא בתורה, כתב דמנהגנו כמ"ש הרב המחבר עכ"ל, ולכאורה היה נראה לומר דמ"ש בכנסת דמנהגנו וכו' והיינו לומר דמדסתם מרן וכתב סומא סתם פשיטא דאף אם ראה מאורות בימיו קאמר, ואין לחלק בין נולד סומא לראה מאורות כל זה הוא לכתחלה, אבל מ"ש בשיירי 'דמשכתי ידי' וכולי, היינו בקראוהו בדיעבד אז לא מיחה להחזירו מידי דהוה לסברת הרב משאת בנימין אפילו לכתחלה שפיר דמי, אבל כד נידוק ניחזי אנן דמשפט הלשון דמה שלא מיחה הוא אפילו לכתחלה משמע, אבל על כל פנים קשה לי שהרי שתשובת הרב משאת בנימין ז"ל שהתיר הוא בכל גוונא אפילו שיש כהן אחר זולתו, וכמו שנראה מדברי המ"א ז"ל בסימן קל"ט בס"ק ד' שכתב שמשאת בנימין האריך להוכיח וכו' וסיים בה דהאגודה התיר אם אין שם כהן אלא הוא וכו' ע"כ, משמע וודאי דדברי הרב משאת בנימין אף שיש שם כהן אחר, ודון מינה דמ"ש רב חביב"י ז"ל ע"פ הוראתו הוא גם כן בכהאי גוונא, דאם לא כן לפלוג וליתני בדידה ואם כן הדא דתימא דברי הרב אמת ליעקב קשה בזה, ולפי הנראה דאף דהעד העיד הרב החבי"ב קודם בבי כנישתא שלו דמנהגם היה כמותו, היינו קודם שראה ויתר תשובה משאת בנימין, אבל אחר שראה ויתר תשובה הנזכרת שהאריך להוכיח כן, אז הדרי בהו מהאי מנהגא, והודיע לנו בשיורי ברכה שלא מיחה בידם על שקודם נהגו כמרן מידי דהוי דיש להם על מה דיסמוכו, האי גדולה תשובה של הרב 
	משאת בנימין שהאריך להוכיח כן. [310:  בספר.] 

נקוט 
מיהא לפום האי פסקא דהרב החבי"ב אף אחר אותו פסק מרן עבד עובדא לסומא ע"ה שעולה לקרות אפילו לכתחלה ואף שיש אחר זולתו, וכתב הרב הלבוש ז"ל שראה בפני גדולים שעולה וכ"כ הב"ח וכן הסכים הט"ז בסי' קמ"א[footnoteRef:311] וכך כתב המ"א בסי' קל"ט[footnoteRef:312] וכן שמעתי מפי מגידי אמת שבכל ארץ ישראל תוב"ב נוהגין האידנא מעשה רב להעלות אפילו סומא גמור אפילו לכתחלה ואף שהם אתריה דמרן, ואת"ל שבארץ הלזו נוהגים בזה כסברת מרן היינו דווקא בסומא גמור ולכתחלה אבל הכא בנדון דידן שעיניו כהות ורואה על צד הדחק מידי דהוי שהוא מתעסק במלאכתו שצריכה ראות עין וגם כבר קראוהו ועשו לו שירות לשמחת א"כ נראה דאף אליבא דמרן אין להעלות אחר במקומו ולעשות לו הלבנת פנים ע"כ ולהפוך שמחתו לתוגה ובכיה, וזה החזן ששאל אותי ונבהל מאימת הציבור ולא סייעו לקרב לו העמוד ולראות והעלה אחר במקומו שלא כדין הוא ולגרמיה הוא דעבד ואין להם על מה שיסמוכו וה' 
	הטוב יכפר בעד[footnoteRef:313]. [311:  בס"ק ג.]  [312:  בס"ק ד.]  [313:  הרמ"א (בסימן קלט בעיף ג) הביא את המהרי"ל שכתב שעכשיו המנהג שסומא קורא כמו שאנו מקרין בתורה לעם הארץ. והמ"ב שם כתב שנהגו להקל כמהרי"ל ומכל מקום לפרשת פרה וזכור נכון שלא לקרותן לכתחילה. ואם עברו וקרוהו הורה הגר"נ קרליץ (יד פורים פ"ג ס"טז) שיכוון הבעל קורא לצאת ידי בברכתו ולהיות אחד מן העולים.כתב ילקוט יוסף לכתחלה יש להמנע מלהעלות לספר תורה סומא [עיור], גם לא לעליית מוספים, ובפרט במקומות אלו שהם אתריה דמרן השלחן ערוך. אולם אם הסומא כבר עלה, לא ירד, ואין גוערים בו, כיון שיש לו על מה שיסמוך. ומכל מקום בשמחת תורה שמעלים את כל הקהל לספר תורה לקריאת ולאשר אמר, או בשמחה משפחתית כאשר מעלים לתורה את כל הקרובים והידידים, נוהגים להקל ולהעלות סומא לספר תורה לעליית מוסיף, משום עגמת נפש [ילקו"י, עמוד פד] (הסתמך בין היתר על הודעתו של אות לטובה ששמע ממגידי אמת שנוהגים להעלות סומא לקריאת ספר תורה, גם בארץ ישראל אתרא דמרן השו"ע).] 


אות לב 
האם מברכים ברכה אחרונה על המגילה ביחיד?

שאלת 
ממני על יחיד הקורא מגלה בביתו והוא יחידי אי 
	מיחייב לברך ברכה של אחריה או לא. 
תשובה 
הנה מרן ז"ל בבית יוסף בסימן תרצ"ב אתא[footnoteRef:314] ואייתי בידיה משם אורחות חיים שהביא משם הירושלמי שאמר בהידייא דלא אמרו ברכה שלאחריה אלא בציבור ע"כ, ולכאורה משמע דהוי שר המסכי"ם ומשום הכי בשולחנו הטהור כתב ולאחריה נוהגים לברך סתם, ולא כתב אפילו ביחיד וגם מור"ם[footnoteRef:315] ז"ל סיים עלה דאין לברך אחריה אלא בציבור ואייתי לה משם הבית יוסף בשם אורחות חיים וגם משם הכלבו, ונוכל לומר דגם מרן גופיה הכי סבירא ליה מר, לכן אין לברך ביחיד, וגם כיון דאפילו בציבור כתב מרן שם דאם לא בירך לא לפניה ולא לאחריה יצא אם כן ודאי ביחיד אין לו לברך לאחריה כלל דעיקרה אפילו בציבור הוא מנהגא ואם לא בירך יצא, ומי יוכל לומר בענין ברכות דניעבד עובדא היפך תלמודא דירושלמי ודעימיה, וגם אם תרצה לומר דמרן מספקא ליה בהא 
	הוי ספק ברכות ולהקל. [314:  בד"ה כתב באורחות חיים.]  [315:  הרמ"א.] 

שוב
 ראיתי למרן ז"ל בבית יוסף לעיל בסי' תר"ץ שהביא משם המרדכי בשם ר"ג דיחיד הקורא המגילה לא יברך לא לפניה ולא לאחריה, דאמר רב אסי מגילה בעשרה, וכיון דצריך עשרה יחיד לא מיחייב לקרות דהיכי מברך הא הוה ליה מוציא שם שמים לבטלה, וכ"כ בא"ח שכן דעת מקצת גאונים ושהרמב"ם כתב שמברך אפילו ביחיד עכ"ל, וסיים מרן דמתוך מה שנתבאר יתבאר לך שדעת כל הפוסקים חוץ מבה"ג הפך דעת המרדכי, הלכך נקטינן כדברי הרמב"ם שמברך אפילו ביחיד עכ"ל, והרב החבי"ב ז"ל שם באות יו' כתב דמסתימת דבר קודשו משמע דצריך לברך בין לפניה בין לאחריה, וכך כתב בדרשות מהרי"ל וכו' וכן בספר הקצר לא כתב חילוק בין יחיד לציבור אלא בברכה ראשונה ולא באחרונה, ויש לתמוה על רבינו המחבר שכתב בסימן תרצ"ב הא דאורחות חיים בשם הירושלמי ולא כתב חולק על זה, ואם נאמר דמ"ש כאן דנקטינן כהרמב"ם על ברכה א' קאמר יש לתמוה למה לא ביאר בספר הקצר דברכה א' אין מברכין אותה 
	אלא בציבור עכ"ל.
והנה 
עיקר דברי מרן הבית יוסף שיחתו צריכה תלמוד גדול לע"ד במ"ש שדעת כל הפוסקים הפך דעת המרדכי, דאדרבה הבה"ג ואורחות חיים ומקצת הגאונים מסכימים לדעת המרדכי, וגם הא דאייתי מרן גופיה לקמן בסימן תרצ"ב הא דהירושלמי דאין לברך אחריה כוותיה, אבל הרמב"ם לחודיה הוא דסבירא ליה שמברך אפילו ביחיד ואם כן אמאי קאמר מר שדעת כל הפוסקים היפך דעת המרדכי, ואם תאמר שראה מלבד זה שום פוסקים דמסייעים להרמב"ם הוה ליה 
	למודע"י.
אשר 
מכח זה הוה אפשר לומר לע"נ דהדר ביה מרן ממ"ש בסימן תר"ץ ומסכים והולך לסברת המרדכי משום דרבים קיימי כוותיה וגם דברי הירושלמי בברכה של אחריה דמסייעי בזה לסברת המרדכי ודלא כהרמב"ם, ואם תאמר דלא הדר ביה ספוקי מיהא מספקא ליה ולהכי בספר הקצר לא הכריע משום דספק ברכות להקל, ואיך שיהיה לענין ברכה של אחריה נקטינן כסברת מור"ם ודעימיה וגם בברכה א' יותר טוב ולהחמיר שלא יברך ויתפוס כסברת המרדכי ודעימיה דהוה ליה מזכיר שם שמים לבטלה וכדבר 
	האמור[footnoteRef:316]. [316:  כתב ילקוט יוסף כבר נתבאר לעיל שהקורא את המגילה בביתו להוציא את הנשים מברך ברכות המגילה, כשם שמברכים האנשים בבית הכנסת. וכן המנהג פשוט. אבל ברכה אחרונה שהיא ברכת "האל הרב את ריבנו" אין לברך אלא בעשרה. והשומע ברכה אחרונה כשאין עשרה, אין לו לענות "אמן" דשב ואל תעשה עדיף. ואם ישנן עשר נשים שהתאספו לשמוע מקרא מגילה, מברכים גם ברכה אחרונה. [חזון עובדיה על פורים עמוד פט].] 

אות לג 
בענין גט באשה ששמה גרז ונסתפק הרב אם צריך לכותבה באלף דהיה גראז או גרז בלא 
	אלף?
בענין 
גט באשה ששמה גרז ונסתפק הרב המורה הי"ו אם צריך לכותבה באלף דהיה גראז או גרז בלא אלף, ולענ"ד נראה פשוט שהיא בלא אלף וראיה מקראי[footnoteRef:317] ד"כל רז לא אניס" ליה וגם מש"ה ואומר[footnoteRef:318] "רזי לי רזי לי" וגם כמ"ש[footnoteRef:319] דין גלי רזייא וכולהו בלא אל"ף, ודומיא דהכי בשם גרז אך מאי דאיכא לאיסתפוקי בעיקר השם שהוא מושרש משם 'גרסייא', אי בעי למיכתתב בגט גרסייא הנקראת גרז או לא, וגם צריך לחקור דזימנין בשעת קריאת השם קורין לה גרסייא והדר קורים לה גרז שהוא קיצור השם של גרסייא, וזימנין הכי וזימנין הכי, וזימנין קורין לה מתחלה ועד סוף גרז ויש לפעמים קורין גרז והדר קורין לה גרסייא שהוא משובח יותר, אם כן היכי ליעבד בכתיבת הגט ונראה דאם יש בירור. דאף מתחלה קרו לה גרז לא תיבעי לן, אך היכא דליכא בירור ואת"ל דמתחלה קרו לה גרסייא והדר נקראת גרז צריך לחקור אם בקבע קורין לה הכי ולא יספו להזכיר שם גרסייא בהא נמי וודאי דסגי בכתיבת גרז אך אם זימנין הכי וזימנין הכי אף דהרוב בשם גרז צריך לכתוב גרסייא הנקראת גרז, והוא הדין אם קראו לה קודם גרז והדר קראוה גרסייא דאזלינן בתר שם העיקר והקבוע, ואם אין קבע למקרא אלא דזימנין הכי וזימנין הכי צריך לכתוב ב' כאחד, ולא שייך בגט ענין רובא אלא טובים הב' מן הא' וגם בשם גרסייא נראה שהוא בלא אל"ף דומייא דשם גרז וכל זה פשוט ומבואר לענ"ד, ולפי שראיתי בזה חד מן חברייא שנסתפק הוצרכתי 
	לכותבו. [317:  דניאל ד, ו.]  [318:  ישעיהו כד, טז.]  [319:  סנהדרין לא ע"א.] 

אות לד 
הרואה חכם עובר אינו עומד עד שיגיע לד' אמותיו, האם אסור לעמוד עד שיגיע לתוך ד' 
	אמותיו?
כתב 
מרן בשולחנו הטהור ביורה דעה בסימן רמ"ד דס"ב הרואה חכם עובר אינו עומד עד שיגיע לד' אמותיו וכתב הש"ך בס"ק ו'[footnoteRef:320] אינו עומד משמע דאסור לעמוד עד שיגיע לתוך ד' אמותיו דאי לאשמועינן שאינו חייב כבר נתבאר 
	לעיל ס"ב וכו' ע"ש.  [320:  הש"ך על סעיף ט בשו"ע- הָרוֹאֶה חָכָם עוֹבֵר, אֵינוֹ עוֹמֵד עַד שֶׁיַּגִּיעַ לְתוֹךְ אַרְבַּע אַמּוֹתָיו, וְכֵיוָן שֶׁעָבַר מִלְּפָנָיו יוֹשֵׁב. וְאִם הוּא רַבּוֹ מֻבְהָק, עוֹמֵד מִלְּפָנָיו מְלֹא עֵינָיו וְאֵינוֹ יוֹשֵׁב עַד שֶׁיִּתְכַּסֶה מֵעֵינָיו אוֹ עַד שֶׁיֵּשֵׁב בִּמְקוֹמוֹ.] 

ולע"ד 
אין מזה כ"כ הכריח דהא דלעיל דס"פ[footnoteRef:321] קאי אתרוויהו אחכם וזקן וקאמר מאימתי חייב לקום מפניהם משיגיע לתוך ד"א וכו', והשתא תנא והדר מפרש דין החכם לחודיה וקאמר הרואה חכם עובר והיינו שאינו רבו או רבו שאינו מובהק זה לא מחייב לעמוד עד שיגיע לד' אמותיו אבל אם הוא רבו מובהק עומד במלא עיניו וכו', והשתא מ"ש אינו עומד פירוש אין צריך לעמוד אבל אם רצה להחמיר על עצמו ולהוסיף על השיעור הזה פשוט דיכול וליכא איסורא בדבר אלא המחמיר תבא עליו ברכה כנ"ל, ומרן השו"ע נקט לה כלשון הטור דה"ק בתחלה אתרוויהו והדר פירש דין החכם לחוד וחילק האי חילוקא ואחריו נמשך מרן ז"ל, אחר כתבי חזית הוית להרב הפרישה[footnoteRef:322] ז"ל שדיקדק בתחלה בלשון הטור הכי ותירץ כתירוץ ב' דכתיבנא, ועוד תירץ שם תירוץ אחר דקמ"ל דמיד שיעבור ישב דאילו לעיל כתב עד שיעבור מכנגד פניו דלפום ריהטא משמע עד שלא יראהו עוד קמ"ל הכא דאין צריך עכ"ל, ולפק"ר קשה דהא הכא נמי לא נקט לישנא דמיד אלא קאמר וכיון שעובר מלפניו ישב ודומיא לההיא דלעיל דקאמר עד שיעבור מכנגד פניו ותרוויהו לפי האמת פירוש מיד דאינה סברא לומר עד שלא יראהו עוד כיון שהלך מלפניו ולא דמייא למי שבא ורואהו לפניו, ותו דאי משום הא בא ללמד לא הו"ל למיהדר ולימא עיקר הדין דאינו עומד עד שיגיע לד' אמות אלא הוה ליה למימר העומד מפני החכם כשעובר מלפניו ישב לכן הנכון כתירוץ ב' וכמ"ש ואיך שיהיה דברי הש"ך ז"ל לענין דינא לענ"ד אינם מוכרחים והעיקר כמ"ש הפרישה ז"ל דאיסור מיהא ליכא, וראיתי אחרי רואי להב"ח ז"ל שם שכתב כדברי הש"ך והביא ראיה ממ"ש בקידושין דף ל"ב יכול יעמוד מפניו ממקום רחוק ת"ל תקום והדרת לא אמרתי קימה אלא במקום שיש הידור, ופירש רש"י ז"ל שיש לו הידור בעמידתו דהיינו תוך ד' אמות דמוכחא מילתא שמפניו הוא עומד ע"כ, ואם עמד מקודם אסור דלא קיים בזה מצות עשה דהרואה אומר לצורכו עומד וכו' ע"ש, וגם זה לע"ד אינה ראיה כל כך דאי משום הא לא אירייא דאם רוצה להחמיר על עצמו ולעמוד קודם שיגיע לתוך ד' אמות יש תקנה לזה שידבר עמו ויאמר לו ברוך הבא וזה אף מקודם הד' אמות או יותר מעט ובזה לא יאמר הרואה לצורכו הוא שעמד, ובש"ס לא אמרו יכול יעמוד מפניו ממקום רחוק היינו רחוק הרבה וכגוונא דלא מוכחא מילתא שמפניו עמד שהוא רחוק הרבה ולא שייך לדבר עמו ולהקבילו, אבל אם העניין קרוב שמדבר עמו והוא שומע אפשר שאם ירצה להחמיר על עצמו ביותר מד"א רשאי ואיסור מיהא ליכא והדין דין אמת כמ"ש הפרישה ולפי זה מ"ש בגמ' יכול יעמוד וכו' היינו חיוב מדינא או 
	לא וכאמור. [321:  צ"ל דס"ב.]  [322:  באות יב.] 

אות לה 
שאלה לגביר השר הגדול רפאל פיגוט"ו – האם 
	כהן שכהתה עינו האחת יכול לראות נגעים?
את 
זה שלחתי להגביר המפואר השר הגדול הרב הכולל המלאך 
	רפאל הי"ו. 
רב 
טביומ"י טוב הוא לישראל מגלגל חמה דנפיש נהוריה טובא ברקיה רב רב חסד"א חסדאה הוא וחסדאין מילוהי איש החסד והרחמים לתת לכל שואל די מחסורו, דבעו מיניה דרב רב משרשייא שושילתא דבי נשיאה בנן של קדושים ארי בן ארי כולהו אית להו, דרב רב מר"י מר ניהו רבה הרב הכולל ענוותן כהלל חן ערכו מי ימלל תורה וגדולה במקום אחד הגביר המ' השר והטפסר כמהר"ר רפאל פיגו"טו הי"ו אורך ימים ישביעהו שנים כשני אליהו על מי מנוחות בשובע שמחות הניחא 
	לרב אכי"ר. 

רב 
שלמ"ן אני שלום וכי אדבר, נאה דורש בשלומה של מלכות שאלת תלמיד לרב רב צלי מצלינא האידנא אקציר"י תפילה קצרה ויעתר יצחק לפני אבינו שבשמים למען יאריך ימים ושנים על ממלכתו הוא ובניו ובני בניו על ישראל ועל רבנן להחיות עם רב אמן כן יהי רצון, ראש אמי"ר אמרתי לשנות פרק זה לפני משי"ח במאי דתנן בפ"ב דנגעים משנה ג' כהן הסומא באחד מעינו או שכהה מאור עיניו לא יראה את הנגעים, שנאמר[footnoteRef:323] "לכל מראה עיני הכהן" ע"כ, וחזי הוית להתוס' יו"ט ז"ל שכתב בד"ה או שכהה מאור עיניו נראה לי דתרי עיניו שכהו קאמר, אבל אי כהה חד עינא לא, דסומא באחד מעינו תנן, ולכל מראה עיני הכי דייקא ולא שכהו מראה ב' העינים עכ"ל, וכוונת ד"ק פשוט דברישא קא דייק מדקתני מתניתין בסומא בא' מעיניו משמע מינה דמה שסיים בסיפא 'או שכהה מאור עיניו' היינו תרתי, אבל בחדא לית לן בה, וגם רוצה לדייק מלשון הכתוב שנאמר לכל מראה עיני משמע דבא לאפוקי דאם לא היו כל עיניו טובים הב' אלא אלא ב' כאחד כהות לא, ודון מינה דבאחת עינא 
	דחזייא שפיר עלתה לו[footnoteRef:324]. [323:  ויקרא יג, ז.]  [324:  כלומר כהן שסומא אפילו בעין אחת או כהן שכהו שתי עיניו לא יכולים לראות נגעים.] 

ולע"ד 
אחרי המחילה הראויה דא' הדבר לאו' להאי דיוקא בהאי פסוקא דאדרבה משמעות הדיוק הכי דקאמר "לכל מראה עיני" משמע דטובים הב' הכל כאשר לכל ובשתים עלתה לו, אבל בא' לא עלתה לו, דלא קרינן ביה לכל מראה עיני, ודומייא דהכי דייקינן מיניה בענין סומא באחת מעיניו וכמו דבההיא מפרשים הכתוב דתרתי בעינן[footnoteRef:325], הוא הדין באידך דמאי חזית לעניין הסומא דייקינן ומפקינן אפילו אחד, ולאידך עניינא דייקינן איפכא[footnoteRef:326], דהרי תרוויהו מחד קרא מפקא להו מתניתין ובחדא מחתא מחתינה ובדרך לא זו אף זו קאמר, וע"כ צריך לומר בכוונת מתניתין מאי דנקט או שכהה מאור עיניו לאו דווקא על ב' כאחד, אלא אפילו באחד[footnoteRef:327], והראיה שהביאו מהאי קרא על כולם הוכיח תוכיח לזה דבעי לדיוקי מיניה בסגנון אחד ולאו 
	לצדדין קתני. [325:  כדי לראות נגעים.]  [326:  שרק אם שתי עיניו כהו אסור לו לראות נגעים.]  [327:  כלומר כהן שסומא אפילו בעין אחת או שכהתה עינו האחת אסור לראות בנגעים.] 

ואף 
על פי שאין ראיה לדבר זכר לדבר ממה שפירש רש"י ז"ל בפירוש החומש אהאי קרא בד"ה לכל מראה עיני הכהן, פרט לכהן שחשך מאורו עכ"ל, ויש במשמעות האי לישנא אפילו חשך מאור עין אחד דחשיב חשך מאורו, ובכוונה מכוונת דייק ולא נקט מאור עיניו ללמד יצא דכוונת מתניתין אפילו על אחד ולאו דווקא על ב' עינים, וגם הביא הא ד'חשך' והיינו 'כהה', ואתייא הא דסומא במכ"ש דמתניתין לא זו אף זו קאמר באופן דלפע"ד היותר י"ל דכוונת מתניתין, והראיה שהביאו מהאי קרא כסוג אחד הם ואין לחלק ביניהם דבר, ולא ידענא אמאי לא נהירא ליה להגאון למימר הכי, ועיין להר"מ ז"ל בפ"ט מהלכות טומאת צרעת בדין ה'[footnoteRef:328] שכמעט העתיק המשנה כצורתה והביא ראיית הכתוב על הני תרתי וכמו דמפרשים במתניתין ה"נ נפרש בד"ק, ובפירוש המשנה שם כתב וז"ל או שכהה מאור עיניו שחלש ראותו עד שלא יראה ראיה אמיתית ע"כ, ואפשר דזה מסייע למה שכתבנו דהרי אף בכהה בעין א' נמי הוי בכלל שלא יראה ראיה אמיתית כיון שחסר מאור עיניו ואינו כשאר בני אדם ולא קרינן ביה לכל מראה עיני הכהן ולא מהני ועדיין 
	הדבר צריך הכריע.  [328:  חָלָל פָּסוּל לִרְאִיַּת נְגָעִים שֶׁנֶּאֱמַר (ויקרא יג, ב) 'אֶחָד מִבָּנָיו הַכֹּהֲנִים' בִּכְהֻנָּתָם. אֲבָל בַּעֲלֵי מוּמִין כְּשֵׁרִים לִרְאִיַּת נְגָעִים וּבִלְבַד שֶׁלֹּא יִהְיֶה סוּמָא וַאֲפִלּוּ בְּאַחַת מֵעֵינָיו. וַאֲפִלּוּ כֹּהֵן שֶׁכָּהָה מְאוֹר עֵינָיו לֹא יִרְאֶה אֶת הַנְּגָעִים שֶׁנֶּאֱמַר (ויקרא יג-יב) 'לְכָל מַרְאֵה עֵינֵי הַכֹּהֵן'.] 

עוד 
זאת אדרוש ממשי"ח[footnoteRef:329] מה שראיתי להגאון מהרש"א ז"ל בחידושי אגדות בפ"ה דברכות בדף ל"א ע"ב אמ"ש שם מיהו מורה הלכה בפני רבו את וכו' דכתב אע"ג דקטן מב' שנים היה אז שמואל וכו'[footnoteRef:330] היינו בדיני אדם, אבל בדיני שמים רצה לעונשו דכל המורה הלכה בפני רבו חייב מיתה בדיני שמים וכו'[footnoteRef:331] ע"ש, ושותיה דמר לא ידענא דאדרבה כיון דעיקר חיוב זה אינו אלא בדיני שמים ובדיני שמים לא מענישים אלא מבן כ' ואילך אם כן אפוא היאך היה רוצה להענישו, כיון דקושטא קאי לא נתחייב לא בדיני אדם ולא בדיני שמים והדרא קושיא לדוכתה, וכעת לכאורה צריך עיון, ועל כולם לינהר לן מר עיניין מרעהו הרחבה, מה אהבתי תורתך, כמה חביבין שמעתתיה דרב הכ"ד נאמן אהבתו, דורש ש' שלומו טובתו כל הימים, בלב תמים שלמ"ה[footnoteRef:332] אהיה הבוטח בשם אהיה, 
	הצעיר יצחק עטייה ס"ט. [329:  ר"ת מורי שיחיה.]  [330:  כמ"ש "וישב שם עד עולם" דהיינו עולם של לוים ג' שנים, וכל שנותיו לא היו רק נב' שנים (תענית כה).]  [331:  דכמוכח במסכת עירובין (סג ע"א) והא דקראו הכתוב נמי 'נער' ע"ש מעשיו שהיה כנער ולא כקטן כמ"ש כה"ג סוטה (יב ע"א) גבי משה "והנה נער בוכה" וכו'. ]  [332:  שבח לאל מלך העולם.] 

אות לו 
וזאת תשובתו אלי 
רב 
תנא הוא, קורא ופושט, סתום ועשאו פתוח, עקר טורי ה"ה הרב הכולל כמהר"ר יצחק עטייה נר"ו 
	יאיר כאור החמה הנהו זהרורי אכי"ר. 
קדמה 
אל אר"ש אנכי שלומי אמוני כל המרבה ריבוי אחר ריבוי מדות שלש עשרה והדר צלי למען יאריך ימים הוא ובניו כל הימים, נותנים עליו חומרי אכי"ר, ומודע לבינה מקבלת הא' אהובה, מגלילות יד"ק אתא ואייתי מתניתא בידיה מהא דתנן בנגעים פ"ב כהן הסומא בא' מעיניו וכו', והקשה כת"ר על הרב תוס' יו"ט שפירש דווקא שכהו שתי עיניו אבל באחד עלתה לו ורואה ונראה, ולמה לא פירש בכהו מאור עיניו אפילו באחד כמו הסומא שהוא באחד דפסול, ומה שהביא ראיה מפסוק "לכל מראה עיני" וכו', קשיתיה למר ניהו רבה דאדרבה משם נשמע דאפילו כהתה אחד לא יראה 
	וכו' עכת"ד.
ולי 
אני ההדיוט נראה לי דדברי התוס' יו"ט מיוסדים על אדני פז וגברא דשפיר חזי מדיוקא דקרא "לכל מראה עיני הכהן", כי מילה 'מראה' היא לשון יחיד כמ"ש[footnoteRef:333] "הנה עם בני ישראל", כי מילה 'עם' היא לשון יחיד, אבל היא שם דבר שנופל על יחיד ורבים, וכמו כן 'מראה' הוא שם דבר ונופל על יחיד ורבים, ולפיכך נראה לו למעט בכהו עיניו דווקא בשתי עיניו, כי באמת היה בדין שאף הסומא באחד מעיניו יהיה כשר לראות את הנגע, כי בעין אחד יש הרבה בני אדם שרואים היטב, וכמעט יותר ממי שיש לו ב' עינים, אמנם גזירת הכתוב היא לפוסלו ממה שנאמר "עיני", כי היא בהכריח לשון רבים, וברוך היודע למה, אמנם ממילה 'מראה' דמשמע שיהיה רואה לא מיפסל אלא אם כן כהו ב' עיניו, דלא מצי תו למיחזי שפיר, אבל אם כהתה א' לבד הרי יכול הוא לראות שפיר בשניה וקרינן לכל מראה עיני הכהן, ודיוק הרב ז"ל מזה הפסוק הוא ממילים "לכל מראה עיני הכהן" דהיינו אפשר לומר דלא קפדינן אלא על הראיה שיהיה רואה, לא כן הסומא בא' דקרא אפקיה בלשון רבים כי היכי דלימעט סומא באחד, וגזירה היא מלפניו והבו דלא להוסיף עלה והכי דייק לשון המשנה ולשון הר"מ ז"ל בפירושו שכתב מאור עיניו, ולא מאור עינו, ותו דאי כדבעי למימר מר ניהו רבה דאפילו בכהתה מאור עינו א' פסול, למה לא מחתינהו בחדא מחתא דהיינו שיאמר 'כהן שנסתמת או כהתה עינו אחד לא יראה את הנגעים', ותו למה שינו דבריהם דבסומא אמר בעינו א', ובכהייה אמר שכהתה מאור עיניו לשון רבים, וגם לשון רש"י שהביא מר בידו הכי דייק שכתב 'כהן שחשך מאורו', וזה לא יתכן כי אם בשתים, דאילו באחד אינו חושך מאורו שהרי יכול להביט ולהסתכל בשנייה שהיא בריאה וכמש"ל, זהו מה שנראה לקוצר דעתי פשוט וברור 
	וכת"ר את אשרי יבחר בו יקריב אליו.  [333:  שמות א, ט.] 

ועל 
מה שהוקשה לו ע"ד מהרש"א במ"ש על שמואל שהיה רוצה להענישו בדיני שמים על שהורה בפני רבו אף שהיה בן ב' שנים ממ"ש רז"ל שאין מענישים בדיני שמים כי אם מבן כ' שנה[footnoteRef:334] ומעלה הא ליתא, שהרי מצאנו ראינו בער ואונן שהיו כבן שש כבן ז'[footnoteRef:335] ונענשו בדיני שמים, ובהדי כבשי דרחמנא למה לן, ואפשר לומר דמ"ש אין מענישין בדיני שמים כי אם מבן כ' שנה הוא דווקא במי שלא מיחה לאחרים, אבל הוא לא עבר, אבל הנפש החוטאת היא תמות אף שאינו בן כ',והיינו דמרגלים שיכולים אנו לומר שהגזרה נגזרה על הכל לא שחטאו הכל אלא שלא מיחו, כי לא יבצר לפחות המיעוט שבהם שלא חטאו אלא עונשם היה על שלא מיחו או אפשר לומר שמ"ש אין מענישין הוא בדעשו תשובה ואותם שנעשנו הנז"ל[footnoteRef:336] לא ראינו שעשו תשובה, ושמואל וודאי עשה תשובה וכ"ז דוחק וצ"ע, זהו הנלע"ד לפי שעה שאין הפנאי מסכים עמי לתור ולדרוש בחכמה, וגם לא בינת אדם לי, כי מה אני לבוא אחרי המלך מר ניהו רבה ואם שגיתי, אתי תלון משוגתי, ובכן קינצי למילין אשים והיה זה שלום מא"ה וממני עבדו הצעיר רפאל 
	פיגוט"ו ס"ט.  [334:  אמר לו ליצחק בניך חטאו לי, אמר לפניו רבש"ע בני ולא בניך, בשעה שהקדימו לפניך נעשה לנשמע קראת להם ({שמות ד, כב) "בני בכורי" עכשיו בני ולא בניך, ועוד כמה חטאו כמה שנותיו של אדם שבעים שנה, דל עשרין דלא ענשת עלייהו, פשו להו חמשין, דל כ"ה דלילותא, פשו להו כ"ה דל תרתי סרי ופלגא דצלויי ומיכל ודבית הכסא, פשו להו תרתי סרי ופלגא אם אתה סובל את כולם מוטב, ואם לאו פלגא עלי ופלגא עליך ואת"ל כולם עלי הא קריבית נפשי קמך פתחו ואמרו (כי) אתה אבינו אמר להם יצחק עד שאתם מקלסין לי קלסו להקב"ה וכו' (שבת פט ע"ב).]  [335:  סדר עולם רבה.]  [336:  הנזכרים לעיל.] 




אות לז 
וזאת תשובתי אליו
וזאת 
תשובתי לרב רחומא"י השר 
	הנזכר הי"ו 
ראש 
גולה גולת עטרת תפארת מר קשישא חסידא ופרישא, פרוש מאהבה ראש מר דרור מירא דכייא, רישא די דהבא ואבן טובה זהב האר"ץ הוא הודה, הוא זיוה הוא הדרה, הדרא ארעא מר נינהו הרב הכולל בישראל להלל הגביר המ' שר וגדול בישראל המלאך רפאל נר"ו וחי 
	לעולם ברבות הטובה אכי"ר.
ראש 
אמי"ר הוא ענ"ה דמעיקרא לאלהא דישראל מצלינא תפלה קצרה, ויעתר יצחק ימים על ימי מלך תוסיף, הוא ובניו על ישראל ועל רבנן, ימלא ה' משאלותיו כולם שוים לטובה אכי"ר, את שיש בה ידיעה בתחלה ולנעמ"י מודיע מקבלה ואילך כתבו הבהיר ונתמלא כל הבית כולו אורה, זו תורה אורייתיה כשרה, אות הוא בצבא מאי דתני אהבה רבה מה אהבתי תורתך גרסה נפשי לתאבה, ראו הביא לנו מה"מ מעלייתא מילי דמיזדבן בדינרי, הנותן אמרי שפר צוף דבש אמרי נועם דבש וחלב תחת לשונו, דבסים מחלבא, וא' הרואה וא' השומע כל הבא לתוכו יתמ"ה מה זה לבן קיש דמה אלי ומה חיי לבוא לפני המלך אל הקודש פנימה, ולא עוד אלא דטרח וכתב לה לשמה אמירה נעימה כתיבה ותשובתו בצידה במקום שאתה מוצא גדולתו שם הוא ענותנותו ומדת קונו יש בו מדה טובה מרובה, ואנכי השתא באתי להשתעשע באמרות טהורות הא' 
	אהובה.
ראשית 
ביכורי כל פתח דבריך יאיר פתח לה פיתחא להאי פרשתא לחזק וליישב דברי התוס' יו"ט ז"ל וכללות ד"ק דקא דייק רב ממילה 'מראה' שנופל על יחיד ורבים, כמו מילה 'עם' וכו', מה שאין כן בלשון 'עיני' דתרתי משמע, ודבר ה' בפיהו אמת בעיקר פירוש לישנא דמתניתין דתני תנא לתרוויהו והביא ראיה מקרא, והכוונה בו הכי דלענין שכהה מאור עיניו והייינו תרתי קא מייתי ראיה מתחלת הכתוב שאמר 'מראה' ויש במשמע שפיר אפילו האחד אהובה ושנייה לה והיא כהה, אבל אם ב' כאחד כהות לא קרינן ביה מראה, ולענין סומא בא' מעיניו אייתי ממ"ש 'עיני' דודאי תרתי משמע ולא עלתה לו באחד וזה גזירת הכתוב דבלאו הכי מסברא ה"מ למימר דאף באחד יש היכר וראיה שפיר כמו שיש כמה בני אדם וכו' וכמו שהכרת 
	משי"ח[footnoteRef:337].  [337:  משיח- מורי שיחיה.] 

והן 
אמת דבה"מ מעלייתא מתחזק שפיר האי דינא רבה דהתוס' יו"ט, אבל עיקר פשט דברי התוס' יו"ט ז"ל אינם מודים בכל זה, ולא אמר מר מן מילה 'מראה' לחודה, וזה דבר חדש דחדית לן משי"ח, ואיברא דע"כ צריך לפרש ד"ק הכי, וקיצר במקום שאמרו להאריך, ושבקיה דאיהו דחיק ומוקי אנפשיה ועל כל פנים לכאורה נראה דהדין דין אמת, וגם לשון רש"י ז"ל שבפירוש החומש יש לדייקם להכי כמ"ש כת"ר, ודון מינה דגם דברי הר"מ ז"ל בפירוש יש לכוונם להכי שכתב שלא יראה ראייה אמיתית, והכי פירושו דאם כהו הב' לא חשיב אמיתית, אבל אם האחד בריאה והאחד בלבד כהה חשיב ראיה שפיר, ורואה ונראה דקרינן ביה שפיר קרא דמראה וד"ק מיוסדים על אדני 
	פז בזה.
אך 
אמנה מ"ש משי"ח בכלל ד"ק ומדמי מילתא למילתא כמו מילה 'עם' שנופל על יחיד ורבים, שיחתו צריכה תלמוד גדול בזה דאם ר"ל אפילו על איש אחד ניתן ליאמר הא לא אשכחן דעל אדם יחידי שיאמר עליו לשון 'עם', ואם ר"ל שניתן ליאמר על כללות אומה א', וגם על כמה אומות, הא נמי לא אשכחן שהרי כשרצה הכתוב לומר על כמה אומות אמר[footnoteRef:338] "וראו כל עמי הארץ כי שם ה' " נקרא עליך, ואם ר"ל שהוא לשון יחיד שתאמר על אומה אחד שהם רבים כמו[footnoteRef:339] "עם הארץ ירגמוהו באבן" בהא לא נפקא לן לחזק עניינינו, כיון דקושטא קאי שאינה נאמר על איש אחד אלא על אומה אחד ולא לכמה אומות, באופן דכעת 
	לא זכיתי להבין ד"ק בזה. [338:  דברים כח, י.]  [339:  ויקרא כ, ב.] 

ואיך 
שיהיה לענין דינא לכאורה נראה דדברי התוס' יו"ט ז"ל הם קיימים אך השתא מיהא חזי הוית בתורת כהנים שאמר אהאי קרא "לכל מראה עיני הכהן" פרט לכהן שחסר מאור עיניו, מכאן אמרו כהן סומא בא' מעיניו או שכהה מאור עיניו לא יראה וכו' ע"ש, ושטח האי לישנא דכהן שחסר מאור עיניו משמע דאף אם חסר בעין א' בלבד ובכל ענין דבחדא מחתא מחתינהו הא דסומא ודכהה וכמו דבסומא אפילו בעין א' חשיב חסר מאור עיניו מימלא דגם בכהה הכי דאפילו בא' חשיב חסר ולא מהני, ולפי"ז לכאורה עדיין הדבר 
	שקול וכמו שיראה המעיין.
ועתה 
הבוא נבוא להתבסם מטעם דברי אדוני המלך האחרונים במה שהוקשה לע"ד בדברי הגאון מהרש"א במ"ש שהיו רוצים להעניש שמואל בדיני שמים שהרי מן השמים אינם מענישים לפחות מכ' וכו', ומשי"ח כתב דהא ליתא שהרי מצינו בער ואונן שהיו כבן ו' ובן ז' ונענשו בדיני שמים עכ"ל לשון הזהב, ולענ"ד דגם על זה יעבור כוס התימה, ועליה אני דן דהיאך ענשן הכתוב כיון שאף דב"ד של מטה לא היו בר עונשין, ואחר החיפוש ראיתי בש"ס בסוף פרק קמא דסוטה בדף י"ג ע"ב שאמר שם רחב"א[footnoteRef:340] דמי שמתחיל במצוה ואינו גומרה גורם שיקבור אשתו ובניו מנ"ל מיהודה וכו' ע"ש[footnoteRef:341], וחזי הוית למהרש"א ז"ל בח"א שם שהקשה דמיתת בניו מפורש עוונם בם בקראי, ותירץ דכיון שלא היו אז רק ז' שנים כמפורש בסדר עולם משמע להו דמתו בעון אביהם שלא גמר המצוה, אף על גב דבקרא מפורש מהשחתת הזרע הא והא גרמא כדאמר פוקד עון אבות כשאוחזין מעשה אבותיהם בידיהם, ואי לאו האי חטא דיהודה וכו' ע"ש, ואם כן בזה יתחזק קושיא דידן יותר שהרי מהרש"א גופיה אמר הכא ובהסכמה עלה דאי לאו חטא דיהודה לא היו נענשים אף בדיני שמים אף שהיה עונם גדול מנשוא בהשחתת זרע והיו רעים וחטאים מידי דהוי שהיו בן ז' שנים, אם כן כל שכן גבי שמואל הרמתי שהיה בן ב' שנים דאין עון זה של מורה הלכה בפני רבו שהוא קל לגבי עון השחתת זרע דאין ראוי שיענש ולהתחייב מיתה בידי שמים, ואם כן מלבד דקשה מדברי רז"ל שאין מענישים לפחות מבן כ' גם קשה דידיה אדידיה, ומה שי"ל בעיקר דברי המהרש"א בההיא דסוטה עיין מ"ש בס"ד בספר הקטן ויקרא יצחק הנה הוא נצב בפרשת נצבים קחנו 
	משם ועיניך שים עליו.  [340:  צ"ל רבי שמואל בר נחמני.]  [341:  א"ר חמא בר' חנינא כל העושה דבר ולא גמרו ובא אחר וגמרו מעלה עליו הכתוב על שגמרו כאילו עשאו, רבי אלעזר אומר אף מורידין אותו מגדולתו דכתיב (בראשית לח, א) "ויהי בעת ההיא וירד יהודה" רבי שמואל בר נחמני אמר אף קובר אשתו ובניו דכתיב {בראשית לח, יב) "ותמת בת שוע אשת יהודה" וגו' "וכתיב וימת ער ואונן".] 

מכלל 
ופרט אלה הדברים אתה הראת לדעת שרצה משי"ח לדחות את דברי ולחזק דברי הגאון מהא דער ואונן, אחרי המחילה הראויה דמהא לא אירייא שהרי הגאון גופיה א' מר דאי לאו חטא דיהודה לא היו נענשים וכו' והדרא קושיא 
	לדוכתה וגם מיניה וביה וכמדובר 
וכעת 
חזי הוית במדרשו של רשב""י זי"ע בפרשת וירא בדף קי"ח שכתב בפסוק "באשר הוא שם" הא אוקמוה דלאו בר עונשים הוא לב"ד דלעלא ואף על גב דחייבא הוא, אמר רבי אלעזר אי הכי מאן דאסתלק מעלמא עד לא מטי יומוי לכ' שנין מאן אתר איתענש, ותירץ קודש אבריך הוא חס עלוי דלימות זכאי[footnoteRef:342], ויהיב ליה אגר טב בההוא עלמא ולא לימות חייב, ועוד תירץ דבדא יתקיים "ויש נספה בלא משפט"[footnoteRef:343] דכד עונשא נחית לעלמא איהו איערע בלא כוונה ויתענש ועליה כתיב[footnoteRef:344] "עוונותיו ילכדנו את הרשע" אם תאמר לאסגאה מאן דלא מטא יומוי לאיתענשא, והיינו דאמר עוונותיו ילכדונו ולא בית דין דלעלא וכו' ע"ש[footnoteRef:345]. ולמדנו מזה ב' תירוצים ליישב הא דער ואונן אי משום שהקב"ה חס עליהם שימותו זכאים, וגם לפי תירוץ הב' אפשר דבההוא זימנא הוה עידן ריתחא ועונש אנחית לעלמא ואיערע בהו בלא כוונה ועוונותיהם ילכדונם ולא בית דין דלעלא, אך הקשה לזה דבקרא מפורש במיתת ער ואונן וימיתם ה' ומשמע לכאורה דב"ד דלעלא ענשי להו על פי ה', ומאת ה' היתה זאת, לכן היותר יש לומר בתירוץ קמא דהזוהר או כפי דברי הש"ס דידן דהעיקר מעון אביהם על שלא גמר המצווה, ומאי דפירש הכתוב עונם בם לשכך את האוזן וגם להגדיל מדור' עון זה לדורות הבאים, שימנעו מעון זה אף הקטנים כדי שלא יתחנכו בזה בגודלם, אבל פש גבן הא דשמואל הרמתי היאך היה רוצה עלי להענישו בידי שמים בן ב' שנים ולכאורה לא מצאנו מנוח אשר ייטב 
	לזה. [342:  ולא לימות חייב.]  [343:  משלי יג, כג.]  [344:  משלי ה, כב.]  [345:  בַּאֲשֶׁר הוּא שָׁם, הֲרֵי פֵּרְשׁוּהָ שֶׁלֹּא בָר עֹנֶשׁ הוּא אֵצֶל בֵּית הַדִּין שֶׁלְּמַעְלָה, שֶׁהֲרֵי בֵּית דִּין שֶׁל מַטָּה מַעֲנִישִׁים מִשְּׁלֹשׁ עֶשְׂרֵה שָׁנָה וָמַעְלָה, וּבֵית שֶׁל שֶׁל מַעְלָה מֵעֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה, וְאַף עַל גַּב שֶׁהָיָה רָשָׁע, אֵינוֹ בֶּן עֹנֶשׁ. וַהֲרֵי פֵּרְשׁוּהָ, וְזֶהוּ שֶׁכָּתוּב בַּאֲשֶׁר הוּא שָׁם. אָמַר רַבִּי אֶלְעָזָר, אִם כָּךְ, מִי שֶׁמִּסְתַּלֵּק מֵהָעוֹלָם בְּטֶרֶם הִגִּיעוּ יָמָיו לְעֶשְׂרִים שָׁנָה, מֵאֵיזֶה מָקוֹם נֶעֱנָשׁ, מִשּׁוּם שֶׁהֲרֵי מִשְּׁלֹשׁ עֶשְׂרֵה שָׁנִים וָמַטָּה אֵינוֹ בַּר עֳנָשִׁים אֶלָּא בַּחֲטָאֵי אָבִיו, אֲבָל מִשְּׁלֹשׁ עֶשְׂרֵה וָמַעְלָה מַהוּ? אָמַר לוֹ, הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא חָס עָלָיו שֶׁיָּמוּת זַכַּאי [ולא ימות חיב], וְנוֹתֵן לוֹ שָׂכָר טוֹב בָּעוֹלָם הַהוּא, וְלֹא יָמוּת חַיָּב שֶׁיֵּעָנֵשׁ בְּאוֹתוֹ עוֹלָם, וּבֵאֲרוּהָ. אָמַר לוֹ, אִם אֵינוֹ חַיָּב וְלֹא הִגִּיעוּ יָמָיו לְעֶשְׂרִים שָׁנָה, כֵּיוָן שֶׁהִסְתַּלֵּק מֵהָעוֹלָם בַּמָּה הוּא עָנְשׁוֹ? אָמַר לוֹ, בָּזֶה מִתְקַיֵּם, (משלי יג) "וְיֵשׁ נִסְפֶּה בְּלֹא מִשְׁפָּט". שֶׁכְּשֶׁעֹנֶשׁ יוֹרֵד לָעוֹלָם, הוּא [הדין] פּוֹגֵעַ בְּלִי כַוָּנָה לְמַעְלָה וּלְמַטָּה בְּאוֹתוֹ מַשְׁחִית, וְיֵעָנֵשׁ כְּשֶׁלֹּא מַשְׁגִּיחִים עָלָיו מִלְמַעְלָה. וְעָלָיו כָּתוּב (שם ה) "עֲווֹנוֹתָיו יִלְכְּדֻנוֹ אֶת הָרָשָׁע". אֶת - לְרַבּוֹת מִי שֶׁלֹּא הִגִּיעוּ יָמָיו לְהֵעָנֵשׁ. עֲווֹנוֹתָיו יִלְכְּדֻנוֹ [את הרשע], וְלֹא בֵּית הַדִּין שֶׁלְּמַעְלָה. וּבְחַבְלֵי חַטָּאתוֹ יִתָּמֵךְ, וְלֹא בֵּית דִּין שֶׁלְּמַטָּה. לָכֵן כָּתוּב כ"ִּי שָׁמַע אֱלֹהִים אֶל קוֹל הַנַּעַר בַּאֲשֶׁר הוּא שָׁם (זוהר מפורש).] 

ועל 
כל פנים מהא דישמעאל וכפי דברי הזוהר הנזכר בזה תשובה מוצאת למה שרצה משי"ח ליישב בתירוץ א' דהא דאין מענישים למי שלא מוחה, אבל הנפש החוטאת היא תמות, שהרי ישמעאל שחטא בג' עבירות החמורות ואפילו הכי אמרו בזוהר דלאו בר עונשים אף על גב דאיהו חייבא, וגם רז"ל במדרש אמרו כשקטרגו מלאכי השרת מי שעתיד להמית בניך בצמא וכו', אמר להם עכשיו מהו צדיק או רשע, אמרו לו צדיק וכו', וגם הגאון מהרש"א בההוא דפ"ק דסוטה דאייתינן כתב להדייא בהא דער ואונן גופייהו אף שחטאו בעון החמור, אי לאו חטא של אביהם לא היו נענשים כיון שלא היו בר עונשין, וגם אעיקרא דדינא פירכא דעון דמחאה אם יש בידו למחות הוא עון גדול דקעבר על מצות עשה דהוכיח תוכיח, ואם לא מיחה נקראת על שמו ופרתו של רבי אלעזר בן עזריה תוכיח[footnoteRef:346], ומאי גריעותא דהאי משארא וגם מזוה"ק אתי שרצה כת"ר הי"ו לומר דהא דאין מענישין היינו בדעשה תשובה, שהרי ישמעאל אז לא עשה תשובה ואפ"ה אמרו בזוהר דלאו בר עונשין אף דחייבא הוי, וגם בלאו הכי קשה דאי בשעשה תשובה פשיטא היינו כולי עלמא, ועדיף מצדיק גמור למאן דאמר ומאי רבותייהו משארא, ועוד יש להשיב על הני תירוצי דקאמר משי"ח אבל מר גופיה כבר אזיל וקמסיים בה וכ"ז דוחק והצריכה שיון, וסגר עליהם 
	המדבר. [346:  ע"פ שבת נד ע"ב.] 

ודע 
דבמדרש פרשת נצבים הביאו ג"כ האי מימרא דרחב"א שאמר דמיתת בני יהודה על שהתחיל במצוה ולא גמרה כמו שיעוי"ש, וראיתי שהביאו משם שיפ"ת שהקשה מה ענין יהודה למתחיל במצוה ואינו גומרה וכו', כי מתחלה אמר "מה בצע"[footnoteRef:347] כוונתו למוכרו, וכן אמר "לכו ונמכרנו"[footnoteRef:348] ועשה כאשר זמם 
	והניחה בתימה ע"ש. [347:  "וַיֹּאמֶר יְהוּדָה אֶל אֶחָיו מַה בֶּצַע כִּי נַהֲרֹג אֶת אָחִינוּ וְכִסִּינוּ אֶת דָּמוֹ" (בראשית לז, כו).]  [348:  "לְכוּ וְנִמְכְּרֶנּוּ לַיִּשְׁמְעֵאלִים וְיָדֵנוּ אַל תְּהִי בוֹ כִּי אָחִינוּ בְשָׂרֵנוּ הוּא וַיִּשְׁמְעוּ אֶחָיו" (בראשית לז, כז).] 

ולענ"ד 
דמהא לא אייריא דהכא עיקר המצוה שיציל את יוסף מהריגה כדכתיב[footnoteRef:349] "לא תעמוד על דם רעך" וכתיב[footnoteRef:350] "הצל לקוחים למות" ופתח בהצלה תחלה ואמר "מה בצע כי נהרוג את אחינו" אבל לא סיים זאת המצוה דשוברה בצדה. וקשייא סיפא שאמר "לכו ונמכרנו לישמעאלים" וכו' ומאי אהני ליה בזה דאכתי הוא באחריות הריגה שאומות העולם חשודין על שפיכות דמים כמ"ש אל יתיחד עמהן בדרך, וכל שכן שזה קנין כספם וגם הוא באחריות של גילוי עריות שחשודין על משכב זכור, וניצול מן הארי ופגעו הדוב, לולי ה' שהיה בעזרו בדרך נס, ועל כל פנים מידי אחריות ההריגה לא פלט לכן הוי בסוג מתחיל במצוה ואינו גומרה, ודוק כי נכון הוא זה מה שהעלה מצודתי מצודת הדיוט בדברות ב', ועיין בספר הקטן ויקרא יצחק בפרשת נצבים מ"ש שם בס"ד ומר נינהו רבה את אשר יבחר בו יקריב אליו, ואין להאריך כי אם בשלומה של מלכות שיסגא לעד אכי"ר הכ"ד העבד העברי הבוטח בשם אהיה, הצעיר יצחק 
	עטייה ס"ט.  [349:  ויקרא יט, טז.]  [350:  משלי כד, יא.] 

אות לח
ביאור כיצד לומדים מוסר מערלה לקצבים 
	הממהרים ולבועלי נידות.
 כתב
רש"י ז"ל בביצה דף כ"ה ע"ב בד"ה נטיעה מקטע רגליהון דרשיעא, נטיעת ערלה שאמרה תורה להמתין ג' שנים מלאכול פירות, מקטע רגלי הקצבים הממהרים לאכול וכו'[footnoteRef:351] וכן בועלי 
	נידות וכו'[footnoteRef:352] ע"ש.  [351:  קודם הפשט ונתוח ופעמים שנמצאת טרפה.]  [352:  שממהרין ואינם יכולין להמתין עד שתטבול.] 

ודיקדק 
בכאן חד מן חברייא הי"ו דהני רשיעי דבועלי נדות והקצבים שממהרים לאכול ולבעול מפני חמדת המאכל והמשגל מסתמא דגם בערלה הם נכשלים ואינם ממתינים לה וק"ו הדברים[footnoteRef:353], ומאי ראיה מייתי להו לקטוע רגליהם מינה, 
	דהרי וודאי מאן דעיבד הא עביד הא. [353:  כלומר הרשעים הנ"ל ברור שיאכלו פירות עורלה.] 

ותירצתי 
לו דמוכרח הוא דכוונת הש"ס ורש"י בזה ממי שמקיים מצוה הערלה כהלכתה ומאיש צדיק כזה מקטע רגליהון דהני רשיעא דאינם יכולים לומר דטבע הב"ו[footnoteRef:354] שלא יוכל למשול ברוחו ולהמתין, דהא קמן כמה בני אדם צדיקים ששמרו והמתינו לערלה ג' שנים, ואם כן הני תרתי דקצבים ובועלי נדות שהוא זמן מועט מילתא זוטרתי הוא לגבייהו ובודאי דיש לאל ידם ומשום הכי מקטעי רגליהון דרשעייא, ואף דלא דמי להנך דנקטי בש"ס חצובא[footnoteRef:355] ותורמוסא דהנהו מן המין עצמו הוא דמחייב, אבל הכא מאדם המקיים מצות הנטיעה הוא דמוכיחי לרישעייא, וזה דמי למ"ש[footnoteRef:356] הלל מחייב עניים וכו', בזה אין להקפיד דטובא יש כיוצא בזה בש"ס והדבר מוכרע מעצמו זהו מה שתירץ 
	לחבר טוב נר"ו והנאהו. [354:  אולי כוונת רבינו לבשר ודם.]  [355:  חצובא- עשב ששרשיו נוקבין ויורדין בעומק ואין מתפשט לצדדין כלל ונוטעין אותו בין גבולי שדות ובו תיחם יהושע לישראל את הארץ, מקטע רגלי הרשעים ליום הדין שגוזלין וחומסים ומשיגין גבול ואין למדין ממנו (פרש"י).]  [356:  יומא לה ע"ב.] 

אות טל 
ביאור בן השונמית מהו שיטמא לאחר שהחייהו 
	אלישע.
גרסינן 
בנדה פרק תינוקת בדף ע ע"ב בן השונמית מהו שיטמא וכו'[footnoteRef:357] ופי' רש"י ז""ל מהו שיטמא לאחר שהחייהו אלישע ע"כ, וראיתי להרב בירך יצחק ז"ל בפרשת חקת שהקשה דמאי מספקא להו אם יטמא לאחר שהחייהו, והלא זיל קרי בי רב גבי אליהו אחר שהחיה בן הצרפת כתוב[footnoteRef:358] "ויקח אליהו את הילד" וכו' ואליהו כהן הוה וכו'[footnoteRef:359] 
	ותירץ מה שתירץ ע"ש. [357:  בן שונמית מהו שיטמא אמר להן מת מטמא ואין חי מטמא.]  [358:  "וַיִּקַּח אֵלִיָּהוּ אֶת הַיֶּלֶד וַיֹּרִדֵהוּ מִן הָעֲלִיָּה הַבַּיְתָה וַיִּתְּנֵהוּ לְאִמּוֹ וַיֹּאמֶר אֵלִיָּהוּ רְאִי חַי בְּנֵךְ. וַתֹּאמֶר הָאִשָּׁה אֶל אֵלִיָּהוּ עַתָּה זֶה יָדַעְתִּי כִּי אִישׁ אֱלֹהִים אָתָּה וּדְבַר יְהוָה בְּפִיךָ אֱמֶת" (מלכים א' יז, כג-כד).]  [359:  ב"מ קיד ע"א.] 

 
ולע"ד אפשר לומר דעיקר הבעייא הוא מהו שיטמא כשהיה מת, והספק הוא כיון שכלל מיתתו לא היתה אלא כדרך עראי ומיתת שעה היתה, אם כן דינינן ליה כחַי מעקרו ולא יטמא כלל או דילמא כיון דסוף סוף באותה שעה היה מת מטמא על כל פנים דשמא לא היה מתפלל עליו אלישע ומחייהו וחשיב כשאר מתים דעלמא, ואפשר לי לומר דהיא גופה היתה כוונת רש"י ז"ל שפירש לאחר שהחייהו אלישע והיא במקום מאחר ור"ל דכיון דחזינן דבקירוב זמן החייאו אלישע, ואפילו בר בי רב דחד יומא[footnoteRef:360] לא נשאר מת, משום הכי נכנסו בהאי ספיקא והיינו כדאמרן, והוא הדין דהאי בעיא שייכא גם כן אבן הצרפית שהחיה אליהו ז"ל וחדא 
	מינייהו נקט. [360:  לשון מליצה לזמן מועט.] 

ותבלין 
מצאתי לזה ממ"ש תלמידי הרי"ף הובאו דבריהם בשיטה מקובצת למציעא שכתב אבן אצרפית שהחיה אליהו דכהן הוה, ותירץ דכיון שהיה ברור לו שיחייהו כחַי דמי ע"כ, והביא דבריהם הרב בירך יצחק הנזכר ע"ש, ומזה ה"ל סייעתא למה שפירש בבעייתא הנזכר ופירוש התשובה שהשיבו להם[footnoteRef:361] מת מטמא חי אינו מטמא, הכי קאמר דשאר מתים דעלמא מטמאים, אבל בכהאי גוונא שהחייהו מיד ולא נפסל בלינה אינו מטמא אף הנוגע בו באותו מיתת שעה, והראיה מאליהו ז"ל עצמו שנגע בו והחייהו וכמ"ש תלמידי הרי"ף והוא הדין והוא הטעם אהני לן גם כן לגבי אלישע לחד מאן דאמר דכהן הוה, ודון מינה דסתם כהן הנוגע בהני ודכוותיהו דלא מיטמאו ג"כ מהני טעמא רבה כדבר האמור, ועיין להרב הנזכר שסיים שם דלפירש"י נ"מ בעודו מת מטמא וכו' והיינו לפשט דברי רש"י, אבל לפי האמור לא מכרעא והדבר שקול.  [361:  בגמרא.] 


אות מ 
בשעה שבא הקב"ה לבית הכנסת ולא מצא שם 
	עשרה מיד כועס, וקשה שהרי קדמה שכינה?
נשאל 
הרשב"א ז"ל בתשובותיו בח"א בסימן נ' על מ"ש פרק קמא דברכות[footnoteRef:362] בשעה שבא הקב"ה לבית הכנסת ולא מצא שם עשרה מיד כועס, ותימה דהא אמרו שם עשרה קדמה שכינה ואתייא[footnoteRef:363], ותירץ דפירוש 'קדמה' לא שתקדם לביאתן, אלא שבאה עמהם כשהם באים, ואינו ממתין עד שיבואו, היינו 'וישבו' דומיא דג' שאמר עד שיתבי. ויש קדמה כיוצא בו כדאמר[footnoteRef:364] איזה כלי שטומאתו קודמת לפתחו, שפירש שנכנס דרך פתחו מיד שמצאתו פתוח, ולישנא דקרא[footnoteRef:365] "כי תקדמנו ברכות טוב" "מהר יקדמונו רחמיך"[footnoteRef:366] שפי' יקדמונו להיות עמנו תמיד לא יתפרד 
	ממנו עכ"ל. [362:  דף ו ע"ב.]  [363:  ומנין לעשרה שמתפללין ששכינה עמהם שנאמר "אלהים נצב בעדת אל", ומנין לשלשה שיושבין בדין ששכינה עמהם שנאמר (תהילים פב, א) "בקרב אלהים ישפוט", ומנין לשנים שיושבים ועוסקין בתורה ששכינה עמהם שנאמר (מלאכי ג, טז) "אז נדברו יראי ה' איש אל רעהו ויקשב ה' " וכו'. וכי מאחר דאפילו תלתא עשרה מבעיא, עשרה קדמה שכינה ואתיא תלתא עד דיתבי (ברכות ו ע"א).]  [364:  חולין כה ע"א.]  [365:  תהלים כא, ד.]  [366:  תהלים עט, ח.] 

ולע"ד 
דלעולם פירוש 'קדמה' כפשטה דהיינו קודם שיבואו הי', אבל כוונתם היתה שיבאו היום להתפלה בבית הכנסת, אמטו להכי אף קודם שיבואו כל הי' קדמה שכינה ואתיא, והיינו שפירש רש"י ז"ל שם בדף ו' ע"א בד"ה קדמה שכינה, קודם שיהיו כל הי' ע"כ, והיינו דלעולם דעתם היה לבוא אלא שאכתי לא באו, קדמה שכינה להו, אבל האי מימרא דרבי יוחנן הכי קאמר דכשבא הקב"ה ולא מצא בה י' ר"ל שאין דעתם להתקבץ אותו היום ולהתפלל במניין ולענות קדיש וברכו, מיד הוא כועס והיינו שהביא מקרא ד"מדוע באתי ואין איש קראתי ואין עונה", ואי מיירי בסוף שבאים זה אחר זה אמאי "ואין עונה" הרי סופם לענות שפיר, אלא וודאי דמיירי דאותו היום יודע צדיק שאין דעתם לבוא ולענות משום הכי הוא כועס, אבל בגוונא אם היה דעתם לבוא ולענות לא נכנס בסוג זה, ועל זה אמרו קדמה שכינה ע"ש שסופם לבוא 
	ובוחן לבות וכליות אלהים צדיק. 
שוב 
ראיתי בספר הקטן זכות אבות בפ"ג משנה ז' שאנן בעניותין הרגשנו בדיקדוק זה שנשאל הרשב"א עליו ותירצנו לה הכין ע"ש, ועד בשחק נאמן כי לא ראיתיו עד הנה, ופשטא דשמעתין הכי מוכחא דאייתי מקרא דאלהים נצב וכו', ופי' רש"י ז"ל מעיקרא משמע עכ"ל, ואין במשמעות דברי הש"ס ורש"י הא דכתב הרשב"א שבא עמהם כשהם 
	באים וכולי וכמו שיראה הרואה.
ומאי 
דאייתי מר מקרא דתהלים כ"א[footnoteRef:367] "כי תקדמנו ברכות טוב", אחרי המחילה רבא לא שמה מתייא, שהרי רש"י ז"ל פירש שם[footnoteRef:368] להדייא קודם ששאלתי ממך הקדמת לי ברכתך על ידי נתן הנביא "והקימותי את זרעך" וכו'[footnoteRef:369] ע"ש, וכן נראה מפירוש הראב"ע ז"ל דעניינו כפשטו שהוא מוקדם ע"ש, גם מה שהביא מקרא דתהלים ע"ט[footnoteRef:370] ד"מהר יקדמונו רחמיך" וכו', לא איריא דהתם נמי פירושו לשון קדימה ממש, וע"ד שאמרו דהקב"ה מתנהג עם ישראל עמו שמקדים רפואה למכה 
	ולכן הנכון לעיקר הדיקדוק כמש"ל.  [367:  בפרק כא'.]  [368:  בתהלים.]  [369:  והכינותי את כסא ממלכתך על ישראל לעולם.]  [370:  בפרק עט'.] 

אות מא 
ראובן הלווה לשמעון במטבע זר ולאחר מכן המטבע התייקר. כיצד 
	יחזיר?
שאלת 
ממני ידיד נפשי על ראובן שלקח משמעון מעות לריווח היום, ובשעת מתן מעות היה אל ריי"ל[footnoteRef:371] שהוא מעם לועז בסך ה' גרוש וחצי מ"מ[footnoteRef:372], וכן בשאר מיני המטבעות ג"כ היו בזול לפי חשבון זה, ואחר כך הוקרו כל המטבעות והריי"ל הנזכר עלה כבן ו'[footnoteRef:373] כבן ז' והוקר וכן בשאר המטבעות, ואחר כך בא מאמר מן המלך יר"ה[footnoteRef:374] שיחזור אל ריי"ל בשומת ו' גרוש וחצי מ"מ, וכן בשאר המטבעות, ולכן כשהיו בעלי חובות פורעין היו פורעין הק' שמונים[footnoteRef:375] מ"מ, וכשבא גם כן ראובן לפרוע לשמעון שטר העיסקא אומר שיפרע הק' ע'[footnoteRef:376] שאמר שיש גם כן שפורעין כן, וגם אמר לו לפרו"ע פרעו"ת בישראל ענין המעות[footnoteRef:377] או ריבעייה בג' גרוש או יוזלי בג' גרוש וחצי, כי כן היה דבר המלך באותו זמן שילכו כן בעניין דמי מאכל ומשתה, ולמאי דביני ביני הרבעיה נעשית בג' חסר רביע, והיוזלי כמות שהוא ואדרבה נתייקר, ולכן ראובן הנזכר בירר לו את היפה לפרוע אל ריבעייה בג' גרוש עד שחזר פרעון הק' לשישים מ"מ, ושמעון הנזכר לפי שבאותו זמן לא הוה ליה מראובן לא משכון ולא ערב וגם לא היה תפוס, לא מינה ולא מקצתה, לכן נתרצה וקיבל 
	לפי שעה מה שנתן לו ראובן. [371:  שם של מטבע זר.]  [372:  מעלה מטה.]  [373:  גרוש.]  [374:  ירום הודו.]  [375:  (6.5-5.5)=1, 1/5.5=20% המטבע התייקר ולכן כאשר פרעו את החוב במטבע היקר פרעו לפי 80% (כלומר 20% פחות במטבע זר).]  [376:  70% (כלומר 30% פחות במטבע זר).]  [377:  הכוונה שיפרע את החוב של המאה אל רייל במטבעות של ריבעייה (ששווים ג' גרוש) או יוזלי (ששווים ג' גרוש וחצי).] 

וכעת 
שמעון הנזכר בא טעון שמה שפורעין הק' פ'[footnoteRef:378] או פחות, היינו לפי שלקחו מהמלוים סחורות וכעת הוזלו הסחורות, אבל זה שלקח מעות כסף צרוף שלקח אל רייל כה' גרוש וחצי, וכעת בשעת הפרעון אפילו לפי דבר המלך הוא נתייקר משעת ההלוואה, ואם כן ממה נפשך אם רוצה כשעת ההלוואה צריך ליתנו בה' גרוש וחצי, ואם בשעת הפרעון יתנו בו' גרוש וחצי, וגם בענין אל ריבעייה שלפי דעת ראובן שאמר לו ליתן אל ריבעיה בג' גרוש, משום שהיה באותו זמן הולכת כן בדמי המאכל שלפי חשבונו רוצה ליתן הק' ע',אבל כעת שהוזלה עוד ונעשית בג' חסר רביע שלפי זה עולה הק' לס' גרוש מ"מ, ומי שמע כזאת ומי ראה כאלה, שאף לפי דעתו שיש בני אדם שנתנו הק' ע'[footnoteRef:379], אבל על כל פנים נתנו הע' מעות היוצאים באכילה אבל לא נתנו המעות שיעלו הק' לס', וגם לפי חשבון מעות שנתן לו אל ריי"ל בה' גרוש וחצי, וכעת עולה בחשבון הפרעון קרוב לעשרה[footnoteRef:380] מ"מ, וכמעט שחצי החוב לא הגיעו ופטמה 
	לחצאין. [378:  ב 80%.]  [379:  (3.5-2.75)=0.75, 0.75*80=60, לפי מטבע רביעייה בשער הזול החדש.]  [380:  בהתחלה היה כ 19 מטבעות אל רייל בק' גרוש. וכעת כשמשלם 60 גרוש אזי 60/5.5=10.9 אל רייל.] 

גם 
אומר שמעון שבכלל המעות שנתן לראובן נתן לו שטר א' על ת"ח אחד הי"ו שהיה לו עליו, ושם כתוב לאמר בסך קרוב לב' אלפים גרוש מן המעות היוצאים באכילה, כן קיבל אותם ראובן מהחכם הנזכר, גם נתן לו גם כן שטר אחד על איש אחר בכלי בסך אלף ור"נ גרוש, וגם שטר הנזכר כתוב בו שהם מן המעות החדשים היוצאים באכילה, וכן לקח אותם וכאשר נתן כן ינתן לו, גם טוען שמעון שעיקר שטר העיסקא שכתב שמעון על ראובן שם כתוב לאמר מן מעות אל סלכי"ה[footnoteRef:381] וזה שיתן הק' לשישים אין זה סלכיה, לא מינה ולא מקצתה, וגם אף לפי דברי ראובן שיש בני אדם שפרעו כן אף בשטר חוב של מעות, היינו משום שבשעת ההלוואה היו המעות ביוקר, אבל בכה"ג שהיה מכמה שנים שהיו המעות בזול, שאף לפי הכרזת המלך דהשתא לא הגיע לאותו זול בזמן שלקח ואיכא בינייהו טובא, אם כן לא אמר אדם מעולם שאקבל כמו שאר בני אדם, דלא ראי זה כראי זה, ומה גם שאף לפי דבריו אמר לו שיתן הק' ע' והמעות או אל ריבעייה בג' או יוזלי בג' וחצי, וכשראה שהוזלה אל ריבעייה נתן אותם לו בשומת היוקר, ואל יוזלי שנתייקר הניח אותם לעצמו, והרי זה סותר את עצמו שאמר מר לפרוע הק' בע', שכעת הוי לס' ומשהו ועולה הפרש בענין הפרעון זה הפרש גדול, וזה מלבד הק' לע' שעולה הפרש גדול בסך עצום ורב. ושמעון הנזכר צועק חמס על כל הנזכר, וגם אומר שמעון שכל מה שלקח וקיבל ממנו הוא בלא קנין אלא בכתב יד דווקא ופשרה צריכה קנין[footnoteRef:382], וכעת שנעשה הענין בדברים, הדברים דלא משווי להו לרבנן כמאן דליתא דמייא, וגם לא נתן לו שטר מחילה ולא כתב יד ולא מחילה לא בעולם הזה ולא בעולם הבא, לא מינה ולא מקצתה, וגם טוען שמעון שבשעה שאמר לו ראובן שרוצה ליתן הק' ע' וכו', אמר לו שאל תתמה על החפץ שאני נושא ונותן כערי פרנקייא וכל שנה אני מביא לך איזה עניין משם ותרווח בו ביתר שאת, ובתוך זמן מועט מתמלא חסרונך ויותר מהמה, ואחר כך לא ראה שום עניין לא מינה ולא מקצתה, ואדרבה לפעמים היה בא אצלו שיחשיב אותו עם הסרסורים ולא היה חושב אותו לכלום, וגם פעם א' נדחק על ק' גרוש והביא לו משכון זהב כמו ג' מאות להלוות לו, ולא הלוה ואם כן לא קיים תנאו, ומעשה לסתור[footnoteRef:383] וכל כי האי השמים לא אקבל, וגם אומר שמעון שמה שלקח ממנו הוא על החשבון ואכתי שותפות ועיסקא שהיה ביניהם כדקאי קאי ועדיין השותפות קיימת עד שישלים לו ודבר שהוא צריך לפרט כי ראובן הנזכר הוא איש אמונית ומתנהג בחסידות ונושא ונותן באמונה ודובר אמת בלבבו וחפץ חסד הוא וכמה אלפים ורבבות אלפי זהב וכסף שקיים מצות שלוח במצות ומעשים טובים לעה"ב, אבל אין אדם רואה חובה לעצמו ופשיטא כשיראה שורת הדין הוא מציל עצמו אפילו מספק גזל, וכמנהגו הטוב כי מוטב שיפרע בהאי עלמא ולא בעולם הבא מן צדקותיו ומעשיו הטובים, וגם לא יחזור בגלגול בעולם הזה, לכן יורנו רבינו להיכן הדין נוטה ולהציל 
	עשוק מיד עושקו ושכמ"ה[footnoteRef:384].  [381:  'עניין לשון 'הסלכי"ה' בלשון ערבי ו'מעות היוצאין בהוצאה' אידי ואידי חד שיעורא הוא, דבר השוה לכל נפש מעות היוצאים באכילה וכמו שלקחם יתנה לו, דעל כל פנים תכלית התנאי שלא יפסיד המלוה בעניין פרעון המעות דבר, לא מינה ולא מקצתה' (הסבר של רבינו בהמשך).]  [382:  הכסף ששילם ראובן לשמעון, שמעון לא לקח בתורת פרעון חוב אלא בסוג של הסכמה מחוסר ברירה והוי כפשרה דבעי קניין ע"מ שלא יוכל לחזור בו.]  [383:  זה סותר את מה שהבטיח ראובן לשמעון.]  [384:  שכרו כפול מן השמים.] 

תשובה 
באמת אמרו כי בכל מקום שאלת חכם חצי תשובה, אבל בכאן אני רואה כי היא תשובה שלמה ולא תחסר כל בה, דהנה כל מ"ש מרן ביורה דעה ריש סימן קס"ה המלוה את חבירו על המטבע והוסיפו על משקלו, אם הוזלו הפירות מחמת התוספת מנכה לו שיעור התוספת וכו', והוא הדין למלוה על המטבע ופיחתו ממנו ע"כ[footnoteRef:385], הוא כל זה אם נשתנה המטבע משיעור שהיה בשעת ההלוואה, אבל בנידון דידן שהיתה ההלוואה מזמן זמנים שהיה אל ריי"ל בה' וחצי מ"מ, ואחר כך הוקר כבן ז', והדר הכריז המלך בשש ומחצה, ולא חזר שוב לשעת ההלוואה, ואף אם תמצא לומר שהוזלו הסחורות ממה שהיה בן ז' למה שהכריז המלך השתא הכא, מכל מקום אכתי לא חזרו הסחורות לזול ממה שהיה בעת ההלואה בה' וחצי, ואם כן מי שם פה לאדם להתעקש ולומר שידון דין זה כדין ההלוואה שהיתה מימי יוקר המטבע[footnoteRef:386] ועכשיו 
	פיחתו ממנו. [385:  הַמַּלְוֶה אֶת חֲבֵרוֹ עַל הַמַּטְבֵּעַ וְהוֹסִיפוּ עַל מִשְׁקָלוֹ, אִם הוּזְלוּ הַפֵּרוֹת מֵחֲמַת הַתּוֹסֶפֶת, מְנַכֶּה לוֹ שִׁעוּר הַתּוֹסֶפֶת, וַאֲפִלּוּ הוֹסִיפוּ עָלָיו כָּל שֶׁהוּא. וְאִם לֹא הוּזְלוּ מֵחֲמַת הַתּוֹסֶפֶת, אֵינוֹ מְנַכֶּה לוֹ אֶלָּא נוֹתֵן לוֹ מִמַּטְבֵּעַ הַיּוֹצֵא בְּאוֹתָהּ שָׁעָה. בַּמֶּה דְּבָרִים אֲמוּרִים, כְּשֶהוֹסִיפוּ עָלָיו עַד חֲמִישִׁיתוֹ, כְּגוֹן שֶׁהָיָה מִשְׁקָלוֹ ד' וַעֲשָׂאוּהוּ ה'. אֲבָל אִם הוֹסִיפוּ עָלָיו יוֹתֵר עַל חֲמִישִׁיתוֹ, מְנַכֶּה לוֹ כָּל הַתּוֹסֶפֶת, אַף עַל פִּי שֶׁלֹּא הוּזְלוּ הַפֵּרוֹת. וְהוּא הַדִּין לַמַּלְוֶה עַל הַמַּטְבֵּעַ וּפִחֲתוּ מִמֶּנּוּ. הגה: וְעַיֵּן בח"ה סִימָן ע"ד אֵימַת יוּכַל לְהַחֲזִיר הַמַּטְבֵּעַ שֶׁהִלְוָה לוֹ, אַף עַל גַּב דְּנִפְסְלָה. וְאִם הוּזְלוּ הַפֵּרוֹת מֵחֲמַת הַמַּטְבֵּעַ הַחֲדָשָׁה, וְלֹא הוֹסִיפוּ עָלֶיהָ, נוֹתֵן לוֹ מַטְבֵּעַ הַחֲדָשָׁה (גְּמָרָא). וְהֵיכָא שֶׁעָשׂוּ מַטְבֵּעַ חֲדָשָׁה וְלֹא יָדַעְנוּ אִם הוֹסִיפוּ אִם פִּחֲתוּ חֹמֶשׁ, סָמְכִינָן אָאֻמָּנִים עוֹבְדֵי כּוֹכָבִים דִּבְקִיאִים בְּכָךְ, בִּמְסִיחִין לְפִי תֻּמָּן, אוֹ הָעַרְכָּאוֹת הַמְמֻנִּים עַל כָּךְ. (בֵּית יוֹסֵף בְּשֵׁם ס"ה). וְאִם גָּזַר הַמֶּלֶךְ שֶׁכָּל מִי שֶׁיִּפְרַע, יִפְרַע מִמַּטְבֵּעַ חֲדָשָׁה, הוֹלְכִים אַחַר גְּזֵרַת הַמֶּלֶךְ, דְּדִינָא דְּמַלְכוּתָא דִּינָא, וְאֵין בָּזֶה לֹא מִשּׁוּם רִבִּית וְלֹא מִשּׁוּם אִסּוּר גֶּזֶל (בֵּית יוֹסֵף בְּשֵׁם הָרַמְבַּ"ן ועי' ס"ק ח') ועי' בְּח"ה סִימָן ע"ד.]  [386:  כשהיתה כז' גרוש.] 

גם 
ממ"ש שמעון בכלל הטענות שבעיסקא שהיה ביניהם כתוב לאמר שחייב לפורעו ממעות הסלכי"ה, הא וודאי טענה חזקה היא כמ"ש המרדכי פרק הגוזל קמא והביאו מור"ם בחושן משפט סוף סימן ע"ד דאם התנה ליתן לו מעות היוצאים בהוצאה חייב ליתן לו מעות היוצא בכל עניין ע"ש[footnoteRef:387]. ועניין לשון 'הסלכי"ה' בלשון ערבי ו'מעות היוצאין בהוצאה' אידי ואידי חד שיעורא הוא, דעל כל פנים תכלית התנאי שלא יפסיד המלוה בעניין פרעון המעות דבר, לא מינה ולא מקצתה, ולתועלתו קא מיכוון תנאי קודם למעשה, וכל תנאי שבממון תנאו קיים, אבל זה שיתן לו הק' 
	לשישים אין זה סלכי"ה. [387:  הגה: וְכָל זֶה שֶׁהִתְנָה לִתֵּן לוֹ מָעוֹת. אֲבָל אִם לֹא הִתְנָה כְּלוּם, נוֹתֵן לוֹ מַטְבֵּעַ שֶׁהִלְוָהוּ, בְּכָל עִנְיָן (טוּר). וְאִם הִתְנָה לִתֵּן לוֹ מָעוֹת הַיּוֹצְאִין בְּהוֹצָאָה, חַיָּב לִתֵּן לוֹ מָעוֹת הַיּוֹצְאִין, בְּכָל עִנְיָן (מָרְדְּכַי פֶּרֶק הַגּוֹזֵל קַמָּא). וְאִם תִּקֵּן הַמֶּלֶךְ כֵּיצַד יְשַׁלְּמוּ הַחַיָּבִים, דִּינָא דְמַלְכוּתָא דִינָא, וּכְפִי מַה שֶּׁתִּקֵּן יְשַׁלֵּם (מָרְדְּכַי שָׁם בְּשֵׁם ר"י). וְיֵשׁ חוֹלְקִין (תְּשׁוּבַת הָרֹא"שׁ כְּלָל ק"ג סִימָן א'). עַיֵּן לְקַמָּן סִימָן שס"ט בְּדִין דִּינָא דְמַלְכוּתָא, וְעַיֵּן בְּי"ד סִימָן קס"ה מִדִּינִים אֵלּוּ (סעיף ז).] 

ודע 
דראובן הוא רוצה לפרש מ"ש בעיסקא ד'חייב ליתן מעות הסלכי"ה', היינו סלכי"ה בין בסוחרים, וכעת שהסוחרים יש מהם דנתנו הק' לע' הוא חשוב סלכי"ה, ואני אומר הס כי לא[footnoteRef:388] להזכיר דבר שאינו נשמע, חדא כי לא ראי זה כראי זה, לענין הסוחרים שהיה בעת ההלוואה ביוקר וכעת נפחת ובנידון דידן הוא בהפך[footnoteRef:389], ועוד בה כי לא היה מתנה על עצמו כך אלא כמ"ש בתחלה סך מה טובי ותקולי מה היה רוצה ליתן מעות הגרוש שליש או רביע או עורות אלים עור בעד או"ר כי כעת לפי התנאי שנתן הק' ס' וקיים מחציתם תקחו ופטמה לחצאין, אם כן בלא תנאי זה היה מקיים ולקח הכהן את הכל, ומי שמע כזאת ומי ראה כאלה וגם אף לפירושו ושיטתו מה שיש מקצת מן הסוחרים שנתנו הק' לע' ובטלי במיעוטם, אבל רובא דרובא נתנו הק' לפ"ג גרוש ושליש, וגם הכל נתנו מעות היוצאים באכילה ושתייה, אבל כעת שהרבעי"ה אזל לה באכילה בג' חסר רביע והוא נתנה בג' גרוש זה לא אמרה אדם מעולם, אלא וודאי האמת יורה דרכו דכל האי תנאה הוא לאפוקי שלא יתן כמו הסוחרים ולא יחסר אפילו משהו אלא יפרע המעות משלם וזהו פירוש סלכי"ה דבר השוה לכל נפש מעות היוצאים באכילה וכמו שלקחם יתנה לו, כמו שנתנה לך ולא תחסר כל בה, אבל שיתן הק' לס' אין זה עניין סלכי"ה כלל, ובאמת אמרו[footnoteRef:390] יהי ממון חבירך חביב עליך כשלך, "ואהבת לרעך 
	כמוך" [footnoteRef:391]זה כלל גדול בתורה. [388:  לשון מליצה של האותיות של המילה לסלכי"ה.]  [389:  בסוחרים היה בתחילה ז' גרוש ואח"כ הורד ע"י המלך לו' וחצי גרוש משא"כ בנידון דידן היה בתחילה ה' וחצי גרוש ועכשיו עלה לו' וחצי ולכן הוי ההיפך.]  [390:  אבות פ"ב, משנה יב'.]  [391:  ויקרא יט, יח.] 

באופן 
דלפי מה שהתנה ראובן על עצמו לפי שיטתיה שיתן הק' ע' ופריעת המעות או יוזל"י בג' וחצי או ריבעי"ה בג' גרוש שכן היו הולכין בעניין המאכל, ואחר כך הריבעי"ה נפחתה רביע וכשראה כן ראובן היוזל"י שנתייקר הניח לעצמו ופרע ריבעי"ה בג' גרוש, בהא ודאי חייב ליתן אל ריבעי"ה בג' חסר רביע כמו שהולכת במאכל כי הוא אמר ויהי ליתן הק' בע' ולא ס', וגם לפי דעתו שיש מיעוט מהסוחרין שנתנו הק' ע', מה שפרעו פרעון מעות היוצאין באכילה ודיו לבא מן הדין להיות כנדון, אבל מעיקרא דדינא בנידון דידן חייב ליתן הק' ק' שלימה וצדק ואין מחסור ליריאיו, מכמה טעמי תירוצי המובאים בשאלה ובפרט הני ב' שטרות שהמחה אותו על חד צורבא מרבנן הי"ו, וגם על חד בבלי שמפורש בהם שיתנו מעות היוצאים באכילה וכן לקחם ראובן מהם וגם שאר המעות כולם לקחם מהשולחני מעות היוצאים באכילה אם כן מהיכא תיתי שלא יחזיר כן, דממה נפשך אם רצה כשעת ההלוואה צריך ליתן אל ריי"ל בה' וחצי, ואי כשעת הפרעון בו' ומחצית, ודי לו החילוק התוספת 
	שהיה למאי דביני ביני.
גם 
שהתנאי שהתנה על עצמו לעשות לו איזה ענין מדי שנה בשנה ולהרויח לו וימלא חסרונו לא קיים תנאו, ואדרבה מעשה לסתור וגם שלא נתן לו שטר מחילה ולא כתב יד לא בעולם הזה ולא בעולם הבא אפילו בדברים, והלכה רווחת דפשרה צריכה קניין, וגם דראובן הנזכר לפי מה שבא בשאלה הוא מתנהג בחסידות מנעוריו ועד עתה ועד בכלל וגם כי הוא תלמיד חכם גדול תורה וגדולה במקום אחד, אם כן וודאי רמי אנפשיה והשיב את העושק אשר עשק בעולם הזה ולא בעולם הבא, יפה שעה אחת קודם ושכרו כפול ומכופל מן השמים, וראובן הנזכר בבא לצאת ידי שמים והבריות יעשה חשבון טוב על עצמו שעדיין השותפות העיסקה קיימת, עד שישלים לו מעותיו משלם הקרן והפירות עד סוף פרוטה אחרונה, ואין לדחותו מחמת שהוא מעם לועז ודרכם לשפוט אצל הקונצו"ל דזה דווקא אם ב' לועזים ונתרצו בכך, אבל אם א' מהם לא ירצה או אחד מהם מן קהילת קודש מסתערבים ומחייבו לדון דין תורה, אין מי שימחה בידו וגם כבר ידעת מ"ש ז"ל "ואלה המשפטים אשר תשים לפניהם"[footnoteRef:392] ולא לפני ארמאים אפילו ידעת בדין א' שהם דנים אותו כדיננו, ההולך ודן לפניהם הרי זה מחלל את ה' ומייקר שם עבודה זרה וכו', והביאו רש"י ז"ל בפירוש החומש ע"ש. וכן כתב הרמב"ם זכרונו לברכה בסוף הלכות סנהדרין כל הדן בדיני עכו"ם וערכאות שלהם אף על פי שהיה דיניהם כדיני ישראל הרי זה רשע וכאילו חרף וגדף והרים יד בתורת משה רבינו עליו השלום עי"ש[footnoteRef:393], ומ"ש שנקרא רשע הוא ממאי דקיימא לן דהמעיד על ישראל דבדיני אומות העולם ומוציא ממון בעדותו הוא מכ"ד דברים שמנדים עליהם, כל שכן בדן עיקר המשפט לפניהם וכמ"ש בספר הקטן פני המים פרשת משפטים בנימוקי על רש"י ע"ש, ועיין למרן הבית יוסף בחושן משפט סימן כ"ו מ"ש מתשובת הרשב"א שהתורה חוגרת שק וכו' ע"ש באורך, ועיין בשו"ת אורח לצדיק בחושן משפט סימן א' ושם נאמר מ"ש הרשב"א דאף אם גזר המלך לילך בערכאות אין זה משפט המלוכה לעקור דת ולחבק חק נכריה ועושה אלה משפיל הדרה של תורה ומוריד לארץ נזרה ע"ש באורך וברוחב, וכל מי שיש בלבו דת ישראל ושומר נפשו ירחק מזה ואף אם תמצא לומר שהקונצו"ל הוא משרי צבאות ישראל הי"ו מ"מ הוא צריך לעשות בהם משפט כתוב של אומות העולם וכן לא יעשה בישראל, וגם הסיניור פראנקוס הי"ו בעצמם כמה פעמים הם מביאין בית דין ועושין דין תורה אפילו אם ב' מעם לועז, וגם ראובן הנזכר איהו גופיה כמה זימנין היה מביא בית דין לביתו ועושה דין תורה ותורת אמת היתה בפיהו ואף זה הדבר יהיה באחד מהם והלך אחר בית דין יפה[footnoteRef:394], "ועד האלהים יבוא דבר שניהם"[footnoteRef:395] ומאן 
	דשקלי גלימיה בי דינא ליזמר וליזיל. [392:  שמות כא, א.]  [393:  כָּל הַדָּן בְּדַיָּנֵי עַכּוּ"ם וּבְעַרְכָּאוֹת שֶׁלָּהֶן אַף עַל פִּי שֶׁהָיוּ דִּינֵיהֶם כְּדִינֵי יִשְׂרָאֵל הֲרֵי זֶה רָשָׁע וּכְאִלּוּ חֵרֵף וְגִדֵּף וְהֵרִים יָד בְּתוֹרַת משֶׁה רַבֵּנוּ שֶׁנֶּאֱמַר (שמות כא, א) "וְאֵלֶּה הַמִּשְׁפָּטִים אֲשֶׁר תָּשִׂים לִפְנֵיהֶם" לִפְנֵיהֶם וְלֹא לִפְנֵי עַכּוּ"ם לִפְנֵיהֶם וְלֹא לִפְנֵי הֶדְיוֹטוֹת. הָיְתָה יַד הָעַכּוּ"ם תַּקִּיפָה וּבַעַל דִּינוֹ אַלָּם וְאֵינוֹ יָכוֹל לְהוֹצִיא מִמֶּנּוּ בְּדַיָּנֵי יִשְׂרָאֵל יִתְבָּעֶנּוּ לְדַיָּנֵי יִשְׂרָאֵל תְּחִלָּה. אִם לֹא רָצָה לָבוֹא נוֹטֵל רְשׁוּת מִבֵּית דִּין וּמַצִּיל בְּדַיָּנֵי עַכּוּ"ם מִיַּד בַּעַל דִּינוֹ (הלכה ז').]  [394:  סנהדרין לב ע"ב.]  [395:  שמות כב, ח.] 

זאת 
תורת העול"ה היא העול"ה דראובן הנזכר חייב לפרוע מעות היוצאים באכילה ושתיה, וכמו שלקח הוא מעות עידי עידית כן יחזיר לו, ותנה לו כמו שנתנה לך וכמו שהתנה על עצמו שיתן מעות הסלכי"ה ופירוש הענין מן מעות היוצאין באכילה שהוא דבר השוה לכל נפש, כן ינתן לו ומכל טעמים וטענות הנזכרים ומצווה על כל חכמי ישראל ודייניהם להוכיח במישור לראובן הנזכר ולהשיב את העושק אשר עשק וגם אהוביו ומיודעיו והקרובים הי"ו, שלא יהיה בסוג נתפס על אניש ביתו, כמ"ש[footnoteRef:396] פרתו של ראב"ע וכו' של שכנתו היתה ומיתוך שלא מיחה בה נקראת על שמו, וראובן הנזכר הוא סבר וקיבל ושומע לעצת חכמים ועל זה אמרו הוכח לחכם ויאהבך זהו הנל"ד להלכה ולמעשה עד אשר יסכימו רבני הדור הי"ו, כי להם משפט הגאולת להציל עשוק מיד עושקו הכ"ד הבוטיח בשם 
	אהיה[footnoteRef:397]. [396:  שבת נד ע"ב.]  [397:  יישר כח גדול לבני עזרי נר"י על העזרה בהדרה של אות זו.] 

הצעיר יצחק עטייה ס"ט.


אות מב[א] 
האם ניתן לקדש בפת לפני ששילמו 
		עליה?
כתב 
הרב כסא אליהו ז"ל באבן העזר בסימן כ"ח אות ג' המוכר פת בשוק ובא אחד מהטבלה הפת כדי לקדש בה אשה קודם שיתן הדמים, ולקחתיו בשתיקה ואחר שקידשה פרע דמיו וכשפרע דמי הפת, זרקה הפת מידה או הוויא מקודשת או לא, עיין בספר ה"ק קול 
	אליהו ח"א באבן העזר סימן ג' עכ"ל. 
ולע"ד 
דיש גילוי לזה ממ"ש מרן באבן העזר בסימן כ"ח סי"ט השואל חפץ מחבירו והודיעו שרוצה לקדש בה אשה הרי זה מקודשת ואם לאו הרי זה ספק מקודשת ע"כ, והוא מהרא"ש בפסקיו הביאה הטור שם והכא נמי לפי הנראה שלקחה בפניו והרי יש בה ידיעה בתחילה והוא עשוי למכור גם אחר הקידושין תיכף ומיד נתנה מצות פריעה, וודאי דמקודשת דלא גריעא משאלה, וגם יש מקום לומר דבכהאי גוונא אף אם לא הוה ליה ידיעה למוכר שלקחו זה משום קידושי אשה כיון שהוא מוכר וכמה זימנין מוכר בהקפה הרי זה מקודשת דחשיב הא דידיה שפיר וכעת אין בידי ספר קול 
	אליהו לראות מה כתב שם הרב בזה.
אות מב[ב]
האם ניתן למחול על חוב שלא בפניו?
נסתפק 
הרב קריית מלך רב בח"ב אי מהני מחילה שלא בפניו, כגון שאמר לב' חוב שיש לי אצל פלוני מחול לו וכו' ע"ש, והרב כסא אליהו בחושן משפט בסימן קמ"א באות ד' כתב דזה נלמד מפרק הנודר מן המבושל גבי ר"ע דשמע מאחורי ביתיה וכו' ע"ש[footnoteRef:398], הואיל ויהבת לו רשות איזיל וכו' ע"ש, ולכאורה יש לדחות דאף דקושטא קאי דהיא לא ידעה שאמרה הדברים בפני בעלה, אבל מכל מקום איהו גופיה שמע מאחורי הפרגוד, אבל ספיקא דרב הוא באופן שהלווה לא ראה ולא ידע לא מינה ולא מקצתה, אך מסתברא דגם בזה מהני דזכין לאדם שלא בפניו, וכבפניו דמי ואין לחלק ביניהם דבר וכעת אין בידי ספר 
	קרית מלך רב הנזכר. [398:  אמרה ליה (לעקיבא) זיל הוי בי רב, אזל תרתי סרי שנין קמי דר' אליעזר ור' יהושע למישלם תרתי סרי שנין קא אתא לביתיה שמע מן אחורי ביתיה דקאמר לה חד רשע לדביתהו שפיר עביד ליך אבוך חדא דלא דמי ליך ועוד [שבקך] ארמלות חיות כולהון שנין, אמרה ליה אי צאית לדילי ליהוי תרתי סרי שנין אחרנייתא, אמר הואיל ויהבת לי רשותא איהדר לאחורי, הדר אזל הוה תרתי סרי שני אחרנייתא, אתא בעשרין וארבעה אלפין זוגי תלמידי נפוק כולי עלמא לאפיה (נדרים נ ע"א).] 

אות מב[ג]
מה הדין במי שפסקו לו ממון רב בשידוכין 
	ואחר כך חזרו?
כתב 
מרן באבן העזר בסימן נ"ב הפוסק מעות לחתנו וכו'[footnoteRef:399], נכתב בצידו היכא דלית ליה לאב ולא יהיב לדעת יש מי שסובר שהביא המבי"ט בח"ב סימן קל"ח ומוהר"א הלוי הביאם הכנה"ג הכא וכתב דאין אומרים כנוס או פטור ומצי מעגנה ולדעת המבי"ט והמהרש"ם דלא מצי 
	מעגנה ע"ש.  [399:  הַפּוֹסֵק מָעוֹת לַחֲתָנוֹ וְהָלַךְ הָאָב לִמְדִינָה אַחֶרֶת, אוֹ שֶׁאֵין לוֹ, יְכוֹלָה הִיא לוֹמַר לַבַּעַל: אֲנִי לֹא פָּסַקְתִּי עַל עַצְמִי, אוֹ כְּנֹס בְּלֹא נְדוּנְיָא אוֹ פָּטְרֵנִי בְּגֵט. אֲבָל אִם פָּסְקָה הִיא עַל עַצְמָהּ, וְלֹא הִגִּיעַ יָדָהּ, הֲרֵי זוֹ יוֹשֶׁבֶת עַד שֶׁתִּמְצָא מַה שֶּׁפָּסְקָה אוֹ עַד שֶׁתָּמוּת. בַּמֶּה דְבָרִים אֲמוּרִים, בִּגְדוֹלָה; אֲבָל בִּקְטַנָּה שֶׁפָּסְקָה עַל עַצְמָהּ, כּוֹפִין אוֹתוֹ לִתֵּן גֵּט, אוֹ יִכְנֹס בְּלֹא נְדוּנְיָא.] 

ולע"ד 
דאם נראים הדברים שקודם האב היה אמיד בנכסים ואחר כך ירד מנכסיו לגמרי אז וודאי אומר לו או כנוס או פטור דאנוס רחמנא פטריה, אבל אם היה העניין שעושה דחיות או שיש לאל ידו ליתן אפילו מכלי ביתו של כסף וזהב או מטלטלים הנוספים או מקרקעות שמשכירן לאחרים בכה"ג מצי לעגנה אליבא דכולי עלמא, וצריך בירור וחיקור היטב הדק בזה ועיין להרב בית יוסף באבן העזר בסימן ב' שהביא משם א"ח דמי שפסקו לו ממון רב בשידוכין ואחר כך חזרו דאין לעגן וכו' ע"ש, ופסקו מור"ם שם[footnoteRef:400], ואם כן כל שכן היכא דיש בירור שירד מנכסיו ולית ליה כלל אז אף אם היה 
	הענין במועט דאין לעגן וזה פשוט. [400:  וּמִי שֶׁפָּסְקוּ לוֹ מָמוֹן הַרְבֵּה לְשִׁדּוּכִין וְחָזְרוּ בָּהֶם, לֹא יְעַגֵּן כַּלָּתוֹ מִשּׁוּם זֶה וְלֹא יִתְקוֹטֵט בַּעֲבוּר נִכְסֵי אִשְׁתּוֹ, וּמִי שֶׁעוֹשֶׂה כֵּן אֵינוֹ מַצְלִיחַ וְאֵין זווּגוֹ עוֹלֶה יָפֶה, כִּי הַמָּמוֹן שֶׁאָדָם לוֹקֵחַ עִם אִשְׁתּוֹ אֵינוֹ מָמוֹן שֶׁל ישֶׁר, וְכָל הָעוֹשֶׂה כֵּן מִקְּרֵי נוֹשֵׂא אִשָּׁה לְשֵׁם מָמוֹן, אֶלָּא כָּל מַה שֶּׁיִּתֵּן לוֹ חָמִיו וַחֲמוֹתוֹ יִקַּח בְּעַיִן טוֹב וְאָז יַצְלִיחַ (ב"י בְּשֵׁם א"ח), רמ"א בסימן ב'.] 

אות מב[ד]
מדוע צריך להביא י' בני אדם כאשר צריך 
	לבקש מחילה ממת?
כתב 
מרן בח"א[footnoteRef:401] בסימן ת"ד ואם מת אשר חטא לו מביא י' בני אדם על קברו וכו'[footnoteRef:402] ע"כ, נכתב בצידו כתב הפרי חדש הטעם[footnoteRef:403] שצריך לומר חטאתי לה' אלהי ישראל, דכיון שצריך לומר חטאתי לה' אלהים ישראל לאו אורח ארעא בבציר מי' ע"כ, ולע"ד קשה דהרי אפילו בינו לבין עצמו הוא מתודה ואומר חטאתי וכו', אך אפשר כדי שיאמר קדיש בבית הקברות על 
	נשמתו ולמיעבד ליה נחת רוח בזה. [401:  צ"ל באורח חיים בסימן תרו' סעיף ב'.]  [402:  אִם מֵת אֲשֶׁר חָטָא לוֹ, מֵבִיא י' בְּנֵי אָדָם וּמַעֲמִידָם עַל קִבְרוֹ וְאוֹמֵר: חָטָאתִי לֶאֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל וְלִפְלוֹנִי זֶה שֶׁחָטָאתִי לוֹ.]  [403:  מדוע צריך להביא י' בני אדם.] 


אות מב[ה]
מדוע ישנם אנשים שחולים יום אחד וביום 
	השני בריא?
בענין 
חולי דו"ר עקש אשר יהיה לאדם, שיום אחד יחלה ונפל למשכב ויום אחד יקום ויתהלך בחוץ, וחוזר חלילה על זה הדרך, נראה לתת טעם דהשם יתברך נותן לאדם ריוח בין הדבקים כדי שיהיה לאדם עת וזמן להתעורר וליתן בדעתו דאין יסורים בלא עון, ועוונותיו ילכדונו את הרשע, ובוודאי שעוונותיו הטו אלה, ולכן יהיב ליה ריוח פורתא שיום אחד יבריא ויפשפש במעשיו וישוב ממעשיו הרעים, וכן בדו"ר אחר של תלתא דפורענותא שב' ימים יהיה בריא וביום הג' יפול למשכב והוא קשה לפרוק מעליו שהחוט המשולש לא במהרה ינתק וכו' הוא בלא תשובה, אבל כשחוזר בתשובה בשני ימים הבריאות אז דו"ר הולך ולא ישוב עוד לביתו, ואם לאו חוזר חלילה במנהגו הרע דו"ר הולך ודו"ר בא ואם לא ישגיח עוד בזה יפול למשכב ויעתק לחולי אחר ויהיה מום 
	קבוע רחמנא לישזביה מכולהו.
אות מג[א] 
מכתשת של גויים שכותשין בה חטים, אם מותר לכתחילה לדוך באותה מכתשת תבואה של 
	ישראל ?
נשאל 
מוהר"י עייאש בבית יהודה סימן עט על מכתשת של גויים שכותשין בה חטים שנתבשלו בסתם כליהם, אם מותר לכתחילה לדוך באותה מכתשת תבואה של ישראל, והביא ראיה מדין הלמוני"ס שכתב מרן בי"ד סימן צ"ו ס"ד דמותר[footnoteRef:404], דקמא קמא נתקנת הסכין, והכי נמי במעט חטים שכתש בתחילה נתקנת ע"ש, והרב כסא אליהו בסימן הנזכר כתב דאין דמיונו עולה יפה כלל דשאני התם שנעשה על ידי הגוי בדיעבד, אבל להתיר לכתחלה מניין לנו ע"ש, ולע"ד דאי מהא לא אייריא דהאי דינא של מי הלימוני"ס מאי דהתיר מרן הוא אפילו לכתחלה לקנות מן הגוי, ואף שהגוי עשה אותם בדיעבד לעצמו אבל אין מוכרח לקחת אותם עם בני ישראל, דמי ביקש זאת מידו וגוי אדעתא דנפשיה קעביד, ואפילו הכי אנו מותרין ליקח כאלו אנו קונין מן ישראל עצמו באופן דלפי הנראה דשפיר דמיונן עולה יפה וכמו 
	שיראה הרואה.  [404:  מֵי לימוני"ש שֶׁמְּבִיאִים הָעוֹבְדֵי כּוֹכָבִים, וְכֵן חֲתִיכוֹת דָּג מָלִיחַ שֶׁמְּבִיאִים הָעוֹבְדֵי כּוֹכָבִים בְּחָבִיוֹת, מֻתָּרִים.] 

אות מג[ב] 
מדוע הסתפק הרמב"ם באפיה ביו"ט בתנור 
	של נחתום?
כתב 
הרמב"ם בפאר הדור בסימן ע' מי שמאפה תמיד בתנור של נחתום, אם מותר ביו"ט לאפות או לא. תשובה יכול לאפות, וכך אנחנו עושין שאופין ביו"ט בתנור של השוק, וכן ראינו בקדמונינו ואין מי שאוסר ולדידי חזי דליכא שום איסור עכ"ל, ולכאורה אין מובן לד"ק מאי קמספקא ליה לרב בזה, והיה אפשר לומר דהספק הוא אם זה הנחתום דרכו לאפות כל ימי החול, אם מותר בי"ט לאפות גם כן ולהרויח ולטרוח כמעשהו בחול כך מעשהו בי"ט, ולזה תירץ דיכול והיינו משום צורך רבים, ואייתי מעשה רב דכך אנחנו עושים שאופין בתנור של השוק הקבוע ואין משנין לילך למקום אחר או להביא איזה גוי אחר במקומו, ועוד היה אפשר דהספק הוא אם מותר לאפות בי"ט עצמו כיון דאפשר ליה להכין בערב יו"ט כל הלחם הצריך ליו"ט, ועל זה תירץ דיכול והיינו משום כבוד יו"ט דפת חמה עדיף, דהרי גם בענין אפיית מצה בפסח היו עושין ואופין דבר יום ביומו, ועוד אפשר דהספק הוא אם היה איש יהודי הוא נושא הלחם כדי לאפות לב"י עם קרובו אם מותר גם ביו"ט לטרוח ולהביא הלחם וכל מה שצריך לאפות ליו"ט כעכי"ן וכיוצא, ועל זה השיב דמותר וכל אלו העניינים נוהגים בכל גלילות ישראל להתיר ואין מוחה בידם ויש להם על 
	מה לסמוך תשובת הר"מ הלזו. 
אות מג[ג]
מי שבירך על המים תחילה בורא נפשות רבות, 
	ואחר כך בירך שהכל דיש להסתפק אם יצא?

ראיתי 
להרב ברכי יוסף באורח חיים סי' ר"ד אות ג' שכתב על מי שבירך על המים תחילה בורא נפשות רבות, ואחר כך בירך שהכל דיש להסתפק אם יצא, וסיים דיצא בתחלה משום דסברת ר' טרפון מברך תחילה כן[footnoteRef:405], והגם דקיימא לן כתנא קמא מכל מקום בדיעבד יצא בהא דבתחילה כרבי טרפון, ולבסוף אפילו תימא דלא יצא בשהכל לא יברך פעם אחרת בורא נפשות רבות, חדא דכבר ברכה בתחילה, ותו דאיכא אמוראי דלא היו מברכי אמיא בסוף וכו' ע"ש[footnoteRef:406]. ולענ"ד בהא דבתחילה דיצא מודינא ליה, אבל הא דלבסוף פשיטא לי שלא יצא משום דהא דברכה בתחילה מועלת לנו במקום שהכל ובדיעבד, וגם מה לי אם איכא כמה אמוראי וכו' כיון דבש"ס לא פסקו כוותיהו אלא כמנהג העולם, ואם כן זה ששתה מים לצמאו ונתחייב בברכה אחרונה על כל פנים צריך לברך ברכה אחרונה כמנהגן של ישראל בורא נפשות רבות, כדי שלא יהיה בסוג נהנה מהעולם הזה בלא ברכה, וברכת שהכל שאמר בסוף לא עלתה לו כלום לברכה אחרונה, שוב ראיתי במחזיק ברכה שם באות ב' שהביא מן מאמר מרדכי שהשיג עליו דלא יצא במה שבירך בתחלה בנ"ר וצריך לחזור ולברך שהכל וכו' ע"ש מה שהשיב הרב עליו, ומלבד מה שהשיב מר גופיה יש להשיב על מ"ש דצריך לחזור ולברך שהכל דכיון דכבר שתה המים ובלען איך שייך לברך על מה שכבר שתה ובלע והרי כתב מרן באורח חיים בסימן קע"ב ס"א דאם שכח והכניס משקין לפיו בלא ברכה בולען ואינו מברך ברכה אחרונה ע"ש ואף שיש חולקים כמ"ש מור"ם שם[footnoteRef:407], מכל מקום קיימא לן כמרן, ומה גם שמרן בכסף משנה בפ"ח מהלכות ברכות בדין י"ב[footnoteRef:408] צירף סברת הר"מ כסברת רבני חננאל שאינו מברך אלא אחרונה ע"ש, ומעתה מ"ש ע"ד מור"ם[footnoteRef:409] 'דכן דברי הר"מ פ"ח מברכות' ע"כ, לא אייריא די"ל דדברי הרמב"ם הם כאידך גיסא וכמ"ש מרן באופן דלע"ד אינו יכול לברך שהכל על מה שעבר, אלא יצא בהא דבירך בנ"ר ומה שבירך שהכל לבסוף גם כן לא יצא, אלא יברך בנ"ר לבסוף, וגם אפשר דהא דחולקין שם משום דאכתי המשקין היו בתוך פיו, אבל בנ"ד שכבר עבר זמן זמנים שירדו חדרי בטן אזלו ומודו דלא יאות לברך ברכת ראשונה אלא אחרונה בלבד, תדע שהרי בפ"ו דברכות בדף נ"א[footnoteRef:410] פסקו הלכה במי שאכל ושתה ולא בירך דהואיל ונידחי אידחי ע"כ. ופסקו רמב"ם פ"ד מברכות דין ב'[footnoteRef:411] והשו"ע סימן קס"ז ס"ח ע"ש[footnoteRef:412], ואף הרא"ש דפליג התם פסקו שם להדייא דלאחר שגמר אינו חוזר ומברך כמו שיעוי"ש, ואם כן ודאי בנדון דידן הדין כן, ולא ידעתי מה יעשה בהאי סוגיא, שוב ראיתי להרא"ש גופיה שם קודם לזה בעניין הא דשכח והכניס משקין וכו', דסיים שם[footnoteRef:413] וכתב דלא דמי לאכל ושכח ולא בירך עד שגמר סעודתו דלא מברך, דשאני הכא דנזכר שלא בירך בעוד המשקין בפיו ודמי קצת לעובר לעשייתן וכו' ע"ש, הרי שלך לפניך כמ"ש ואין מי שיחלוק בזה, ומזה י"ל לכאורה גם כן על הרב ברכי יוסף בעיקר הספק דאמאי לא אייתי לן רב הא דסימן קס"ז ס"ט[footnoteRef:414] דמשם בארחות חיים דאין צריך לברך תו על לפניה, דהא אפילו באכל ולא בירך כלום הואיל ונדחה נדחה כל שכן בנידון דידן דבירך מיהא בנ"ר ולא היו בסוג נהנה בלא ברכה כלל, ותו אין צריך לברך על לפניה לא מינה ולא 
	מקצתה ולית דין צריך בושש[footnoteRef:415]. [405:  השותה מים לצמאו מברך שהכל נהיה בדברו, ר' טרפון אומר בורא נפשות רבות וחסרונן (ברכות מד ע"א).]  [406:  והשותה מים לצמאו וכו', לאפוקי מאי א"ר אידי בר אבין לאפוקי למאן דחנקתיה אומצא (שם).]  [407:  שָׁכַח וְהִכְנִיס מַשְׁקִין לְתוֹךְ פִּיו בְּלֹא בְּרָכָה, בּוֹלְעָן וְאֵינוֹ מְבָרֵךְ עֲלֵיהֶם בְּרָכָה רִאשׁוֹנָה. הגה: וְיֵשׁ אוֹמְרִים דִּמְבָרֵךְ עֲלֵיהֶם, וְכֵן נִרְאֶה עִקָּר (הָרַשְׁבָּ"א בְּשֵׁם הָרַאֲבָ"ד וְהָרֹא"שׁ פֶּרֶק ג' שֶׁאָכְלוּ וְכֵן דִּבְרֵי הַרַמְבַּ"ם פ"ח מהל' בְּרָכוֹת).]  [408:  שָׁכַח וְהִכְנִיס אֳכָלִין לְתוֹךְ פִּיו בְּלֹא בְּרָכָה. אִם הָיוּ מַשְׁקִין בּוֹלְעָן וּמְבָרֵךְ עֲלֵיהֶן בַּסּוֹף (רמב"ם שם).]  [409:  הרמ"א.]  [410:  בעו מיניה מרב חסדא מי שאכל ושתה ולא ברך מהו שיחזור ויברך, אמר להו מי שאכל שום וריחו נודף יחזור ויאכל שום אחר כדי שיהא ריחו נודף, אמר רבינא הלכך אפילו גמר סעודתו יחזור ויברך, דתניא טבל ועלה אומר בעלייתו ברוך אשר קדשנו במצותיו וצונו על הטבילה, ולא היא התם מעיקרא גברא לא חזי הכא מעיקרא גברא חזי, והואיל ואידחי אידחי (ברכות שם ע"א).]  [411:  מִי שֶׁנִּסְתַּפֵּק לוֹ אִם בֵּרֵךְ הַמּוֹצִיא אוֹ לֹא בֵּרֵךְ הַמּוֹצִיא אֵינוֹ חוֹזֵר וּמְבָרֵךְ מִפְּנֵי שֶׁאֵינוֹ מִן הַתּוֹרָה. שָׁכַח לְבָרֵךְ הַמּוֹצִיא. אִם נִזְכַּר עַד שֶׁלֹּא גָּמַר סְעֻדָּתוֹ חוֹזֵר וּמְבָרֵךְ וְאִם נִזְכַּר [ד] לְאַחַר שֶׁגָּמַר אֵינוֹ חוֹזֵר וּמְבָרֵךְ.]  [412:  שָׁכַח וְאָכַל וְלֹא בֵּרַךְ הַמּוֹצִיא, אִם נִזְכַּר בְּתוֹךְ הַסְעֻדָּה מְבָרֵךְ, וְאִם לֹא נִזְכַּר עַד שֶׁגָּמַר סְעוּדָתוֹ, אֵינוֹ מְבָרֵךְ.]  [413:  בסוף אות לג. ראה מעדני יום טוב באות ט'.]  [414:  אִם הוּא מְסֻפָּק אִם בֵּרַךְ הַמּוֹצִיא אִם לָאו, אֵינוֹ חוֹזֵר וּמְבָרֵךְ.]  [415:  מי שטעה ובירך על המים ברכה ראשונה "בורא נפשות רבות", יצא בדיעבד. וטוב שיהרהר ברכת שהכל בלבו. [ילקוט יוסף, ח"ג דיני ברהמ"ז וברכות עמוד תנ]. הרב ילקוט יוסף הביא את דברי רבינו באות לטובה.] 

אות מד[א] 
למה אין מברכין על מתנות כהונה?
כתב 
הרשב"א בח"א סי' ח"י טעם למה אין מברכין על מתנות כהונה, דאין הישראל נותן משלו אלא שהשי"ת מכה[footnoteRef:416] אותו לכהן ומשלחן גבוה קא זכו, ונתינת שקל[footnoteRef:417] בשנה כיוצא בו כדכתיב[footnoteRef:418] "כי ממך הכל", אבל על פדיון הבן והפרשת חלה ומעשרות מברך שאינו מברך על הנתינה אלא על ההפרשה ועל הפדיון שתלוין בו עכ"ל. ולכאורה קצת קשה דאף מתנות כהונה מברך על ההפרשה ויש מי שר"ל דמתנות כהונה הם מיוחדים וידועין והוי כאלו מופרשין ועומדין, מה שאין כן בחלה ומעשר דאין ברירה אלא הוא צריך להפריש מכללות העיסה והדגן, ואפשר שיש בכלל ד"ק של הרשב"א לה"מ מעלייתא, אבל אכתי קשה דהרי גבי נתינת חצי השקל גם כן אין ברירה וצריך להפריש וליקח מן כללות הממון ואפילו הכי אינו מברך ומה נשתנה משארא, גם בענין פדיון הבן אנו מברכין על פדיון הבן ואין אנו מזכירין ההפרשה, וצריך לומר שכיון שמברך כן בשעת נתינת הכסף הוי פירוש הברכה שצונו לפדיון הבן בהפרשת כסף זה ומהכי טעמא רבה של הרשב"א אנו למדין גם כן טעם לשבח למצות הצדקה משום כי ממך הכל ויד עניי אנן משלחן גבוה קא זכינן, ומלבד זה אמרו טעם בצדקה משום שתלוי בדעת אחרים דשמא לא יקבל ובמ"א הקשינו על זה דאם בא העני ושאל ליקח למה לא יברך אבל 
	לפי טעם הנזכר ניחא טפי. [416:  צ"ל מזכה.]  [417:  אולי צ"ל מחצית השקל בשנה.]  [418:  דברי הימים א' כט, יד.] 

אות מד[ב] 
מדוע מברכים ברכת שלא עשני גוי, הרי נשמות 
	ישראל הם מאוצר נשמות נפרד מהגויים? 
כתב 
מרן באורח חיים סימן מ"ו ס"ד שמברך שלא עשני גוי ע"כ, והקשה גאון עוזינו ה' ברכי יוסף שם אות ז' כיון דנשמות של ישראל הם אוצר בפני עצמו אם כן מה מקום לברכה זו, ותירץ ע"ש[footnoteRef:419]. ולע"ד אפשר לומר על פי מ"ש בש"ס על חכמי התלמוד עצמן אטו אנן ידעינן מהיכן קאתינן דילמא מנשים בציון ענו יעוי"ש[footnoteRef:420]. ולכן ברוכי מברכין האי ברכה דעל הרוב לא הניחו נשים ובתולות של ישראל שלא עינו אותם וכולם נעשו ישראל וזרעם וזרע זרעם עד סוף כל הדורות, ולכן עלינו לשבח לאדון הכל שלא נשארנו גויים מהני אינשי דנשים בציון ענו, אלא השתא הכא עשאנו ישראל ולא עשני גוי כמו השורש מסיטרא אחרא, אלא אישתני למעליותא וכאמור ועל עיקר נוסח ברכה זו יש להקשות לכאורה שהרי מצינו שישראל נקראו גוי כדכתיב[footnoteRef:421] "גוי אחד בארץ" וצ"ל דגוי סתם לא איקרו אלא גוי א', והכא הכוונה הוא שלא עשני גוי סתם אלא אחד 
	המיוחד.  [419:  אפשר דברוכי מברכינן אעיקרא דמילתא בהפרידן בני אדם.]  [420:  אמר ליה אטו אנן מי ידעינן מהיכא קאתינן, דילמא מהנך דכתיב (איכה ה, יא) "נשים בציון ענו בתולות בערי יהודה", וכי תימא עובד כוכבים ועבד הבא על בת ישראל הולד כשר וכו' (קידושין עא ע"ב).]  [421:  שמואל ב' ז, כג.] 




אות מד[ג] 
האם עשו תקנת השוק בגונב מן הגוי ?

כתב 
מרן בחשן משפט בסימן שנ"ו ס"ב דמים שנתן לגנב מפני תקנת וכו'[footnoteRef:422], וראיתי להרב כסא אליהו ז"ל בקונטרס אחרון שכתב צריך לדעת אם עשו תקנת השוק בגונב מן הגוי או לא, משום דהוי מילתא דלא שכיחא דגונב מן הגוי הוי סכנה, ובמש"ל תחילה סימן ס' דלא עשו תקנת השוק במילתא דלא שכיחא[footnoteRef:423] עכ"ל, ושותיה דמר לא ידענא דהתקנה הוא שהבא ליטול את שלו יתן דמים לאותו שקנה מן הגנב, ואם כן בגונב מן הגוי ואחר זמן ראה הגוי את שלו ונטלו היאך ישמע הגוי מדייני ישראל ליתן את הדמים שנתן לגנב, והבו דלא להוסיף עלה ו"להתעולל עלילות ברשע"[footnoteRef:424] ויבא ב"ה ויוסיף עליהם, ולימא דעדיין יש לו מטלטלין שנגנבו עם אלו, ואם תאמר דבאתרא דגם במשפט של אומות העולם יש להם תקנת השוק הלזו, אם כן סמי מכאן האונס[footnoteRef:425] שהם עשו גם כן כמעשה ישראל וליחייביה בדיניהם, וגם בעיקר מ"ש דזה הוי מילתא דלא שכיחא קשה דזה הוי מילתא דשכיחא, ולא דמייא להא דסימן ס', דאפשר דהתם במידי דשכיח ולא שכיח כל כך דמכירת שטר חוב לא שכיחא כל כך כמו מכירת המטלטלין דלרגעים תמצאנו, אבל בעניין זה הא קמן כמה רשיעי וגנבי איכא בשוקא וגונבים אפילו מממון המלך אם הגיע לידם ואינם בסוג רואים את הנולד ולא ראי זה כראי זה, באופן דה"מ מעלייתא לא ידענא מאי אידון בהו וכמו שיראה 
	הרואה. [422:  הַגּוֹנֵב וּמָכַר וְלֹא נִתְיָאֲשׁוּ הַבְּעָלִים (וְע"ל סִימָן שס"ח), וְאַחַר כָּךְ הֻכַּר הַגַּנָּב וּבָאוּ עֵדִים שֶׁזֶּה הַחֵפֶץ שֶׁמָּכַר פְּלוֹנִי הוּא גָּנְבוֹ בְּפָנֵינוּ, חוֹזֵר הַחֵפֶץ לַבְּעָלִים וְהַבְּעָלִים נוֹתְנִים לַלּוֹקֵחַ דָּמִים שֶׁנָּתַן לַגַּנָב, מִפְּנֵי תַּקָּנַת הַשּׁוּק, וְהַבְּעָלִים חוֹזְרִים וְעוֹשִׂים דִּין עִם הַגַּנָּב. וְאִם גַּנָּב מְפֻרְסָם הוּא, לֹא עָשׂוּ בּוֹ תַּקָּנַת הַשּׁוּק (טוּר ס"ד בְּשֵׁם רִי"ף וְרַמְבַּ"ם), וְאֵין הַבְּעָלִים נוֹתְנִים לַלּוֹקֵחַ כְּלוּם, אֶלָּא חוֹזֵר הַלּוֹקֵחַ וְעוֹשֶׂה דִּין עִם הַגַּנָּב וּמוֹצִיא מִמֶּנּוּ דָּמִים שֶׁנָּתַן לוֹ.]  [423:  אִם הָיָה לַלּוֶֹה שְׁטַר חוֹב עַל אֶחָד וּמְכָרוֹ, בַּעַל חוֹב גּוֹבֶה מִמֶּנּוּ, דְּלָא שַׁיָּךְ בִּשְׁטָרוֹת תַּקָּנַת הַשּׁוּק, דְּלָא שָׁכִיחַ.]  [424:  תהלים קמא, ד.]  [425:  אולי כוונת רבינו לגנב מפורסם.] 

אות מד[ד] 
מי שמת לו מת ברגל שהוא מתחיל למנות ז' אחר הרגל, האם מותר להניח תפלין ביום א' של 
	אבלות?

ואף 
גם זאת מצאתי ראיתי להרב הנזכר שם ביורה דעה בסימן שפ"ח אות ב' שכתב במי שמת לו מת ברגל שהוא מתחיל למנות ז' אחר הרגל מותר להניח תפלין ביום א' של אבלות, ודלא כמ"ש הכנסת הגדולה וכמ"ש בחא"ח[footnoteRef:426] סימן ל"ח עכ"ל, ותימה דהא וודאי הכנה"ג לא קשיה להאי דינא אלא לבני ארץ ישראל, והכי דייק ממ"ש שמתחיל למנות ז' ואילו בחוץ לארץ לאחר הרגל מונה ו' בלבד שיום אחרון של יו"ט ב' עולה מן המניין, וגם איהו גופיה לעיל בסימן ל"ח הביא ד"ק דהכנה"ג וקאמר מר דהאי דינא לא שייך אלא בארץ ישראל וכו', ואם כן מאי קא מקשה ופליג עליה הכא דאמינא לך אנא דהרב ז"ל אזיל ומודה בחו"ל דמותר, ומה שסיים שם דקצת תימא כיון דתנא בחוץ לארץ קאי במה נסתפק ע"כ, אין כאן שום תימא דוודאי כל ספיקא דהרב בארץ ישראל הוא ועדיו מתוכו ממ"ש ומתחיל למנות ז' וכו', והספק הוא כיון דאינו יום מיתה וקבורה ועל זה הסכים דמסתברא דאסור והיינו מטעם שאינו מתחיל האבלות דיום א' אלא אחר הרגל ממש וחשיב כאלו הוא יום 
	מיתה וקבורה. [426:  צ"ל בחלק אורח חיים סימן לח' סעיף ה'- אָבֵל בְּיוֹם רִאשׁוֹן אָסוּר לְהָנִיחַ תְּפִלִּין, מִכָּאן וָאֵילָךְ חַיָּב, אֲפִלּוּ בָּאוּ פָּנִים חֲדָשׁוֹת.] 


אות מד[ה] 
גוזל קורה ונתנה בסוכה, ובתוך החג נפלה סוכתו 
	אי מיחייב להחזיר הקורה או לא?
חזי 
הוית להרב ברכי יוסף ז"ל בא"ח בסימן תרל"ז אות ה' שהביא דיש מי שנסתפק בגוזל קורה ונתנה בסוכה ואמר לבעל ליתן דמיה, ובתוך החג נפלה סוכתו אי מיחייב להחזיר הקורה או לא ע"ש[footnoteRef:427], והרב כסא אליהו בהגהותיו שם כתב דלא ידע אמאי בנה הספק על הסוכה ולא על כל בניין דעלמא, וסיים דלפי מ"ש הר"מ[footnoteRef:428] וחכמים תיקנו שיתן דמיה ולא יפסיד הבניין משמע דווקא היכא דאיכא פסידא, ובלאו הכי חייב, ויש לי אריכות דברים בזה ככתוב במ"א[footnoteRef:429] עכ"ל, ולע"ד דמה שהניח הספק על הסוכה ולא על בניין אחר, משום דבניין הסוכה הוא עראי ושכיח טפי ליפול ברוח שאינה מצויה או בריבוי גשמים או בריבוי אוכלוסין שנסבו על כותל הסוכה וכיוצא, ואה"נ דאם אירע כיוצא בזה אף על הבתים דנפול, יפול ספק זה עליהם ועל כיוצא בהם, ומה שרצה לפשוט מלשון הר"מ פ"א מהלכות גזילה ואבידה בדין ה' נלע"ד דלא אייריא שהרי סיים הר"מ שם 'וכן כל כיוצא בזה אפילו גזל קורה ועשאה בסוכת החג' וכו', ור"ל אפילו באופן דליכא פסידא כל כך ולא נתנו חכמים דבריהם לשיעורין דלא פלוג רבנן וכן מורה לשון הר"מ בסוף פ"ה מהלכות סוכה[footnoteRef:430] שכתב שתקנת חכמים היא שאין לבעל העצים אלא דמי עצים בלבד ואפילו גזל נסרים והניחן ולא חברן ולא שינה בהם כלום ע"ש, הרי דאפילו בעניין שאין פסידא וגם סיים בהלכות גזילה שם דאם בא בעל הקורה לתובעה בתוך החג נותן לו דמיה וכו' ע"ש, הרי דבתוך החג הוייא ברשות הגזלן ודון מינה דבנדון דידן דזקפן עליו במלווה ולפי תקנת חכמים דקיימא ברשותיה בחג, אם כן גם השתא הכא דנפלה אינו חייב להחזירה, דהגע עצמך אם נשברה בנפילתה שוודאי שהיא בחזקתו ועליה דידיה רמיא וליתן דמיה משלם, אם כן גם בנפלה שלימה בחזקתו קיימא ולא מיחייב לאהדרה, ומ"ש 'שיש לו בזה אריכות דברים' לא זכינו לראות איה מקום כבודו במקום שאמר להאריך, ועל כל פנים לעניין דינא נלע"ד כהצד הב' משום דזקפן עליו במלוה וגם דבתוך החג חכמים ז"ל הניחו אותה ברשותו על כל פנים, ומינה דגם בנפלה ולא יש שום פסידא ולא פלוג רבנן, ומלשון הר"מ יש 
	לסיועי כן ודלא כהרב הנזכר וכאמור. [427:  כיון שכבר היתה קבועה בסוכה, וזקף דמיו עליו במלוה, אף שנפלה אח"כ מצי ליתנה בסוכה.]  [428:  רמב"ם הלכות גזילה ואבדה פ"א ה"ה, כָּל הַגּוֹזֵל חַיָּב לְהַחְזִיר הַגְּזֵלָה עַצְמָהּ שֶׁנֶּאֱמַר (ויקרא ה, כג) "וְהֵשִׁיב אֶת הַגְּזֵלָה אֲשֶׁר גָּזָל". וְאִם אָבְדָה אוֹ נִשְׁתַּנֵּית מְשַׁלֵּם דָּמֶיהָ. בֵּין שֶׁהוֹדָה מִפִּי עַצְמוֹ בֵּין שֶׁבָּאוּ עָלָיו עֵדִים שֶׁגָּזַל הֲרֵי זֶה חַיָּב לְשַׁלֵּם הַקֶּרֶן בִּלְבַד. אֲפִלּוּ גָּזַל קוֹרָה וּבְנָאָהּ בַּבִּירָה הוֹאִיל וְלֹא נִשְׁתַּנֵּית דִּין תּוֹרָה הוּא שֶׁיַּהֲרֹס אֶת כָּל הַבִּנְיָן וְיַחְזִיר קוֹרָה לִבְעָלֶיהָ. אֲבָל תִּקְּנוּ חֲכָמִים מִפְּנֵי תַּקָּנַת הַשָּׁבִים שֶׁיִּהְיֶה נוֹתֵן אֶת דָּמֶיהָ וְלֹא יַפְסִיד הַבִּנְיָן. וְכֵן כָּל כַּיּוֹצֵא בָּזֶה. אֲפִלּוּ גָּזַל קוֹרָה וַעֲשָׂאָהּ בְּסֻכַּת הֶחָג וּבָא בַּעַל הַקּוֹרָה לְתָבְעָהּ בְּתוֹךְ הֶחָג נוֹתֵן לוֹ אֶת דָּמֶיהָ. אֲבָל אַחַר הֶחָג הוֹאִיל וְלֹא נִשְׁתַּנֵּית וְלֹא בְּנָאָהּ בְּטִיט מַחְזִיר אֶת הַקּוֹרָה עַצְמָהּ:]  [429:  כנראה כוונתו 'במקום אחר'.]  [430:  הלכה כה.] 




אות מה 
אם מותר לעשות לחישה וברכה לגוי החולה 
	שיתרפא?
שאלת 
ממני אם מותר לעשות לחישה וברכה לגוי החולה שיתרפא וגם אם הוא גוי קטן ולא ידיע מאי ליהוי, שמא יהיה מחסידי אומות העולם, אם מותר גם כן לברכו 
	ולעשות לו לחישה שיתרפא מחליו. 
תשובה 
לכאורה נראה אם הוא מכירו מרשעי אומות העולם שהוא מזיק לישראל ורע לשמים ולבריות פשיטא דאסור, ואי משום דרכי שלום יעשה הלחישה ככל בתר איפכא, "ועוד מעט ואין רשע"[footnoteRef:431] "ובאבוד רשעם רנה"[footnoteRef:432] וכל הקללות האמורות בתורה. ואם הוא מכירו מחסידי אומות העולם פשיטא דמותר ללחוש ולברכו ולהתפלל עליו שיתרפא שהרי אמרו ז"ל בפסוק[footnoteRef:433] "אשר יעשה אותם האדם וחי בהם" אמר אליהו ז"ל מעיד אני עלי שמים וארץ בין גוי או עבד או אשה או שפחה סתם אדם אם יעשה המצוות המחויב בהם הרי הוא בן העוה"ב ע"כ, ומשום הכי אם אתה מכירו שרוח הבריות נוחה הימנו[footnoteRef:434], ומקיים ז' מצוות הרי זה מותר ללחוש ולבקש רחמים שיתרפא וחי בהם אמר רחמנא, דכמו שהקב"ה אוהבו ומזכהו לעולם הבא צריך גם כן האדם לאוהבו ולהתפלל עליו, דדיו לעבד להיות כרבו. ואם הוא מסופק בו ולא ידיע יתפלל עליו שיתרפא ויחזור למוטב דהכי אמרו ז"ל בפ"ק דברכות בדף יו"ד ע"ש[footnoteRef:435], גבי הנהו בריוני דהוו בשיבבותיה דרב מאיר וכו' מי כתיב חוטאים "חטאים" כתיב, והשתא דאתית להכי אפשר דאף אם הוא מכירו שהוא רשע גמור יתפלל עליו ויבקש רחמים שיחזור בתשובה, ד"גם ענוש לצדיק לא טוב"[footnoteRef:436] ודון מינה כגון קטן שאינו יודע מה טיבו של עובר זה דשרי ג"כ ללחוש לו ולברכו, דשמא יהיה מחסידי אומות העולם או דילמא נפקא מיניה זרעא מעלייא, וזכר לדבר ממ"ש[footnoteRef:437] מפרנסים עניים כותים עם עניי ישראל מפני דרכי שלום, הרי דאפילו לעניין ממון שהוא חלבו ודמו של אדם "כי הדם הוא הנפש"[footnoteRef:438] נתון יתן מפני דרכי שלום, כל שכן באלה הדברים, ומילי דברכתא דאין למנוע מהם מהכי טעמא רבה, ונקוט מיהא דשרי ליה לאיניש ללחוש ולברך לגוי החולה בין גדול בין קטן מה שיהיה. ואפשר דגם חיובא איכא מפני דרכי שלום והא דכתיב "באבוד רשעים רנה" כבר אמרו בזוהר דההוא כשנתמלאת סאתם, וקרא ד"חי אני נאום ה' כי לא אחפוץ במות המת"[footnoteRef:439] בשלא נתמלאת הסאה, והקב"ה בוחן לבות ידע בהא, אבל האדם שיראה לעינים לא יוכל להבחין בזה, ועל כל פנים יתפלל שיתמו חטאים ולא חוטאים, וכדמצינו מעשה דברכות דביתהו דרב מאיר בעי רחמים עלייהו דליהדרו בתשובה והנהו בריוני, פירש רש"י שהיו פרוצים ע"ש, ומשמע סתם פריצים ואף שיהיו מאומות העולם, וראיה ממ"ש שם לעיל מזה בדף ז' ע"א ההוא צדוקי דהוה בשיבבותיה דר' יהושע בן לוי הווה קא מצער ליה טובא וכו' ובעי ללטייה אמר שמע מינה לאו אורח ארעא למעבד הכי "ורחמיו על כל מעשיו" כתיב, הרי אף שהיה צדוקי ורשע ומצעריה טובא לאו אורח ארעא דלילטייה, ודון מינה בנידון דידן גם כן אף אם מכירו שהוא רשע גמור לא יאות דלילטייה אלא יתפלל עליו שיחזור למוטב, ודומיא דההוא בריוני שהוו בשיבוביתיה דרב מאיר "ורחמיו על כל מעשיו" כתיב. ואגב ראיתי למהרש"א בחידושי אגדה שכתב גבי ההוא עובדא דר"מ דיש לעיין בזה דאדם המבקש רחמים על עצמו להחזירו בתשובה ניחא, דאף שאמרו הכל בידי שמים חוץ מיראת שמים, הרי אמרו בדרך שאדם רוצה לילך מוליכין אותו, וזה המבקש הרי זה בכלל הרוצה ליטהר אבל שיבקש על חבירו לחזור בתשובה קשה מה יועיל בקשתו הא אמרו הכל בידי שמים וכו',[footnoteRef:440] ויש ליישב עכ"ל, ונראה ליישב דכיון שהוא צדיק ודבריו נשמעים אף אם הקב"ה גוזר הצדיק מבטל וכבן המתחטא על אביו, וכמ"ש בש"ס[footnoteRef:441] הקב"ה מושל באדם ומי מושל בו צדיק שנאמר[footnoteRef:442] "צדיק מושל" וכ"ש כשלא גזר, לא גזר לא טוב ולא רע, דצדיק ורשע לא קאמר דוודאי שומע השם יתברך ממנו ויעשה לו סייעתא דשמיא לחזור בתשובה, ואפשר לי לומר שהוא עצמו כוונת הכתוב באומרו "צדיק מושל ביראת אלהים" ר"ל שאף שיראת שמים לאו בידי שמים היא אפילו הכי כשהצדיק מבקש רחמים על חבירו שיחזור בתשובה ויהיה ירא שמים הקב"ה שומע תפלתו, וכמ"ש הכא מעשה רב דבעי רחמי עלייהו והדרי בתשובה, וגם אמרו בש"ס[footnoteRef:443] במקום אחר מי שיש לו חולה בתוך ביתו ילך אצל חכם ויבקש עליו רחמים שיתרפא שנאמר[footnoteRef:444] "חמת מלך מלאכי מות ואיש חכם יכפרנה" ע"ש, ויש בכלל האי בקשת רחמים משום דאין ייסורין בלא עון לכן מבקש עליו שיעשה לו השם יתברך סיוע אלהי לחזור בתשובה "ותשב אנוש עד דכא"[footnoteRef:445] ומימלא רווחא שמעתתא דה"ל רפואת הנפש ורפואת הגוף ב' כתובים הבאים כאחד כי הדדי נינהו ועיקר העניין הוא משום ד"צדיק מושל" וכו', וכבן המתחטא על אביו וכאמור ונקט בקרא "ואיש חכם" רצה לומר שיהיה איש צדיק "והן יראת ה' היא חכמה"[footnoteRef:446] ואז צדיק מושל ולאו כל אפייא שוין, ועל כל פנים לענ"ד נתיישבה שפיר קושית הגאון ואפשר דהיא גופה מה שסיים בה 'ויש ליישב', ועוד אפשר ליישב דהמבקש על חבירו שיועיל לו היינו בגוונא שאומר לו שיעשה התעוררות לטהר עצמו ואז תועיל, וגם בעובדא דהנהו בריוני דר"מ אפשר שאמר להם ר"מ כן ותירץ ואהנייא להו, והראשון נראה יותר, ובמקום אחר כתב יישוב אחר בס"ד הדרן עלן, בנידון דידן דאף אם הוא מכירו שהוא רשע גמור אין ראוי לקללו וכדאשכחן מעשה רב בריב"ל, ואין הכי נמי בשבא אליו הגוי ויכול להשתמט ממנו למד לשונך לומר איני יודע[footnoteRef:447], אבל אם היה המציאות שהוא מכירו שיודע ללחוש ולא יוכל להשתמט אז מפני דרכי שלום ואיבה מיבעי ליה ללחוש ולהתפלל עליו שיחזור למוטב ויתרפא, והיינו דומייא דמפרנסים עניי כותים הבאים לשאול עם עניי ישראל מפני דרכי שלום, ואל תשיבני ממ"ש[footnoteRef:448] המינין והמסורות[footnoteRef:449] מורידין ולא מעלין דכבר התוס'[footnoteRef:450] בההיא דריב"ל הרגישו בזה ותירצו דהיינו בידי אדם אבל בידי שמים לאו אורח וכו', וסיימו דאי גרסינן הכא גוי עע"ז ניחא דקאמר התם לא מעלין ולא מורידין ע"ש, נקוט מיהא דהשתא הכא גויים שאנו יושבין עמהם אינם עובדין ע"ז ואינם בסוג זה, וגם שאם תהיה שעת רצון ודבריו נשמעים ויתרפא יהיה קדוש שם שמים בדבר, וגם אפשר שעל ידי זה יהיה גר צדק, ואח הטוב החכם השלם הכו' כמהר"ר אליהו קצין הי"ו אייתי ראיה לזה מן מעשה רב גבי אלישע הנביא שריפא לנעמן מצרעתו ובזה נעשה גר צדק והוה ליה רפואת הנפש והגוף בבת אחת, ואף שלא היו ישראל בגלות אם כן כל שכן בזמן הזה והיא ראיה חותכת, וגם אמר מר שמר אביו הוא הקדוש מוהרי"ק זלה"ה שהיה יודע ללחוש בא אליו גוי אחד ואייתי בידיה תינוק מוטל על ערש דוי כמו פגר מת, ועשה לו לחישה וברכה ומיד נתרפא ויצא ממות לחיים ונעשה קידוש ה', ועיין למרן ביורה דעה סימן קנ"ח בס"א דכתב דאין לרפאותן אפילו בשכר אם לא היכא דאיכא משום איבה דאז אפילו בחנם שרי אם לא יוכל להשמט ע"ש, ובוודאי דזהו לעובדי ע"ז ממש ולאו על כולם הוא אומר, ועל כל פנים דון מינה דבזמן הזה שאינם בסוג עובדי עבודה זרה וגם דאיכא איבה דודאי מיבעי ליה ללחוש ולברך ולהתפלל ובפרט אם הוא בדוק ומנוסה דהוי קידוש שם שמים בדבר, והא דאלישע תוכיח וגם מעשה רב דמוהרי"ק הנזכר ולפי 
	הנראה דאין מי אם שיחלוק בדבר זה.  [431:  תהלים לז, י.]  [432:  משלי יא, י.]  [433:  ויקרא יח, ה.]  [434:  ע"פ אבות פ"ג מ"י.]  [435:  הנהו בריוני דהוו בשבבותיה דר"מ, והוו קא מצערו ליה טובא, הוה קא בעי ר' מאיר רחמי עלויהו כי היכי דלימותו, אמרה ליה ברוריא דביתהו מאי דעתך משום דכתיב (תהילים קד, לה) "יתמו חטאים" מי כתיב חוטאים חטאים כתיב, ועוד שפיל לסיפיה דקרא "ורשעים עוד אינם" כיון דיתמו חטאים ורשעים עוד אינם, אלא בעי רחמי עלויהו דלהדרו בתשובה ורשעים עוד אינם, בעא רחמי עלויהו והדרו בתשובה (עמוד א).]  [436:  משלי יז, כו.]  [437:  גיטין סא ע"א.]  [438:  דברים יב, כג.]  [439:  צ"ל "חַי אָנִי נְאֻם אֲדֹנָי יְהוִה אִם אֶחְפֹּץ בְּמוֹת הָרָשָׁע כִּי אִם בְּשׁוּב רָשָׁע מִדַּרְכּוֹ וְחָיָה, (יחזקאל לג, יא).]  [440:  ושאנו מתפללים 'והחזירנו בתשובה שלמה' וכו', לא קשיה כל כך כיון שהוא כולל את עצמו.]  [441:  מועד קטן טז ע"ב.]  [442:  שמואל ב' כג, ג.]  [443:  ב"ב קטז ע"א.]  [444:  משלי טז, יד.]  [445:  תהלים צ, ג.]  [446:  איוב כח, כח.]  [447:  ע"פ ברכות ג ע"ב]  [448:  ע"ז כו ע"ב.]  [449:  צ"ל והמוסרין.]  [450:  בד"ה ולא מורידין.] 

אות מו[א]
מי שאין לו אלא חצי זית מצה בליל פסח אי 
	חייב לאוכלו מדין חצי שיעור?
נשאל 
הרב שבות יעקב בח"ב בסוף סימן ח"י במי שאין לו אלא חצי זית מצה בליל פסח אי חייב לאוכלו מדין חצי שיעור והעלה דאין חוב דאכילה בכזית משמע וכו' ע"ש, והרב ברכי יוסף ז"ל באורח חיים בסימן תפ"ב אות ד' הביא דברי הרב הנזכר וכתב ונ"ל דקצת מצוה איכא וזכר לדבר ממאי דקיימא לן דחצי שיעור אסור מן התורה, והוא הדין דיש קצת מצוה בחצי ולא יהיה אלא לזכר המצה צריך לאוכלו ע"ש, והרב כסא אליהו באותו סימן הביא ד"ק וכתב דלא זכר דברי המשנה למלך בפ"א מחמץ ומצה סוף דין ג' דפשיטא ליה דלא קיים דבר מצוה וכו' ע"ש, ולא ידעתי מאי קמקשה עליה דרב, דאטו לא ידע הברכת יוסף ז"ל דלא קיים המצוה שלימה, ומר ניהו רבה לא כתב אלא דקצת מצוה 
	איכא ואינה אלא לזכרון קאתי.
אות מו[ב]
האם מותר להתענות בשבת ?
 
כתב מרן באורח חיים בסימן רפ"ח[footnoteRef:451] אסור להתענות בשבת וכו', והרב כסא אליהו בהגהותיו שם הביא משם הרשב"ץ ח"ג סימן רצ"ח דמ"ש בפסחים[footnoteRef:452] מר בריה דרבינא הוה ציים כוליה שתא בר ממעלי יומא דכיפורי וכו', היינו לומר דגם בשבת היה מתענה, דאי לאו הוה אמר בפירוש 'ובר משבתא', וכדאמר רבא התם[footnoteRef:453] וכו' ע"ש, והקשה עליו דחס ליה לזרעא קדישא לעבור ע"ד תורה בכל שבתות השנה, וכבר עמדתי על זה באריכות במקום אחר[footnoteRef:454] עכ"ל, ולכאורה נראה דמאן דקמותיב שפיר קמותיב דפירש דברי הש"ס דכוליה שתא היה מתענה היינו בימי החול בימים שיוכל להתענות אבל שבתות ויו"ט ור"ח לא, אבל דא עקא ממה שהכריח הרשב"ץ דהוה ליה לסיים כן כמ"ש גבי רבא ואמאי סתם הכא, וגם כד נידוק נראה שהאמת אתו משום דאפילו מר בריה דרבינא היה מסוג איסטניס שמזיק לו המאכל ביום ובכהאי גוונא פסק הר"מ בפרק ל' מהלכות שבת בדין ט' דפטור ע"ש[footnoteRef:455], ואם כן מאי קא מותיב ליה דחס ליה לעבור ע"ד תורה וכו', ומ"ש דעמד על זה 'באריכות במקום אחר' כעת לא זכינו איה מקום כבודו, ועל כל פנים 
	נראה דדברי הרשב"ץ הם כראי מוצק. [451:  סעיף א'.]  [452:  מר בריה דרבינא כולה שתא הוה יתיב בתעניתא לבר מעצרתא ופוריא ומעלי יומא דכיפורי, עצרת יום שניתנה בו תורה, פוריא "ימי משתה ושמחה" כתיב, מעלי יומא דכיפורי דתני חייא בר רב מדפתי (ויקרא כג, לב) "ועניתם את נפשותיכם בתשעה לחדש" וכי בתשעה (תם) מתענין והלא בעשירי מתענין אלא לומר לך כל האוכל ושותה בתשעה בו מעלה עליו הכתוב כאילו מתענה תשיעי ועשירי (פסחים סח ע"ב).]  [453:  אמר רבה: הכל מודים בשבת דבעינן נמי לכם.]  [454:  בתשובה ואין כאן מקומו.]  [455:  חַיָּב אָדָם לֶאֱכל שָׁלֹשׁ סְעֻדּוֹת בְּשַׁבָּת אַחַת עַרְבִית וְאַחַת שַׁחֲרִית וְאַחַת בְּמִנְחָה. וְצָרִיךְ לְהִזָּהֵר בְּשָׁלֹשׁ סְעֵדּוֹת אֵלּוּ שֶׁלֹּא יִפְחֹת מֵהֶן כְּלָל. וַאֲפִלּוּ עָנִי הַמִּתְפַּרְנֵס מִן הַצְּדָקָה סוֹעֵד שָׁלֹשׁ סְעֵדּוֹת. וְאִם הָיָה חוֹלֶה מֵרֹב הָאֲכִילָה אוֹ שֶׁהָיָה מִתְעַנֶּה תָּמִיד פָּטוּר מִשָּׁלֹשׁ סְעֵדּוֹת.] 


אות מו[ג]
האם מותר לקנות תרנגולת בפסח?
כתב 
מרן באורח חיים סימן תס"ז סעיף ט"ז והחטה והשעורה צריך לשורפה דלא חשיבי כמעוכלים ע"כ[footnoteRef:456], וחזי הוית להרב כסא אליהו בהגהותיו שם באות ט' שכתב ולפי"ז צריך עיון אם מותר לקנות תרנגולת בפסח דחיישינן שמא יש בזפק חיטים ונמצא קונה חמץ בפסח וצריך להתיישב בזה לעת הפנאי עכ"ל. ולע"ד דכל כי האי אין צריך לפני ולפנים דאטו הוא מרבה בדמים בשביל שיש בזפק חיטים עד שנאמר שהוא קונה חמץ בפסח, דעיקר הקנייה לתרנגולת עצמה והחטים שיש בזפק כלא חשיבי לענין עיקר התרנגולת, ומותר גמור לקנות התרנגולים בפסח, וממ"ש הפוסקים בדין זה דצריך לשורפם ולא חשיבי כמעוכלים משם באר"ה דסברי מרנן דמותר גמור לקנות בפסח דלא פלוג רבנן בין הקונה לקודם הפסח או בתוך הפסח עצמו, ואם כן מהא לא אייריא 
	וכאמור. [456:  חִטָּה אוֹ שְׂעוֹרָה שֶׁנִּמְצֵאת בְּזֶפֶק הָעוֹף לְאַחַר שֶׁהִבְהֲבוּ אוֹתוֹ, הָעוֹף מֻתָּר וְהַחִטָּה וְהַשְּׂעוֹרָה צָרִיךְ לְשָׂרְפָם, דְּלֹא חֲשִׁיבֵי כִּמְעֻכָּלִים.] 

אות מו[ד]
האם מותר לישן עם בניו הקטנים בקירוב 
	בשר בלא החזרת פנים?
כתב 
מרן באורח חיים בסימן ע"ג אם היה ישן עם בניו בעודם קטנים מותר לקרות בחזרת פנים ע"כ, ובבית יוסף הביא לנו משם הגהות אשרי דבקטנים אפילו נוגעים ערותן זה בזה מותר, והפר"ח החזיק סברא זו מלשון הברייתא ע"ש[footnoteRef:457], והרב כסא אליהו כתב דטעם הר"מ והטור דלפחות יהיה להם דין אשתו דאף דרגיל בה ולא אתי לידי הרהור בעינן חזרת פנים הוא הדין קטנים עכ"ל, ושיחתו צריכה תלמוד דאדרבה היא הנותנת כיון דרגיל עמה שכיח שבא יצר הרע להטרידו מכוונת ק"ש ולשמח עם אשתו, אבל בקטנים והם בניו דלא רגיל עמהם בהכי וגם אינו מתגרה יצר הרע בקרובים והבנים נימא דאף בנוגעים ערוותן זה בזה דמותר דנפש האב ונפש הבן אחד הוא ולא אתי למיטרד בכהאי גוונא, ואין הני נמי דלענין דינא המחמיר כהר"מ[footnoteRef:458] והטור ומרן[footnoteRef:459] תע"ב אבל שנאמר האי טעמא לדחות דברי הגהות אשרי לענ"ד קשה הדבר 
	לאומרו וכמו שיראה הרואה. [457:  כתב הפרי חדש וכן נראה לי עיקר מדגרסינן בברייתא הישן במטה ובניו ובני ביתו בצדו, הרי זה לא יקרא ק"ש, אא"כ היתה טלית מפסקת ביניהן, ואם היו בניו ובני ביתו קטנים מותר, והנה בהך בריתא לא אדכר כלל 'חזרת פנים', דנימא דכי קתני מותר, דקאי אחזרת פנים, ומשמע ודאי דהכי קאמר הרי זה לא יקרא ק"ש אא"כ היתה טלית מפסקת דאז אפילו פנים בפנים מותר, ואהא קאמר שאם היו בניו ובני ביתו קטנים מותר בלא הפסקת טלית אפילו בפנים והכי נקטינן.]  [458:  שְׁנַיִם שֶׁהָיוּ יְשֵׁנִים בְּטַלִּית אַחַת כָּל אֶחָד מֵהֶן אָסוּר לִקְרוֹת אַף עַל פִּי שֶׁיְּכַסֶּה מִתַּחַת לִבּוֹ עַד שֶׁתְּהֵא טַלִּית מַפְסֶקֶת בֵּינֵיהֶן עַד שֶׁלֹּא יִגַּע בְּשַׂר זֶה בִּבְשַׂר זֶה מִמָּתְנָיו וּלְמַטָּה. וְאִם הָיָה יָשֵׁן עִם אִשְׁתּוֹ אוֹ בָּנָיו וּבְנֵי בֵּיתוֹ הַקְּטַנִּים הֲרֵי גּוּפָן כְּגוּפוֹ וְאֵינוֹ מַרְגִּישׁ מֵהֶן. לְפִיכָךְ אַף עַל פִּי שֶׁבְּשָׂרוֹ נוֹגֵעַ בָּהֶם מַחֲזִיר פָּנָיו וְחוֹצֵץ מִתַּחַת לִבּוֹ וְקוֹרֵא (רמב"ם הלכות ק"ש פ"ג ה"יח).]  [459:  שְׁנַיִם שֶׁהָיוּ יְשֵׁנִים בְּטַלִּית אֶחָד, וּבְשַׂר שְׁנֵיהֶם נוֹגְעִים זֶה בָּזֶה, לֹא יִקְרְאוּ קְרִיאַת שְׁמַע, אֶלָּא אִם כֵּן הָיְתָה טַלִּית מַפְסֶקֶת בֵּינֵיהֶם מִמָּתְנֵיהֶם וּלְמַטָּה. אִם הָיָה יָשֵׁן עִם אִשְׁתּוֹ, קוֹרֵא בַּחֲזָרַת פָּנִים לְצַד אַחֵר, וַאֲפִלּוּ בְּלֹא הַפְסָקַת טַלִּית, מִשּׁוּם דַּחֲשִׁיבָה כְּגוּפוֹ. וְיֵשׁ מִי שֶׁאוֹסֵר, וְנָכוֹן לָחוּשׁ לִדְבָרָיו. אִם הָיָה יָשֵׁן עִם בָּנָיו בְּעוֹדָם קְטַנִּים, מֻתָּר לִקְרוֹת בַּחֲזָרַת פָּנִים בְּלֹא הַפְסָקַת טַלִּית. וְאִם הֵם גְּדוֹלִים, צָרִיךְ לְהַפְסָקַת טַלִּית (סימן עד).] 

אות מז 
שותפים שנתנו סחורה לראובן למוכרה בערי פרנקייה, ואחר כך אחד השותפים מכר לו סחורה אחרת שע"פ דבריהם עדיפה מהראשונה בתקיעת כף ועדים, וכאשר הלך לקחת את הסחורה שקנה ראה שערבבו אותה בסחורה אחרת ושאר השותפים אחרי מו"מ מכרו לראובן את הסחורה שקנה במחיר גבוה יותר. וכשחזר ראובן לביתו ראה שסחורה גרועה והוא רוצה ללכת לפי המכירה הראשונה שעשה עם אחד 
	השותפים. 
נשאלתי 
מא"ח טוב וחסד איש אמונות הי"ו על ראובן וב' שותפיו עמו שנתנו סחורה לשמעון לשלחה להם לערי פרנקייה לאוהביו אשר שם בדרך פאטו"ר כמנהג הסוחרים ונטלה מהם, וכתב עליהם שטר חוב על ההוצאות והמכס וכיוצא ועלה בשיעור אלף וק' גרוש[footnoteRef:460] מלבד ענין החזרה, וגם נתן להם על סמך הסחורה הנזכר סחורות משלו בשיעור ג' אלפים גרוש וכתב עליהם שטר חוב בתנאי כשיבא חליפי סחורתם מהתם שימכור אותה על ידו ויקח מעות הנזכרות, וגם מה שיעלו בחזרה ולמאי דביני ביני באו הג' הנזכרות[footnoteRef:461], ואמרו לו לשמעון ע"י הסרסור שהיה ביניהם שיש להם עוד סחורה כמו הסחורה ששלחו על ידו והיא עדיפא מינה, אם ירצה לראותה ולקנותה בעצמו, והלך שמעון לביתם וראה שהיא קרובה לראשונה, ועשו שקלא וטרייא בקנינה ולא נגמר הענין ונשאר הדבר כמה זמן קרוב לד' חודשים, ואחר כך בא ראובן שהוא גדול שבהם, ועל פיו יחנו וכו', ועשה גמ"ט עם שמעון ומכרה לו בת"כ[footnoteRef:462] כדרך הסוחרים וכתבו ביניהם פיתקא על אופן המכירה והעידו עדים ושלח שמעון כדי להביא הסחורה ועיכבו הב' שותפים, ואז הוכרח שמעון לילך אצלם וראה שעירבו אותה[footnoteRef:463] באחרת ואינה כמו שראה אותה מקודם שעליה נגמר המקח, ועבד ביניהם דין ודברים ונכנסו ביניהם מתווכי השלום ואמרו לו תא ונזבין אותה סחורה ששלחנו על ידך שהיא דומה בדומה במדתה לשניה שראית אותה, והמוכרים תבעו משמעון תוספת הרבה בין זה לזה ואמר להם כי האחד עדיפא מן הב', ואחר כך נגמר הענין שיתן שמעון להם ב' אלפים גרוש ויחתוך אותם משטר חוב שיש לו עליהם, וגם באלף הנשארין[footnoteRef:464] נתנו לו ממין אותה סחורה והיה תנאי שיחזיר להם השטר חוב וגם אותו שטר של אלף וק' של ההוצאות כי כעת הכל נעשה שלו. וכשחזר שמעון לביתו רמי אנפשיה ואדכר כי מ"ש לו שהא' עדיפא היא הבל הבלים, כי כשהלך לבית וראה הב' הם א' שבתרייתא עדיפא ויש עדים בדבר, ואף לפי ראות עיניו ראה שקרובים היו וביה שעתא שכח העניין שעבר קרוב לד' חודשים, ואם כן היאך אפשר דיתן ב' אלפים יותר בין זה לזה, וגם בענין ההוצאות של ההליכה יש מנהג הסוחרים שאם רצה למוכרה לאחר ולסלק הפאטו"ר נתן תתן לו כל הוצאות שהוציא משלם מלבד ענין הפטור"יי יקח מחצה, וזה עולה קרוב לב' אלפים והוא לא גרע מאחר, ואם כן הרי זה בכי יותן קרוב לד' אלפים גרוש בין זה לזה והוה ליה אונאה מרובה יותר משתות, והוי ביטול מקח וכן לא יעשה בישראל הכשרים. ועוד טוען שמעון כי כעת פתח לה פיתחא למקצת הסחורה וראה בה מספר עירובין שעירוב אותה בכמה מיני פסולים, מינים ממינים שונים, שלא כדרכה שדרך כל הארץ, אם המצא ימצא בה מקצת פסולת ד"מ חד מעשרה, וגם יניחו לה חוטים אלו קשרים כמו ל' דרה"ם למשקל[footnoteRef:465], וכעת נמצא בה ערמומיות ותחבולות שיש להם קשרים ארוכים ועבים שעולים ג' אוו"ק למשקל והותר, וכן לא יעשה בישראל שיעלה הפסולת א' ושש, "ושש הנה שנא ה' "[footnoteRef:466] והשתא מיהא רוצה שמעון לתפוס הסחורה הא' ששלחו על ידו וליטלה מהם כשיעור שעשה עם ראובן שותפם וגדול שבהם, והוא שלוחם כי כן כתוב בפיתקא של המכר שמכר לו אותה סחורה שראה אותם בביתם ואותה סחורה היא דומה לאותה הא' שתחת ידו לפי ראות עיניו, ומה גם שלפי דבריהם שבתרייתא עדיפא מקיימתא, וגם ראובן אזיל ומודה לקיים מאמרו ותקיעת כף והפיתקא שכתב והעד עדים, וכיון שהוא כעת תופס מהם יכול לעכב מצד מה שחייבים לו מכח פיתקא של ראובן שותפם הגדול והאי פיתקא אחרונה היא בטלה משום שהם שינו בדבר, וגם יש אונאה וביטול מקח ע"כ, באו ה"מ מעלייתא של שמעון הנזכרים ולפי שהוא ישראל בסתר כבגלוי, נפשו אוותה לשאול אם יש ממש בדבריו עד 
	שיטעון ואי לא יפה שתיקה. [460: שטר שהם חייבים לשמעון על הוצאות הדרך ועל המכס בסך אלף ומאה גרוש.]  [461:  הסחורות של שמעון בסך ג' אלפי גרוש נועדו לממן את החוסר שאולי יגיע מהמכירות של הסחורות של ראובן ושותפיו.]  [462:  בתקיעת כף.]  [463:  אותה סחורה שנמכרה לו.]  [464:  מתוך הסחורות של ג' אלפי גרוש שנתן להם.]  [465:  משקל החוטים והקשרים.]  [466:  משלי ו, טז.] 

תשובה 
אנכי הרואה דדברי שמעון הנזכרים ברור מללו, בצדק כל אמרי פיו, אין בהם נפתל ועקש דהן קודם מה שטען משום שאמרו לו שהא' עדיפא, ולכן עשו פשרה ליקח הב' אלפים ודעמייהו בזה החילוק שיש בין סחורה לסחורה וקושטא קאי שהטעוהו בזה שמקודם הם עצמם אמרו שהב' עדיפא וגם לפי ראות עיניו ועיני העדים ששוין בשיעוריהן וביה שעתא מילתא מיניה אזדא היינו שכוחה הא ודאי שהאמת אתו, שהרי זה דומה למאי דתנן בפ"ה דבבא בתרא בדף פ"ג ע"ב מכר לו חטים יפות ונמצאו רעות הלוקח יכול לחזור בו ע"כ, ופסק הרמב"ם בריש פי"ז מהלכות מכירה[footnoteRef:467] וכתב הרב המגיד דאף על פי שאין אונאת שתות אפילו הכי יכול לחזור בו מפני שהטעהו וכו' ע"ש[footnoteRef:468], וכ"פ הטור בחושן משפט בסימן רל"ג ומרן בשולחנו הטהור שם[footnoteRef:469], והא פשיטא דלאו דווקא כשיהיה החילוק בין יפות לרעות הוא דאיתיה להאי דינא, אלא אף כשיהיה החילוק בין יפות ביותר ליפות קצת שכשיהיה האופן שיטעהו ללוקח באיזה עניין דחוזר אף שאין בו אונאה, ואם כן בנדון דידן שהטעוהו טעות גדולה בזו שאמר שהראשונה עדיפא ועל סמך זה הוא שהורה לתת להם יותר, אבל כשנמצא הדבר למפרע ש"ויפתוהו בפיהם ובלשונם יכזבו לו"[footnoteRef:470] דרמי אנפשיה, ואדכר וגם איכא סהדי אדעתא דהכי לא היה נותן אפילו שוה פרוטה והדבר היה בטעות וכל שכן וקל וחומר שיש אונאה ויותר מהמה דפשיטא שיוכל 
	שמעון לחזור בו. [467:  אַרְבַּע מִדּוֹת בְּמוֹכְרין. מָכַר לוֹ חִטִּים יָפוֹת וְנִמְצְאוּ רָעוֹת הַלּוֹקֵחַ יָכוֹל לַחְזֹר בּוֹ וְלֹא הַמּוֹכֵר. רָעוֹת וְנִמְצְאוּ יָפוֹת הַמּוֹכֵר יָכוֹל לַחְזֹר בּוֹ וְלֹא הַלּוֹקֵחַ. רָעוֹת וְנִמְצְאוּ רָעוֹת יָפוֹת וְנִמְצְאוּ יָפוֹת אַף עַל פִּי שֶׁאֵינָן יָפוֹת שֶׁאֵין לְמַעְלָה מֵהֶן וְלֹא רָעוֹת שֶׁאֵין לְמַטָּה מֵהֶן וַהֲרֵי יֵשׁ שָׁם הוֹנָיָה שְׁתוּת אֵין אֶחָד מֵהֶם יָכוֹל לַחְזֹר בּוֹ אֶלָּא קָנָה וּמַחֲזִיר אוֹנָאָה.]  [468:  משנה פרק המוכר את הספינה (דף פ"ג) ופירשו ז"ל שאמר המוכר שהם יפות ונמצא שקורין לכמותן במקום שהן רעות אע"פ שאין הונאת שתות בין אלו לאלו בדמי המקח אפילו הכי (המוכר) [הלוקח] יכול לחזור בו מפני שהטעהו, ויש ביניהם שינוי השם וה"ז קצת כשינוי חפץ מחפץ שאם רצה המתאנה לחזור בו ולבטל מקחו רשאי אבל לא המוכר לפי שאינו שנוי חפץ לגמרי ע"כ.]  [469:  הַמּוֹכֵר לַחֲבֵרוֹ מִין מִמִּינֵי פֵרוֹת, וְנָתַן לוֹ מִין אַחֵר, אֵין כָּאן מֶכֶר וּשְׁנֵיהֶם יְכוֹלִים לַחֲזֹר בָּהֶם. כֵּיצַד, מָכַר לוֹ חִטִּים לְבָנוֹת וְנִמְצְאוּ אֲדֻמּוֹת, אוֹ אִפְּכָא, אוֹ יַיִן וְנִמְצָא חֹמֶץ אוֹ אִפְּכָא, אוֹ עֵצִים שֶׁל זֵיתִים וְנִמְצְאוּ שֶׁל שִׁקְמָה אוֹ אִפְּכָא. אֲבָל אִם מָכַר לוֹ חִטִּים יָפוֹת וְנִמְצְאוּ רָעוֹת, לוֹקֵחַ יָכוֹל לַחֲזֹר בּוֹ אֲפִלּוּ לֹא נִתְאַנָּה בַסְכוּם, וְהַמּוֹכֵר אֵינוֹ יָכוֹל לַחֲזֹר בּוֹ אֲפִלּוּ הוּקְרוּ. וְאִם מָכַר לוֹ רָעוֹת וְנִמְצְאוּ יָפוֹת, אֲפִלּוּ לֹא נִתְאַנָּה בַסְכוּם, מוֹכֵר יָכוֹל לַחֲזֹר בּוֹ וְהַלּוֹקֵחַ אֵינוֹ יָכוֹל לַחֲזֹר אֲפִלּוּ אִם הוּזְלוּ. מָכַר לוֹ רָעוֹת וְנִמְצְאוּ רָעוֹת, יָפוֹת וְנִמְצְאוּ יָפוֹת, אַף עַל פִּי שֶׁאֵינָם יָפוֹת שֶׁאֵין לְמַעְלָה מֵהֶם וְלֹא רָעוֹת שֶׁאֵין לְמַטָּה מֵהֶם וְיֵשׁ אוֹנָאָה שְׁתוּת, אֵין אֶחָד מֵהֶם יָכוֹל לַחֲזֹר בּוֹ, אֶלָּא קָנָה וּמַחֲזִיר אוֹנָאָה.]  [470:  תהלים עח, לו.] 

ואף 
גם זאת מה שטען שהפסולת ואלו קשרים עלו לא' ושש, ולא יעשה כן במקומנו, גם בזה האמת אתו ולפי הנראה דאם באו המוכרים לקיים המקח דמיבעי להו ליקח כל הפסולת והקשרים ולתת במקומן או ינכו דמיהם ואינו מקבל הלוקח אפילו מקצת פסולת הנהוג, והרי זה דומה למ"ש עוד שם[footnoteRef:471] בפ"ו בדף צ"ג ע"ב משנה שלימה שנינו המוכר פירות לחבירו ה"ז מקבל עליו רובע טינופת[footnoteRef:472] לסאה ואמרו בגמ' אמר רב הונא אם בא לנפות מנפה את כולה, ופירש רשב"ם[footnoteRef:473] דאם בא לוקח להקפיד בטינופת שראה שיש בו טינופת יותר מרובע ובא לוקח לנסותו אם יש שם יותר, ונמצא בו יותר מנפה את כולו ויחזיר לו המוכר חטים כנגדן או מעות ולא יאמר רובע כבר מחלת והמותר אשלם לך, אמרי ליה דינא, ואמרי ליה קנסא וכו'[footnoteRef:474], ופסק הרמב"ם בפי"ח ממכירה בדין י"א[footnoteRef:475] וכן הטור ומרן בסימן רכ"ט ס"א ע"ש[footnoteRef:476], וכתב רשב"ם שם[footnoteRef:477] בכלל ד"ק דנפקא מיניה דאם ידעינינן ביה דלא עירב אפילו טפי מרובע הוי מחילה וקנה לוקח, והיינו דאיכא בין דינא לקנסא ע"ש, ואם כן דון מינה בנידון דידן דעירבו בידיים ובפרט באלו הקשרים והחוטים שהניחו א' ושש והוי קשר רשעים דוודאי דב' לישני דאזלי, ומודו דקנסינן ליה בכוליה וחייבים ליתן לו עידית במקומן או ינכו את דמיה"ם בם לפי החשבון ובפרט שהלוקח מוחזק ולית 
	דין צריך בושש וכמו שיראה הרואה. [471:  בבא בתרא.]  [472:  פסולת לכל סאה של תבואה שקנה. לפי שסתם תבואה יש בה פסולת ביחס של אחד לעשרים וארבע (הסאה היא ששה קבין).]  [473:  בד"ה רב הונא אם בא.]  [474:  אמרי לה דינא ואמרי לה קנסא, אמרי לה דינא מאן דיהיב זוזי אפירי שפירי יהיב ורובע לא טרח איניש (פירש רשב"ם - דלא מחיל טנופת כלל אלא מפני שטורח הוא לנפותו בשביל דבר מועט והלכך כי ליכא אלא רובע לא טרח לוקח לנפותו, דכי אמר ליה מוכר ללוקח אני אומר שפירות יפין הן, ואם תאמר אינן יפין או טרח ונפה אותם או אייתי ראיה כמה יש טנופת ואשלם לך, ובשביל רובע לא טרח דיצא שכרו בהפסד טרחו, אבל כי איכא יותר מרובע טרח לוקח לנפותו וכיון דהתחיל לטרוח טורח ומנפה את כולו דדבר קל הוא לגמור הניפוי מאחר שהתחיל והלכך לא מחיל ומיהו היכא דליכא אלא רובע אם בא לנפות הרי בטלה דעתו ופטור מוכר), יותר מרובע טרח איניש וכיון דטרח טרח בכוליה. ואמרי לה קנסא רובע שכיח, יותר לא שכיח ואיהו הוא דעריב וכיון דעריב קנסוהו רבנן בכוליה (פירש רשב"ם- דמן הדין אפי' טפי מרובע מחיל איניש ואפירי דלאו שפירי מכל וכל יהיב לוקח זוזי שיודע הוא דדרך תבואה להיות בה טנופת ומחיל, הלכך רובע לא קניס דהא שכיח וליכא למימר דערובי עריב בידים, אבל יתר מרובע לא שכיח בתבואה ואיכא למימר דאיהו המוכר הוא דעריב בידים וכיון דעריב קנסוהו רבנן בכוליה דאיכא למימד כוליה עירב ונפקא מינה דאי ידעינן ביה דלא עריב אפי' טפי מרובע הוי מחילה וקנה לוקח והיינו דאיכא בין דינא לקנסא). ]  [475:  הַמּוֹכֵר חִטִּים לַחֲבֵרוֹ מְקַבֵּל עָלָיו רֹבַע קִטְנִית לְכָל סְאָה. שְׂעוֹרִים מְקַבֵּל עָלָיו רֹבַע נִישׁוֹבוֹת לְכָל סְאָה. עֲדָשִׁים מְקַבֵּל עָלָיו רֹבַע עַפְרוּרִית לִסְאָה. תְּאֵנִים מְקַבֵּל עָלָיו עֶשֶׂר מַתְלִיעוֹת לְכָל מֵאָה. מָכַר לוֹ שְׁאָר פֵּרוֹת מְקַבֵּל עָלָיו רֹבַע טִנוֹפוֹת לְכָל סְאָה. נִמְצָא מֵהֶן יֶתֶר עַל הַשִּׁעוּרִים הָאֵלּוּ כָּל שֶׁהוּא יְנַפֶּה אֶת הַכּל וְיִתֵּן לוֹ פֵּרוֹת מְנֻפִּין וּבְרוּרִין שֶׁאֵין בָּהֶן כְּלוּם.]  [476:  הַמּוֹכֵר חִטִּים לַחֲבֵרוֹ, מְקַבֵּל עָלָיו רֹוֹבַע קִטְנִיוֹת לְכָל סְאָה. שְׂעוֹרִים, מְקַבֵּל עָלָיו רֹבַע נִשֹּׁבִית לִסְאָה. עֲדָשִׁים, מְקַבֵּל עָלָיו רֹבַע עַפְרוּרִית לִסְאָה. תְּאֵנִים, מְקַבֵּל עָלָיו עֶשֶׂר מַתְלִיעוֹת לְכָל מֵאָה. וְהוּא הַדִּין אֶחָד לְכָל עֲשָׂרָה (טוּר). מָכַר לוֹ שְׁאָר פֵּרוֹת, מְקַבֵּל עָלָיו רֹבַע טִנֹּפֶת לְכָל סְאָה. נִמְצָא בָּהֶם יָתֵר עַל הַשִּׁעוּרִים הָאֵלוּ, כָּל שֶׁהוּא, יְנַפֶּה הַכֹּל וְיִתֵּן לוֹ פֵּרוֹת מְנֻפִּים וּבְרוּרִים שֶׁאֵין בָּהֶם כְּלוּם.]  [477:  בד"ה ואמרי לה קנסא.] 


ואגב 
ראיתי להרמב"ם שכתב שם דבעדשים מקבל עליו רובע עפרורית לסאה וכו', וכתב הרב המגיד שם דבגמרא מתברר שבכל המינין חוץ מעדשים אינו מקבל עליו רובע עפרורית אלא פחות מרובע ע"כ, ונראה דכוון בזה להקשות על הרמב"ם אמאי לא ביאר להאי חילוקא, וכן ראיתי למרן הבית יוסף שם שכתב ודע דבגמרא אמרו דבשאר מינים חוץ מעדשים מקבל עפרורית פחות מרובע והשמיטוהו הפוסקים, וצריך טעם למה ושמא משום דדברים אלו תלויין במנהג כמו שיתבאר לא חשו להאריך עכ"ל, וקצת קשה דהוה ליה למימר שכבר הרגיש בהאי קושיא הרב המגיד ולאו מילתא חדתא היא, גם על תירוצו קשה דהניחא במקום שיש מנהג ברור, אבל במקום שאין להם מנהג ברור וודאי דהדרינן לעיקר הדין דמחלקינן לענין עפרורית בין עדשים לשאר מינים, ואם כן על כל פנים הוה ליה למימר להאי חילוקא וכמו שאמר לשאר ענינים, ואחר כך סיימו עניין המנהג, ואפשר דמשום הכי לא נהירא ליה להרב המגיד ליישב הכי וכמעט שהניחה הכי 
	בדקדוק והוא מטעם האמור. 
ברם 
דלע"ד אעיקרא דדינא פירכא ולא זכיתי להבין מנא לן לרבנן קדישי הרב המגיד ומרן ז"ל דבגמרא מבואר הכי בפשיטות שהרי הרואה יראה בסדר דברי הש"ס[footnoteRef:478] דאיתא הכי תני רב קטינא רובע קטנית לסאה[footnoteRef:479], ופריך ועפרורית לא, והאמר רבה בורר צרור מגרנו של חבירו נותן לו דמי חטים[footnoteRef:480], ותירץ דקטנית רובע אבל לעפרורית פחות מרובע, והדר פריך ועפרורית רובע לא, והתניא עדשים מקבל עליו רובע עפרורית לסאה, מאי לאו הוא הדין לחטים ושעורים, ותירץ שאני עדשים דמעיקרא עקרי להו ושכיח בהו יותר עפרורית, אבל בשאר מינים כדקאי קאי דפחות מרובע, והדר אמר תיפשוט מינה סיוע לדבריו דדווקא עדשים רובע מן האי טעמא אבל חיטי ושערי לא מקבל עפרורית, ותירץ דאין דינם ברובע דאם איתא ליתני בחטים וכל שכן בעדשים, וסיימו לעולם דגם בחיטי ושערי דינם ברובע, ועדשים איצטריך דסלקא דעתך אמינא כיון דמעיקר עקרי להו יותר מרובע נמי יקבל, קא משמע לן דאף עדשים רובע דווקא, ואין הכי נמי דשאר מינים הכי ולא פחות מרובע וכמו שיעויין בסוגיא, ופירש רשב"ם עלה באורך ואם כן לפי הנראה לפי הצעה זו דבכל המינים שוים לעדשים לזה, והרמב"ם ז"ל ודעימיה העתיקו דינא דברייתא בעדשים דדינם ברובע וכמו דתפשוט הש"ס בברייתא דעדשים איצטריך וכו', והוא הדין לשארא ה"נ תפשוט בדעת הפוסקים, ומנ"ל להרב המגיד ומרן דבש"ס מבואר בשאר מינים פחות מרובע עד שיקשה עליהם אמאי 
	לא חילקו. [478:  ב"ב צג ע"ב.]  [479:  מה שנאמר במשנה שהקונה מקבל עליו רובע טנופת, אין הכוונה לרובע של עפרורית, שעל תערובת של עפרורית אין האנשים מוחלים, אלא רובע קטנית לסאה, שאם היה תערובת של קטניות בתבואה, הרי הקונה מקבל עליו עד רובע הקב לסאה תבואה.]  [480:  שהוציא לו צרור [עפרורית] מתוך החטים שלו, וגרם לו נזק בכך, שהיה יכול למכור את החטים ביחד עם הצרור המעורב בהם, נותן לו דמי חטין, צריך לשלם לו כאילו הצרור היה חטים.] 

ואם 
נפשך לומר דכוונת הש"ס שאמר 'לעולם' וכו' באו לומר דלא תיפשוט סיוע להאי חילוקא דיש פנים לכאן ולכאן ונשאר הדבר בספיקא, א"כ תימה על עצמך אמאי קא פריך לצד הא' כיון דאין כאן פשיטות ומזה יתיישב דעת הפוסקים כיון דבש"ס עצמה איכא ספיקא הניחו הדבר בסתמא והעתיקו לשון הברייתא דעדשים כדמותה כצלמה ומה שתפשוט ותבין בדברי הברייתא תבין, ותפרש בדעתם באופן דה"מ מעלייתא דהרב המגיד ומרן ז"ל מ"ש 
	בזה צריכים תלמוד גדול לענ"ד. 
וראיתי 
אחרי רואי להספר מאירת עינים שם[footnoteRef:481] בס"ק א' שכתבו דלענין עפרורית בחיטי ושערי אמרו בגמרא שם פנים לכאן ולכאן יש מאן דאמר דלא מקבל עפרורית אפילו פחות מרובע, ויש מאן דאמר דגם בהן מקבל ועדשים לרבותא נקט וכו' ע"ש, וכתב ע"ד הש"ך דאינו מבין דבריו דהא פחות מרובע מקבלין על כל פנים עיין בש"ס וכך כתב בית יוסף להדייא עכ"ל, אתה תחזה דמ"ש הסמ"ע דבגמרא יש פנים לכאן ולכאן בזה הוא מסייע למ"ש אנן בעניותין דאין בש"ס פשיטות לזה, אבל מ"ש בצד הא' ד'אפילו פחות מרובע' הא וודאי דאין מובן לדבר קודשו בזה וכמו שהקשה עליו הש"ך דעל כל פנים אפילו לצד הא' שמעינן דפחות מרובע מקבלין, אבל מה שסיים לסייע להאי קושיא 'דכך כתב בית יוסף להדייא' אין מובן כל כך, דאילו מרן הבית יוסף מבואר בדברי קדשו שהבין מר דבש"ס מבואר בפשיטות בהאי צד ולא שיש פנים לכאן ולכאן, והיינו כסברת הרב המגיד, ואילו מדברי הש"ך וקושיתו נראה דאזיל ומודה דיש פנים וכו' דקאמר מר על כל פנים ואם דעתו ז"ל דיש פשיטות בדברי מרן והרב המגיד הוה ליה להקשות על הסמ"ע ב' קושיות חדא דאף לשיטתך גם בצד הא' מקבלין פחות מרובע, וגם דמעיקרא דאין כאן פנים לכאן ולכאן אלא דהפשיטות הוא דדינם חלוק מן עדשים, וכדכתב הבית יוסף בהדייא, ולפי הנראה דיש טעות סופר בדברי הסמ"ע וצריך לומר דאינו מקבל עפרורית 'אלא' פחות מרובע, ובהכי יעלו לאורה ד"ק ע"ד מ"ש אנן בעניותין בכוונת הש"ס אבל כפי זה דברי הרב המגיד ומרן 
	נשארו לכאורה בלתי מובנים.  [481:  בסימן רכ"ט.] 

ואחשבה 
לדעת דהרב המגיד ומרן רוח אחרת היתה אתם בכוונת הש"ס ולא מפרש לה כשיטת רשב"ם הנזכר אלא טעמא דעדשים וכו', הכי קאמר כיון דהשתא מיהא קאמר טעמא דעדשים משום דעקרי להו ושכיח בהו עפרורית, אם כן תפשוט מינה דחטי ושערי דלא מקבל עפרורית כלל ואפילו פחות מרובע לא מינה ולא מקצתה, ואם כן תיקשי אמה שאמר רבה דהבורר צרור מגרנו של חבירו דנותן לו דמי חטים, ולזה תירץ דלעולם חטי ושערי מקבל עפרורית והיינו פחות מרובע, וכי תימא אם כן הוה ליה למימר בברייתא בחיטי ושערי שדינם בפחות מרובע, ואנא ידענא דהעדשים דינם ברובע משום דמיעקר עקרי להו, ותירץ דעדשים איצטריכו למימר שדינם ברובע דהוה אמינא כיון דמיעקר עקרי להו יותר מרובע נמי ליקבל ומעלינן ליה ביתר שאת משאר מינים, קא משמע לן דעדשים רובע בלבד, ומינה דשאר מינים פחות מרובע ומה שאמר רבה דהבורר צרור וכו' אעניין פחות מרובע קאמר וגם רב קטינא הכי סבר דלקטנית רובע ועפרורית פחות 
	מרובע.
ומה 
שבחרו להם בשיטה זו חדא משום דלשון הש"ס דנקט בלשון 'אלא טעמא דעדשים' נראה דלשון פירכא הוא דקא פריך לסתור עניין הא' ורצה לומר דחטי ושערי לא מקבל כלל, ותיפשוט מינה להיפך ולא באו לומר דתפשוט לסיועי דבזה מאי חידוש איכא דאין הכי נמי לפי מה שאמר ברישא הכי דייק ומפרש לברייתא דעדשים דמיעקר עקר להו מקבל רובע עפרורית אבל שאר מינים פחות, ומאי דוחקך דלא תימא הכי אבל אם נאמר דהיא פירכא וסתירה אתי שפיר העניין וגם מילה 'אלא' ועוד בה טעם כעיקר דלפירוש רשב"ם אם כן הוי מסקנת הגמרא דקא פריך על רב קטינא והוי דלא כהברייתא ודלא כרבה או דיש פנים לכאן ולכאן, אבל לפום שיטה זו אתי שפיר גם סברת רב קטינא בברייתא וכרבה וכולהו קיימי בחד סברא ואפושי 
	פלוגתא לא מפשינן.
והשתא 
עלו לכאורה דברי הסמ"ע במ"ש דיש פנים דאיכא מאן דאמר דבחטים אינו מקבל אפילו פחות מרובע והיינו שהבין הש"ס בשיטה זו, דמ"ש אלא וכו' ובחיטי לא מקבל היינו כלל כלל לא, אלא דאיכא בינהו בין הסמ"ע להרב המגיד ומרן דלדיהו מה שסיימו בש"ס לעולם וכו' בדרך מסקנא ברורה קאמר, אבל לסברת הסמ"ע סבירא ליה מר דבדרך דחיה קאמר ויש פנים לכאן ולכאן ואין ברירה, ואין הכי נמי דלעניין דינא להרב המגיד ומרן אנו שומעים דבדרך מסקנא איתמר אבל לפלפולא בעלמא ניתן ליאמר דברי הסמ"ע, ועל כל פנים ניצול הרב ממה שהקשה עליו אישי כהן גדול[footnoteRef:482] וגם אין אנו צריכין לומר דטעות סופר נפל בדבר קודשו דכל מה שהקשה עליו הש"ך הוא מכח שהבין בשיטת הרשב"ם, אבל לפירוש הנזכר יהיה להם הבנה שפיר, וישאר הדיקדוק בגוונא אחריתי דלדבר מרן והרב המגיד מתברר שפירשו דשאר מינים פחות מרובע ועל כל פנים דברי הש"ך נשארו לכאורה תמוהים שמתחילת קושייתו נראה שהבין מר כפירוש רשב"ם והדר סיים ד'כך כתב בית יוסף להדייא', כנראה דשיטת הבית יוסף שוה להאמור וכן לא יעשה דחלוקין בעיסתן, ואין לומר דכל עיקר קושייתו על הסמ"ע דלדברי הבית יוסף יש ברירה דלא הוה ליה למימר שאינו מבין דבריו כיון דלפירוש האמור הם מובנים שפיר, אבל הוה ליה להקשות מדברי הבית יוסף בלבד ואם שנראה בעיניו פירוש רשב"ם ביותר הוה ליה להקשות עליו ב' קושיות ולברר שיחותיו ולא לסתום כל כך, נקוט מיהא דלפי שיטה זו נתחזקה קושית הרב המגיד ומרן דאמאי הפוסקים השמיטו להאי חילוקא, ותירץ מרן הוא קשה לכאורה כמש"ל ואנחנו לא נדע מאי דעתייהו דכל הפוסקים 
	בזה[footnoteRef:483]. [482:  הש"ך.]  [483:  סיכום הדעות עד כה:
רשב"ם בעדשים רובע, שאר המינים רובע. אם ידעינן בה דלא עירב, אפילו יותר מרובע הוי מחילה וקנה לקוח.
הרב המגיד בעדשים רובע, שאר המינים פחות מרובע.
בית יוסף בעדשים רובע, שאר המינים פחות מרובע.
מאירת עינים בעדשים רובע, שאר המינים י"א אפילו (ט"ס 'אלא') פחות מרובע וי"א רובע.
ספר המקח במקום שאין מנהג קבוע רואים את המציאות.
] 

ואחר 
זמן בא לידי כנסת הגדולה חושן משפט ח"ב וחזי הוית בהגהות לבית יוסף שם באות ג' שהקשה על דעת מרן כן ובתחילה כתב דסבירא ליה דמ"ש בגמרא 'עפרורית פחות מרובע סמכינן' ומ"ש אחר כך לעולם חיטי ושערי וכולי כדרך דחייה איתמר ע"כ, והרואה יראה דדברים אלו הם הלכתא בלי טעמא דמאי חזית לומר הכי דמ"ש ברישא הוא למסקנא, והא דלעולם בדרך דחייה והוא הפך סדר ושיטת הש"ס בכל דוכתא, ובשלמא אם היה טעם מוכרח הוה דחקינן אנפשין אבל כיון שאין טעם בדבר אמאי נשנה את סדר המערכה, והדרא קושיא על מרן לדוכתה גם קצת קשה אמאי לא צירף רב חביב"י את סברת הרב המגיד לסברת מרן ויקשה אתרוויהו, וגם דבדרך יש פנים לכאן ולכאן ניתן ליאמר לפעמים בש"ס ויהיה הדבר 
	בספק אבל כהאי גוונא לא אשכחן.
ותו 
חזי הוית להרב החבי"ב שם שרצה ליישב יישוב ב' ולפי הסוגיא אליבא דמרן כמו שעלתה על דעתי דעת הדיוט דמה שסיימו 'אבל חטי ושערי לא מקבל' היינו לגמרי, אלא שעשה בה שינוי דברים דאי מקבל פחות מרובע הוה ליה לתנא גם כן למימר דבשאר מינים מקבל פחות מרובע כי היכי דתני בעדשים דמקבל רובע, ומדלא תני הכי יש לומר דלא מקבל כלום, ולזה תירץ דלעולם חטי ושערי מקבל והיינו פחות מרובע, ולא קשיה כי היכי דתני עדשים ליתני חיטי ושערי, דעדשים איצטריך ליה עכ"ל. ולע"ד קשה דאם כח הקושיא היא דהוה ליה למימר לתרוייהו והא כדאיתא והא כדאיתא היכך התיישבה באומר 'עדשים איצטריך ליה" וכו', דהא מהנייא לן לשנאמר דהעדשים אית בהו תוספת דמקבל רובע שלם, אבל שלא יאמר עמה שאר מינים דשיעורם פחות לא מהני לן, ואכתי יש מקום לומר דה"מ למימר לתרוויהו כל אחד בשיעורו, וגם דקושטא קאי דשטח וסדר דברי הש"ס באומר 'לעולם' וכו' 'ועדשים איצטריך' וכו', יורה יורה לעניין שיאמר זה ואתייא עדשים במכל שכן שהיא ברובע ועלה יבא התירוץ דאיצטריך דהוה אמינא שהוא יותר מרובע וכו', לכן איצטריך ללמד בזו ולא באידך וזה פשט הש"ס בכל מקום, אבל האי הצעה דקאמר רב חביב"י לא אשכחן דאכתי לא מתיישבה וכמ"ש לכן היותר י"ל לפום שיטה זו ע"פ מה שכתבי לעיל אנן בעניותי וגם שכתב בה תרי טעמי 
	לשבח על שבחרו בשיטה זו.
ואגב 
ראיתי עוד שם דאייתי בידיה למה שתירץ מרן לקושייתו משום דדברים אלו תלויים במנהג וכו', וכתב דתירוצו אינו מספיק דהרי שאר השיעורים תלו נמי במנהג ואפילו הכי כתבוהו ע"כ, והיינו כמו שדיקדק לעיל בדקדוק האחד, אבל דקדוק הב' דהניחא במקום שיש מנהג קבוע, אבל במקום שאין מנהג קבוע וודאי דהדרינן לדין הש"ס וכו', זה לא נכנס בו, וכעת לכאורה היה נראה לחזק האי תירוץ דמרן ולומר דאי מהא לא אירייא ע"פ מה שראיתי בשיטת הרמב"ן ז"ל שהביא משם הגאון בספר המקח דכל השיעורין הנאמרים במשנה לפי מנהג אותו מקום שנשנית המשנה, ובמקום שאין מנהג קבוע אין דנין בו באלו השיעורין, אלא רואין היאך מביאין אותו המקום הפירות מן השדה ולפי אותו עניין עושין וכו' ע"ש, ואתה הראת לדעת לפי זה דדין הש"ס הוא לפי מקומם ושעתן, אבל במקום שאין מנהג ידוע לא אזלינן בהני שיעורי, ואם כן שפיר נוכל לומר האי תירוץ כיון דסיימו הפוסקים לומר דהכל תלוי במנהג לא חשו להאריך ולהעתיק מנהג שהיה בימי הש"ס, אבל אותו דיקדוק דמאי שנא משארא ומאי שייר דהאי שייר במקומו עומד, ומיהו כד נידוק שפיר ניחזי אנן דלא יועיל לנו דברי הגאון הנזכר שהרי הר"מ וכל הפוסקים כולם כתבו להדייא בהאי לישנא דאין כל אלו הדברים אמורים אלא במקום שאין להם מנהג אבל וכו', הרי דכתבו דבמקום שאין מנהג ידוע שהולכין אחר שיעורין דהש"ס, וזה דלא כסברת הגאון דספר המקח הנזכר ואם כן הדרי כל הקושיות על תירוץ מרן למקומם, ואגב אודיע למעיין דראיתי שם בשיטת הרמב"ן הנזכר שהביא בתחלה ד"ק הכי כתב רבינו הגדול ז"ל 'כל הני שיעורי באתרא דליכא מנהגא' וכו' וסיים בה דרבינו הגדול פירש בה יותר בספר המקח וכך אמר כל השיעורין וכו' וכמו שהובא לעיל, ולכאורה הדבר תמוה דדברי רבינו הגדול דאייתי ברישא הוא כסברת הרמב"ם ודעמיה דהיכא שאין מנהג קבוע אזלינן בתר הני שיעורי דמתניתין, ואילו רבינו הגדול דספר המקח אמר מר דאף במקום שאין מנהג ידוע לא אזלינן בהני שיעורי ולא נאמר כל השיעורין הללו אלא למקום שנשנית המשנה ולמי שרוצה לימשך אחריהם בלבד, אבל בלאו הכי לא, ואם כן לא ראי זה כראי זה והוה לי למימר להרמב"ן לומר בלשון 'אבל הגאון בספר המקח כתב' וכו', משום דמיפלג פליג על רבינו הגדול, ולא לומר בלשון דפירש בה יותר כנראה דהוא שר המסכי"ם להקודם ולפי 
	הנראה דרב המרחק ביניהם. 
ועתה 
הבוא נבוא למה שסיים הרמב"ם שם בדין י"ג יש מקומות שנהגו וכו' 'לפיכך הבורר צרור מתוך גרנו של חבירו נותן לו דמי חטים' וכו'[footnoteRef:484], וכתב שם מרן[footnoteRef:485] נ"ל דקאי דווקא אמ"ש 'ויש מקומות שאפילו היה בהם מחצה', דאי במקום שהיו מנוקים מאי אפסדיה, ואם נאמר דקאי היכא דלית להו מנהג קאי דווקא היכא דלא היה אלא רובע קטנית לסאה חטים וכו'[footnoteRef:486] ע"ש, וברישא[footnoteRef:487] י"ל דאם קושטא קאי דאהיכא דלית להו מנהג קאי אם כן אמאי אמרה למילתיה בדין זה 'דיש מקומות הוה' למימר לאומר לענין בדין יא'[footnoteRef:488], ואמאי אמרו הכא בלשון 'לפיכך' דמשמע דהא בהא תלייא, ותו קשה דמאי האי דקאמר מרן דאהיכא דלא הוה אלא רובע קטנית וכו', דהא דרובע קטנית דלעיל הוא עניין בפני עצמו, והא דהבורר צרור הוא עניינה עפרורית וכמ"ש בש"ס 'ועפרורית לא, והאמר רבה הבורר צרור' וכו', ועניין העפרורית לעניין חטים ושעורים הוא פחות מרובע, וכמ"ש הרב המגיד ומרן גופיה בבית יוסף ואם כן אמאי תלה מרן הא דהבורר צרור בהדי רובע קטנית, דלא ראי זה כראי זה, ועל כן צריך לומר לפי זה דהאי דהבורר צרור מגרנו של חבירו היינו מגורן של עדשים, ובדברי מרן הכסף משנה טעות סופר נפל וצ"ל דקאי היכא דלא היה אלא רובע עפרורית לסאה דעדשים, ואנן בדידן אם נרצה לומר דהא דהבורר צרור סתמא איתמר וקאי לכל המינים וכל גרנות שבשדה, וכדמשמע ממאי דפריך מינה הש"ס לדברי רב קטינא נימא דקאי אהיכא דלא היה אלא פחות מרובע עפרורית כדינייהו, אבל מה שדקדקנו דאמאי אמרה הכא בלשון 'לפיכך' במקומו עומד, וגם יש לומר דאי אמרינן דהרמב"ם ס"ל מר כסברת רשב"ם דכתב דנפקא מינה דאי ידעינן ביה דלא עירב אפילו טפי מרובע הוי מחילה, והיינו דאיכא בין דינא לקנסא, וכדכתב הטור על דבריו דהכי מסתברא ע"ש, אם כן יש מקום לומר דהא דהבורר צרור אפילו היכא דאיכא יותר מרובע ובגוונא דידעינן דלא עירב ואם כן אמאי מרן קפסיק למילתיה בלא היה אלא רובע, ומיהו מהא לא אייריא דאפשר דס"ל רב בסברת הרמב"ם דקאי בזה כסבר הבית יוסף בזה דאי ידעינן ביה דלא עירב יש ללוקח לקבל הרובע בלבד, וכדכתב הר"ן לדחות סברת הרשב"ם הנזכר ואייתי לן בידיה סברת רב חסדאי דסבר הכי וכמו שהביא כל זה מרן הבית יוסף שם וגם אם נאמר כמו שסיים שם בהר"ן ז"ל דמדברי הרמב"ם דכתב נמצא בהן יתר על השיעור מנכה את הכל ונראה שדעתו דאף למאן דאמר קנסא וגם ידעינן דלא עירב דינפה את הכל וכו', והביאו גם כן מרן הבית יוסף ע"ש גם בזה אתי שפיר יותר דסבר מרן בדעת הר"מ גם כן הכין ומשום הכי דייק לומר דקאי דווקא היכא דלא היה אלא רובע ונימוקו עמו ולזה מסתבר יותר לומר דהכי סבר מרן דדייק לסיים הא צריך היה לברור הכל והיינו ממש כפי 
	האמרו.  [484:  הרמב"ם בפי"ח ממכירה בדין י"ג - יֵשׁ מְקוֹמוֹת שֶׁנָּהֲגוּ שֶׁיִּהְיוּ כָּל פֵּרוֹת מְנֻקִּים וּבְרוּרִים מִכָּל דָּבָר. וְשֶׁיִּהְיוּ הַיֵּינוֹת וְהַשְּׁמָנִים צְלוּלִין. וְלֹא יִמְכְּרוּ הַשְּׁמָרִים כְּלָל. וְיֵשׁ מְקוֹמוֹת שֶׁנָּהֲגוּ אֲפִלּוּ הָיוּ בָּהֶן מֶחֱצָה שְׁמָרִים. אוֹ שֶׁהָיוּ בְּפֵרוֹת מֶחֱצָה עָפָר אוֹ תֶּבֶן אוֹ מִין אַחֵר יִמָּכֵר כְּמוֹת שֶׁהוּא. לְפִיכָךְ הַבּוֹרֵר צְרוֹר מִתּוֹךְ גָּרְנוֹ שֶׁל חֲבֵרוֹ נוֹתֵן לוֹ דְּמֵי חִטִּים כְּשִׁעוּר צְרוֹר שֶׁבֵּרֵר. שֶׁאִלּוּ הִנִּיחוֹ הָיָה נִמְכָּר בְּמִדַּת חִטִּים. וְאִם תֹּאמַר יַחְזִירֶנּוּ הֲרֵי אָמְרוּ אָסוּר לְעָרֵב כָּל שֶׁהוּא.]  [485:  כסף משנה.]  [486:  דאי הוה ביה יותר מאי אפסדיה הא צריך היה לברור הכל.]  [487:  ברמב"ם.]  [488:  הַמּוֹכֵר חִטִּים לַחֲבֵרוֹ מְקַבֵּל עָלָיו רֹבַע קִטְנִית לְכָל סְאָה. שְׂעוֹרִים מְקַבֵּל עָלָיו רֹבַע נִישׁוֹבוֹת לְכָל סְאָה. עֲדָשִׁים מְקַבֵּל עָלָיו רֹבַע עַפְרוּרִית לִסְאָה. תְּאֵנִים מְקַבֵּל עָלָיו עֶשֶׂר מַתְלִיעוֹת לְכָל מֵאָה. מָכַר לוֹ שְׁאָר פֵּרוֹת מְקַבֵּל עָלָיו רֹבַע טִנוֹפוֹת לְכָל סְאָה. נִמְצָא מֵהֶן יֶתֶר עַל הַשִּׁעוּרִים הָאֵלּוּ כָּל שֶׁהוּא יְנַפֶּה אֶת הַכּל וְיִתֵּן לוֹ פֵּרוֹת מְנֻפִּין וּבְרוּרִין שֶׁאֵין בָּהֶן כְּלוּם.] 

פש 
גבן להבין מ"ש הרמב"ם מכר לו שאר פירות מקבל עליו רובע טינופת לסאה וכתב הרב המגיד עלה משנה שם וכו' והמחבר הביא המשנה והברייתא כפשטה כשיטת ההלכות, ובגמרא מתברר וכו' ע"ש[footnoteRef:489], ולכאורה יש לומר דהרי בש"ס תרגמה רב קטניא למתניתין דהאי רובע היא קטנית לסאה דתבואה, אבל עפרורית מסקנא דהש"ס דשאר פירות פחות מרובע, ובחטים דרובע קטנית כבר כתבה הרמב"ם בתחילה ה"ה[footnoteRef:490] והיינו הא דמתניתין ואם כן היאך הרב המגיד מורה צדק לדין שאר פירות מן המשנה, ולכאורה נראה דהיא גופה קשיתיה להרב המגיד במה שסיים ובגמ' מתברר וכו', וכיון בזה דכיון דהמסקנא דשאר פירות חוץ מעדשים הוא פחות מרובע, והמתניתין פירשה ברובע קטנית ובתבואה, אם כן אמאי העתיק בסוף הדין לשון המשנה כפשטה כיון דתרגמוה בש"ס בפירות תבואה ורובע קטנית וזה כתבה בתחילת ההלכה וכמעט שהניח האי 
	קושיא בדקדוק. [489:  מתברר שבכל המינין חוץ מעדשים אינו מקבל עליו רובע עפרורית אלא פחות מרובע וכו'.]  [490:  צ"ל הלכה יא.] 

והנה 
הטור שם[footnoteRef:491] הביא להאי דינא משם הר"מ, וכתב מרן הבית יוסף שם דיש לתמוה למה כתב בשם הר"מ דמשנה שלימה היא המוכר פירות וכו' ואפשר משום דרשב"ם פירש המוכר פירות תבואה ולדבריו אין דין שאר פירות מפורש לא במשנה ולא בברייתא, והר"מ סובר דמתניתין איירי בשאר פירות, וחטים ושעורים וקטנית שנויים בברייתא, משום הכי כתב בשם הר"מ עכ"ל. ומזה אנו למדין להבין דברי הרב המגיד ונאמר דגם הוא ז"ל סבירא ליה מר בדעת הר"מ דמתניתין איירי בשאר פירות וכו' וכשיטת מרן גופה, לכן ברישא הורה גבר על המוכר חטים מן הברייתא, ועל הא דשאר פירות מן המתניתין, והיינו דכתב המחבר הביא המשנה והברייתא כפשטה, ורצה לומר בזה דלא כשיטת רשב"ם ולפי"ז קצת קשה אמאי לא אייתי מרן דברי הרב המגיד הנזכר לסיועי ליה, ומה שסיים הרב המגיד ובגמרא מתברר וכו', עיקר קושייתו דאמאי כתב בעדשים רובע עפרורית לחוד ולא ביאר גם כן דשאר פירות פחות מרובע, והיינו גם כן כדקדוק מרן שכתב בבית יוסף ודע וכו' וכמש"ל. [491:  חושן משפט סימן רכט.] 

וראיתי 
להרב אשר בנה ב"ח[footnoteRef:492] דכתב על מרן ושארי ליה מריה דודאי דגם הר"מ אי אפשר לו לפרש המוכר פירות אלא בתבואה כדמוכח הסוגיא דמייתי על הך דרב קטינא לפרושי מתניתין והקשו ועפרורית לא וכו', והוא פירש פירוש אחר דהכוונה דבשאר מינים שיעורן רובע בין הקטניות ונישוב והטינופת ולפי דפשט הסוגיא משמע דמקבל רובע קטנית ולא שאר טינופת לכך הביאה הטור משם הר"מ וכו' ע"ש, ושיחתו צריכה תלמוד גדול דמנא פסיקא ליה למר דאי אפשר לפרש המשנה אלא בתבואה אי משום דברי רב קטינא הא שפיר יש מקום דהוא קאי בפני עצמו ללמד דין התבואה דהיא רובע קטנית משום דקושטא קאי דמתניתין היא בשאר פירות בעניין רובע טינופת לכן הוצרך ללמד דין תבואה בקטניות, ועל זה פרכי עליה בש"ס דקטנית דווקא ואינו מקבל עפרורית בתבואה וכו', וכ"ת כיון דבברייתא שהביאו בש"ס מפורש בה דין תבואה דהיא רובע קטנית, אם כן מה בא ללמד רב קטינא לכן מוכרחים אנו לומר דלא בא לומר עיקר חידוש הדין אלא לפרש מתניתין הוא דאתא, אי מהא לא אייריא דברייתא לא הוי שמיע ליה ואלו היתה מתניתין הוה שייך לתרץ כן אבל ברייתא לא מכרעא, ואה"נ לסברת רשב"ם ס"ל מר כפירוש הסוגיא דקאי אמתניתין, אבל הרמב"ם לא כך ידמה וגברא אגברא קא רמית ושטח הסוגיא והא דרב קטינא אינה מוכרחת להכי ולא ידעתי מאי קא פריך עליה דמרן בזה, וגם דהאי פירוש שהניח בסברת הר"מ אינו מוכרח דהקטנית לא יכונה בכלל לשון טינופת, ומה גם כיון דאיהו גופיה קאמר מר דפשט הסוגיא אינה כן למה נניח סברת הר"מ הכי דלא כפשטא דשמעתתא וגם אעיקר דדינא מנ"ל להאי דינא בשאר פירות כיון דאינו מפורש האי חילוקא לא במשנה ולא בברייתא ובשלמא לסברת מרן ניחא דלפי"ז הוא עיקר דין המשנה וגם הרב המגיד משמיה ושטח ד"ק הכי וכמש"ל ולהם אנו שומעים, אבל לפירוש רשב"ם קשה כיון דאינו מפורש בש"ס מנ"ל והיינו גופיה שהכריחו למרן לומר דשיטת 
	הר"מ בזה דלא כפירוש רשב"ם.  [492:  בית חדש.] 

ותו 
חזי הוית להב"ח דסיים שם דש"ר בפירוש המשנה להר"מ שכתב טינופת מטונפות בעפר ע"כ, משמע דר"ל דבשאר מינים מקבל מאותו מין רובע מטונף בעפר לסאה עכ"ל ולכאורה דבריו ז"ל באו בספר החיתום ואין מובן מאי דעתיה דמר להוציא ולדייק מזה אם רוצה לסיועי לשיטתיה או לשיטת מרן, דלכאורה נראה דמה"מ מעלייתא שפירש בפירוש המשנה מתחזק דברי מרן דקושטא קאי דלא ס"ל כפירוש רשב"ם אלא מתניתין איירי בשאר פירות שדינם ברובע טינופת דאם איתא דסבר כרשב"ם דפירוש מתניתין בתבואה הוה ליה למימר בפירוש ברובע קטנית וכדמתרגמה רב קטינא, ולא הוה ליה למימר עניין עפר דהעפרורית בתבואה פחות מרובע אלא לאו דיש לדייק מזה כסברת מרן ואם כן היתה כוונת הב"ח הוה לי למימר ולפרש דהדר ביה רב ממה משהקשה ע"ד מרן ויסכים לסברת הבית יוסף ולא לסתום כל כך ואם נפשך לומר דבא לסיועי לשיטתיה דהב"ח עצמו לא ידענא איך יתכן מזה 
	שום סייעתא לפירושו. 
וכעת 
ראיתי להרב החבי"ב שם בסוף אות ג' שהביא דברי הב"ח הנזכרים ולפי הנראה מד"ק שהבין בדבריו דאף אחר שהביא דברי הר"מ שבפירוש המשניות קאי בשיטת עצמו עד שאחר כך בא לי ישב הוא ז"ל לפי דבריו שבחיבור והסכים גם כן דבריו שבפירוש המשנה להכי ע"ש, ולע"ד אין הדבר מוכרע בסברת הב"ח דקאי בשיטתיה דאפשר דאחר מ"ש וש"ר כו' חזר משיטתו ומסכים לסברת מרן אלא שקיצר קצת גם לפי הנראה מדברי רב חביב"י ז"ל שם שהבין מר מ"ש בב"ח מקבל עליו מאותו מין רובע מטונף בעפר לסאה הם דברי הר"מ שבפירוש המשנה וזה תימה שהר"מ בפירוש לא כתב אלא ב' דברים בלבד טינופת מטונפת בעפר ע"כ ותו לא, וגם הב"ח העתיק כן ואיהו גופיה הוציא מהם האי משנה דבשאר מינים וכו' ולא ידענא היאך הבין הרב החבי"ב לדברי הב"ח וגם שהכניס דברי הב"ח בתוך פירוש הר"מ, ועוד ראיתי להרב החבי"ב שם שהסכים לפרש דברי הרמב"ם שבחיבור שכתב מכר לו שאר פירות וכו' היינו אפילו שאינם עדשים שדינם ברובע טינופת והיינו עפרורית, ועדשים איצטריך למימר ברישא לומר דאף בהני אינו נותן אלא רובע, וכדקס"ד דתלמודא דרובע טינופת היינו רובע עפרורית וכו', והדר הקשה על זה דלא יהיה לשון הר"מ מכוון דבעדשים כתב רובע עפרורית, ובשאר פירות קרי להו טינופת והם דבר אחד, ואחר כך סיים דהך דיוקא יש לדייק למקשה דהוה ס"ד דרובע טינופת דמתניתין היינו עפרורית וכו', ואם כן גם הר"מ תפס כן וכו' ע"ש באורך, ולכאורה י"ל דאם הוה ס"ד דמקשה הכי מה לנו לתפוס בלשון המקשה שנאמר לס"ד ולא למסקנא כיון דלמסקנא הוי רובע קטנית וכמ"ש הרב עצמו שם בכלל ד"ק הכי אף לפי תירוץ זה אבל כד דייקינן שפיר י"ל יותר דהרי לפי האי תירוץ צ"ל בהכרח דסברת הר"מ בפירוש הסוגיא כשיטת רשב"ם דמה שסיימו לעולם וכו', ר"ל דגם חיטי ושערי מקבל רובע דומיא דעדשים וכו' ואם כן לפום האי שיטה אסיקו בש"ס דלא כרב קטינא שפירש מתניתין רובע קטנית בסאה דתבואה ולא עפרורית, ולהכי דייק ונקט טינופת לכלול קטניות ועפרורית זהו שצ"ל בהכרח לפום שיטת רשב"ם וגם אם נאמר דסברת הר"מ הא דשאר פירות שדינם כעדשים לעניין זה ואם כן שפיר יש לומר דנקט הר"מ לשון מתניתין גופה דהכי מתפרש לפום המסקנא, אבל מ"ש הרב החבי"ב אחר האי תירוץ דזהו לס"ד ולמסקנא רובע קטנית אין מובן לד"ק לכאורה וכמו שיראה 
	המעיין. 
ועל 
כל פנים לפום האי שיטה והאי פירש דפירש רב חביב"י בדברי הר"מ במ"ש מכר לו שאר פירות וכו' אתה תחזה דמימלא רווחא שמעתתא דנתיישב בזה שפיר למה שתמה מרן על הטור למה כתב זה בשם הר"מ וכו' דכפי האמור אתי שפיר משום דאיכא למימר דלא כשיטה זו אלא דבשאר פירות חוץ מעדשים דינם בפחות מרובע, והאי מתניתין אתייא כר' קטינא דאוקמיה ברובע קטנית דתבואה בלבד והיא גופה דעת מרן ודעימיה מסקנת הש"ס אבל בסברת הטור בדעת הר"מ אפשר שמבין כפי הרב החבי"ב והיינו דקמ"ל במאי דאייתי האי מילתא בשם הר"מ לומר דלדידיה מפרש מסקנת הש"ס דגם שאר מינים מקבל בהם רובע עפרורית וזה מן הקצה אל הקצה 
	מפירוש מרן.
וראיתי 
אחרי רואי להרב קול הרמ"ז דאייתי דברי מרן דאוקי שיטת הר"מ דמתניתין איירי בשאר פירות וכתב דבזה א"ש דפירש בפירוש המשנה מטונפות בעפר וכו' ע"ש, והרי זה תנא דמסייע לן דמדברי הר"מ שבפירוש המשנה מתחזקים דברי מרן ואפשר דגם לזה כיוון הב"ח וע"ד מ"ש לעיל, ואגב ראיתי להרב הנזכר שם שסיים להקשות על הרע"ב שלא פירש מהו טינופת דמתניתין והניחה בקושיא, ולע"ד נראה דכיון דאשכחן להרע"ב דפירש האי פירות היינו תבואה ולא הזכיר שאר פירות אם כן וודאי דהאי רובע טינופת דמתניתין היינו קטנית וכדמתרגמה רב קטינא ומשמע ליה בפירוש הסוגיא כמש"ל בסברת הרב ומגיד ומרן דלעניין עפרורית בתבואה הוא פחות מרובע וליכא למיטעי ולפרש האי רובע טינופת דמתניתין בעפרורית ואם כן סתמו כפירושו 
	ותחלתו הוכיח על סופו וכמדובר. 
ונחזור 
לדברי הטור מ"ש עוד שם דבקטנית מקבל רובע עפרורית וכו' וכתב מרן בבית יוסף ברייתא שם ע"ש וכתב הרב מורה צדק דיש מקשים דבגמרא לא הוזכר קטנית אלא עדשים ואולי דרך קטנית לעקור כמו העדשים ע"כ והרב החבי"ב בהגאות כ"י אות א' כתב דאין זה מספיק דאמאי שביק עדשים שאמרו בברייתא ותני קטנית שלא הוזכר וגם שהרי מסקינן בגמרא לפי מ"ש רבינו המחבר דדוקא בעדשים רובע אבל שאר מינים פחות מרובע, וקטנית בכלל שאר מינים והנכון שט"ס נפל וצ"ל בעדשים עכ"ל, ולכאורה קצת קשה שהרי בפיסקי הרא"ש שסידרם הטור גופיה שם נאמר הכי ורובע עפרורית לסאה קטנית וכמ"ש בטור, ודוחק לומר שגם שם נפל טעות סופר שבכל הספרים המדוייקים איתא וגם בהמשך של דברי מרן הבית יוסף כתוב כן ומה גם דלפי שיטת הרב החבי"ב גופיה שכתב לקמן סמוך ונראה בסוף אות ג' דאסיק בסברת הר"מ דאף בשאר מינים דמקבל בהם רובע עפרורית וכו' וכדאיתינן לעיל לד"ק ואם כן גם בסברת הטור נימא הכי ואמר בקטנית וכל שכן בעדשים ומיהו מהא לא אירייא דהוה אמינא דכיון דמיעקר עקרי להו מקבל יותר מרובע ולא הוה משוינן להו כשאר מינים, ובמ"ש הכי בש"ס ומזה הוה צריך להזכיר הטור דעדשים נמי מקבל רובע בלבד, ובשלמא בדברי הר"מ שאמר הא דעדשים וגם לשאר פירות שפיר יש מקום לומר בד"ק שיטה זו, אבל בסברת הטור לא ניתן ליאמר ומשום הכי הוכרח הרב החבי"ב להטעות הספרים וגם הוה אפשר לומר דגירסת הש"ס של הטור שם נאמר קטנית במקום עדשים אבל קשה שבדברי הרא"ש דמר אביו כתוב להדיא דעדשים וגם בשאר כל הפוסקים לכן היותר י"ל כדברי ר' חביב"י ז"ל וגם בפיסקי הרא"ש צ"ל 
	כן.
ואף 
גם זאת כתב הרב החבי"ב שם באות ד' וז"ל קטנית בשעורים ונישוף בקטנית ועדשים משמע בגמרא דאפילו ביותר מרובע מקבל סמ"ע ואיני יודע מהיכא דייק הכי עכ"ל, וקשה דלאו טעמא קאמר בה שהרי הסמ"ע קאמר בסמ"ע ובפרישה משום דהנהו לא חשיבי כל כך כמו חטים ומזה קא דייק רב הכי מדאשכחן בש"ס שאמרו רובע קטנית בחטים ורובע טינופת בשעורים נראה דדווקא בהני דחשיבי רובע בלבד אבל קטנית בשעורים וכו' מקבל מהם יותר מרובע דאם איתא הוה ליה ללמד דגם בהני דלא חשיבי כל כך דינם ברובע בלבד ומדלא קאמר הכי יש במשמעות דמקבלי אף ביותר מרובע 
	זהו הנראה דיוקו של הסמ"ע.
ומעתה 
נחזור לעיקר דין הש"ס מ"ש שאם בא לנפות מנפה את הכל ואמרו עלה ב' לישני א"ל דינא וא"ל קנסא, דהנה לפירוש רשב"ם נפקא מיניה אי ידעינן ביה דלא עירב אפילו טפי מרובע הוי מחילה, והיינו דאיכא בין דינא לקנסא אבל לסברת הנ"י ז"ל דאף אי ידעינן דלא עירב אינו מקבל לוקח אלא הרובע בלבד, אבל לפי מאי דדייק ה' הגדול ר"י בר חיסדאי ז"ל בסברת הר"מ שכתב ינפה את הכל ולא חילק נראה שדעתו זה דאף למאן דאמר קנסא וידעינן דלא עירב אינו מקבל הלוקח כלום וליכא בין דינא לקנסא אלא כמו שפירוש ר"ח ז"ל דלמאן דאמר דינא ילפינן מינא בעלמא ולמ"ד קנסא לא ילפינן דקנסא מקנסא לא ילפינן כמו שהביא כל זה מרן הבית יוסף שם, ומדשתק ולא אמר ליה מידי נראה שהוא שר המסכי"ם וכיון דחזינן למרן בשולחנו הטהור[footnoteRef:493] דפירש להלכה כדברי הר"מ דינפה הכל וכו', וודאי דהכי ס"ל מר להלכה ולמעשה, אבל מור"ם שם הגיה ד'בידוע שלא עירבן צריך לקבל אלו השיעורין' וגם כתב 'ויש אומרים דמקבל הכל' ומה שציין עלה 'טור בשם הרמב"ם' הוא טעות סופר וצריך לומר 'רשב"ם' כי כן הביאו הטור, אבל הדרכי משה לא כן ידמה דכתב 
	ינפה את הכל ולא חילק וכפסק מרן. [493:  הַמּוֹכֵר חִטִּים לַחֲבֵרוֹ, מְקַבֵּל עָלָיו רֹוֹבַע קִטְנִיוֹת לְכָל סְאָה. שְׂעוֹרִים, מְקַבֵּל עָלָיו רֹבַע נִשֹּׁבִית לִסְאָה. עֲדָשִׁים, מְקַבֵּל עָלָיו רֹבַע עַפְרוּרִית לִסְאָה. תְּאֵנִים, מְקַבֵּל עָלָיו עֶשֶׂר מַתְלִיעוֹת לְכָל מֵאָה. וְהוּא הַדִּין אֶחָד לְכָל עֲשָׂרָה (טוּר). מָכַר לוֹ שְׁאָר פֵּרוֹת, מְקַבֵּל עָלָיו רֹבַע טִנֹּפֶת לְכָל סְאָה. נִמְצָא בָּהֶם יָתֵר עַל הַשִּׁעוּרִים הָאֵלוּ, כָּל שֶׁהוּא, יְנַפֶּה הַכֹּל וְיִתֵּן לוֹ פֵּרוֹת מְנֻפִּים וּבְרוּרִים שֶׁאֵין בָּהֶם כְּלוּם. הגה: וְיֵשׁ אוֹמְרִים דְּדַוְקָא בִּדְלָא יַדְעֵינָן (שֶׁלֹּא) עֵרְבָן. אֲבָל אִם יָדוּעַ שֶׁהַמּוֹכֵר לֹא עֵרְבָן, צָרִיךְ לְקַבֵּל (אֵלּוּ) הַשִּׁעוּרִים וְהַמּוֹתָר יְנַכֶּה לוֹ (טוּר). וְיֵשׁ אוֹמְרִים דִּבְיָדוּעַ שֶׁלֹּא עֵרְבָן צָרִיךְ לְקַבֵּל עָלָיו הַכֹּל (טוּר בְּשֵׁם רַשְׁבָּ"ם). וי"מ דְּכָל זֶה בְּמוֹכֵר לוֹ פֵרוֹת סְתָם, אוֹ שֶׁאָמַר: פֵּרוֹת יָפוֹת אֵלּוּ, אֲבָל אִם אָמַר: פֵּרוֹת אֵלּוּ, וְלֹא אָמַר: יָפוֹת, צָרִיךְ לְקַבְּלָן כְּמוֹ שֶׁהֵן. וְאִם אָמַר: פֵּרוֹת יָפוֹת, וְלֹא אָמַר: אֵלּוּ, נוֹתֵן פֵּרוֹת שֶׁכֻּלָּן יָפוֹת (טוּר בְּשֵׁם הרמ"ה), שו"ע חושן משפט סימן רכט.] 

ובהא 
תשובה מוצאת למה שראיתי להרב באר הגולה ז"ל שהגיה ע"ד מרן הש"ע במה שכתב נמצא בהן יתר על השיעור וכו' שהוא מימרא דרב הונא וסיים 'דכל היכא שידוע שעירבן ואפילו כל שהוא אין לוקח מקבל מהן כלום, כן הוא בטור ולי צ"ע שהשמיטו המחבר' עכ"ל. ושותיה דמר לא ידענא שהרי מבואר דמרן ז"ל שהעתיק להאי דינא כלשון הר"מ ז"ל ממש הוי דעתו דעת עליון שאף אי ידעינן דלא עירב אין הלוקח מקבל כלום, ועל זה הגיה מור"ם ע"ד קדשו ב' סברות האחרים ואם כן פשיטא דבידוע שעירבן בידיים אליבא דכולי עלמא דלא מקבל הלוקח כלום, כי פליגי בידוע שלא עירבן ואף בזו לפום פסק מרן דלא מקבל מידי, ואם כן מאי קא פריך 
	הרב באר הגולה בזה. 
ועדיין 
צריכים אנו למודעי בלשון מרן הכסף משנה במ"ש בהא דהבורר צרור דאם נאמר דקאי דווקא היכא דלית להו מנהג קאי איכא דלא היה אלא רובע קטנית דאי הוה ביה יותר מאי אפסדיה הא צריך היה לברור הכל עכ"ל, ולכאורה קשה דאף אם נאמר בהיה בו יותר מאן לימא לן דהאי לוקח היה מנפה בבירור עד שנאמר דלא אפסדיה דדילמא היה לוקח בסתמא ולא היה מקפיד וגם דלפי זה נתת דבריך לשיעורין וכל זמן שבא אחד ובירר צרור צריך לבוא ולשער ולברר בהאי גורן אם יש בו רובע או יותר עד שנדע אם חייב זה הבורר, וכל הפוסקים ז"ל הזכירו סתמא והיינו מטעם זה דאף אם תמצא לומר שהיה בו יותר מרובע לית לן בירור שהלוקח היה מקפיד ובוררו ועל כל פנים קצת קשה דמרן ז"ל גם כן בשלחן הטהור העתיק דין זה בסתמא והוה ליה לחלק לשיטתיה דכל כי האי הוה ליה לאודועי ולא למיסתם לה סתומי ושמא דהדר ביה רב מהאי חילוקא וסבירא ליה מר דמיירי בכל גוונא וכסתמות כל 
	הפוסקים וכמו שביארנו. 
נקוט 
מהא דבידוע שעירבו בידיים אליבא דכולהו לישני ואליבא דכ"ע דשורת הדין נותן דקנסינן ליה בכל הפסולת המתברר מהם ונותן לו במקומן מן העידית או מנכה את דמיהן ופשיטא דלאו בחיטי ושערי, ודעמייהו הוא דאיתמא להאי דינא דהרי גם לעניין בית כור עפר אני מוכר לך הן חסר הן יתר דאפיש טפי מרובע אז מדקדק ולוקח משלם כמ"ש מרן בסימן רי"ח וגם מן האי טעמא בכל מילי כשיש יותר משתות מחזיר כל השתות כמו שכתב הסמ"ע 
	הכא בס"ק ג' ע"ש. 
ודון 
מינה ואוקי באתרין כיון דעירבו הפסולת ואלו קשרים בידיים והיה בהני"ח כהנה וכהנה וידעי וקא מיכווני לרמות לשמעון אחיהם, דפשיטא דאליבא דכולי עלמא הדין נותן דקנסינן להו בכוליה ואף מאן דנהוג עלמא למישקל אותו מקצת הפסולת ומקצת קשרי החוטין הכא לא שקיל מידי שמעון הלזה, וצריכים ראובן ושותפיו ליתן לו במקומם מן העידית או ינכו את דמיהם בם לפי החשבון ובפרט שכעת מוחזק הלוקח בכל גם בעניין מה שעשה ראובן עם שותפם בתקיעת כף כדרך הסוחרים ועל פי עדים פשיטא דכולם כאחד חייבים לקבל מה שעשה ראובן שותפם דהשותפין הם שלוחים זה לזה וכמ"ש מרן בסימן ע"ז בס"ב שותפין שלוה אחד מהן לצורך השותפות הב' משועבד אף שלא היה עמו בקניין, ודווקא שהוא מודה או שיתברר בעדים אז דינם כב' שלוו מאחד ע"ש, והכא אזלי ומודו וגם יש עדים וגם ראובן הוא גדול שבהם, וע"פ יחנו ועל פיו יסעו וכולם נגררין אחריו וגם שהוא מוחזק שמעון ולית 
	דין צריך בושש.
 
נאום הבוטח בשם אהיה יבואני רחמיך ואחיה הצעיר יצחק עטייה 
	ס"ט. 
אות מח[א] 
הבא על הערוה ונולד ממנה ממזר קיים מצות פרו ורבו, דמאי שנא מלולב הגזול ומצה גזולה וכיוצא דלא קיים מצוה דמצוה הבאה בעבירה. 
	והאם מברכים על מילה של ממזר?
ראיתי 
להרב שבת של מי נר"ו בסופו בלימוד מ"ט שהביא משם הרב ידי אליהו בתשובה סימן כ"ג שהקשה על מ"ש מרן באבן העזר סימן א'[footnoteRef:494] דהבא על הערוה ונולד ממנה ממזר קיים מצות פרו ורבו, דמאי שנא מלולב הגזול[footnoteRef:495] ומצה גזולה[footnoteRef:496] וכיוצא דלא קיים מצוה דמצוה הבאה בעבירה וכו' ע"ש באורך, ולענ"ד דלא ראי זה כראי זה דהתם משום שגזל כדי לעשות המצוה עצמה לכן לא יצא דהוי מצוה הבאה בעבירה, אבל בענין הבא על הערוה דלא גזל את הערוה כדי להוליד ממנה ולקיים מצות פרו ורבו אלא להנאת עצמו קא מיכוון כדי ליהנות מן הערוה דעריות נפשו של אדם מחמדתן ומים גנובים ימתקו ועל כרחך שלא בטובתו נולד ממנה ממזר, ולגבי דידיה לא הוה ליה ניחא בזה לא מינה ולא מקצתה והוי מצוה הבאה לאדם בעל כרחו לכן אמר דחשיב כאילו קיים פרו ורבו דעל כל פנים נולד לו בן באופן דעניין איסורא שבא על הערוה כדקאי קאי, ועניין שהוליד בן על כל פנים לחודיה ולא שייך להקשות מינה לשארא וכאמור וגם כד נידוק שפירש דמרן ז"ל בבית יוסף אייתי לה משם הריטב"א ולא פירש בשולחנו הטהור משום דג' עמודי ההוראה כולם כאחד לא מייתי לה, משמע דלאו הלכתא היא ולא שייך להקשות מינה וגם שהיא מוקשית דבירושלמי עצמו בעו לה מיבעייא ולא פשטי לה הכי, ואם תקשה על הריטב"א מאי שנא מלולב הגזול וכו' נימא דמעיקרא דדינא לא ראי זה כראי 
	זה וכמו שביארנו.  [494:  בבית יוסף בד"ה היו לו בנים בכותיותו.]  [495:  כָּל אַרְבָּעָה הַמִּינִים פְּסוּלִים בְּגָזוּל וּבְגָנוּב, בֵּין לִפְנֵי יֵאוּשׁ בֵּין לְאַחַר יֵאוּשׁ (שו"ע סימן תרמט סעיף א).]  [496:  אֵין אָדָם יוֹצֵא יְדֵי חוֹבָתוֹ בְּמַצָּה גְּזוּלָה(שו"ע סימן תנד סעיף ד).] 

ואגב 
אזכיר מה שכתב הרשב"א בתשובה סימן ח"י שאין לברך על קיום מצות השבת גזילה דהוי מצוה הבאה בעבירה ע"ש, והרב שרשי הים ז"ל בדף ל"ה ע"ב הביא משם חכמי ירושלים תוב"ב שהקשו דאם כן איך כתב ביורה דעה סימן רס"ה דמברכין על מילת ממזר כישראל כשר[footnoteRef:497] ותירץ ע"ש, ולע"ד יש לחלק דשאני גזילה שהוא עשה העבירה אבל הממזר לא הוא עשה העבירה ולכן מי שמל אותו או הוא מל עצמו שפיר מצי לברך ולא הוי כסוג מצוה הבאה בעבירה, וגם על פי מ"ש וחילקנו ליישב סברת הריטב"א 
	הנזכר אפשר גם כן דמתיישב אף זאת. [497:  מַמְזֵר, כְּיִשְׂרָאֵל הוּא וּמְבָרְכִים עָלָיו בִּרְכַּת מִילָה עַד כּוֹרֵת הַבְּרִית, אֲבָל אֵין מְבַקְּשִׁים עָלָיו רַחֲמִים (סעיף ד).] 

 אות מח[ב]
המברך ג' ברכת בבת א' על המחיה ועל הגפן 
	ועל העץ אי חשיבי לברכה אחד או לג'?
נשאלתי 
מעט"ר הרב השלם הגביר המפואר והטפס' כמהר"ר סיניור רפאל פג'וטו הי"ו בענין המברך ג' ברכת בבת א' על המחיה ועל הגפן ועל העץ אי חשיבי לברכה אחד או לג', ונפקא מיניה להשלים בהם ק' ברכות בשבת והשבתי ממאי דקיימא לן כל ברכה שאין בה שם ומלכות אינה ברכה ואם כן כיון דעל כולם הוא אומר שם ומלכות אחד פשיטא דלא יחשבו אלא לברכה אחד ולא יותר, וגם לא יוכל לחלקם לג' ברכות דהוי בסוג ברכה שאינה צריכה, ואי משום להשלים ק' ברכות יחזור לענות אמן אחר המברכין, וגדול העונה אמן וכו' וזה תיקון אחר למי שלא השלים הק' 
	ברכות. 
אות מח[ג] 
בדין כללי פסיקה של מרן דבכל מקום דכתב מרן סתם וי"א הלכה כסתם, וי"א וי"א הלכה כיש 
	אומרים בתרא.
כתב 
מר"ן בשולחנו הטהור באורח חיים בסימן מ"ו ס"ט לא יקרא פסוק קודם ברכת התורה וכו' ויש אומרים שאין לחוש וכו' ונכון לחוש לסברא הא' עכ"ל, נכתב בצידו מכאן יש להקשות לכאורה למאי דכייל לן הרב החבי"ב בכנסת א"ח בסופו בכלל ס"ב וגם בשיירי אורח חיים בסימן רע"ג הגה' ב"י אות ב' דבכל מקום דכתב מרן סתם וי"א הלכה כסתם ע"ש, דאם כן אפוא אמאי הכא הוצרך מרן לסיים ונכון לחוש לסברא הא', הרי בלאו הכי ידעינן דסברא א' עיקר שהביאה בסתם, וכן י"ל ג"כ אמ"ש כלל אחר דהיכא דכתב וי"א וי"א הלכה כיש אומרים בתרא דהרי מצינו לפעמים שמביא י"א וי"א והדר אמר והלכה כי"א בתרא עיין בא"ח בסימן ס"ו ס"ב[footnoteRef:498] ובסימן פ"ז סעיף ב'[footnoteRef:499] וגם בסימן קנ"ט סי"ב[footnoteRef:500] ודא עקא דאמאי הוצרך לזה ואי משום לחזק האי כללא תיסגי ליה במקום אחד ותו לא, וגם י"ל לכאורה אכלל הא' ממ"ש מרן באורח חיים בסימן רצ"א בס"ד[footnoteRef:501] בדין סעודה ג' צריך לעשות בפת וי"א וכו' וגם הביא ב' י"א אחרים וסיים וסברא א' עיקר וכו' ע"ש, וגם הכא קצת קשה אמאי הוצרך לפסוק כסברא א' כיון דכללא הוא דסתם וי"א הלכה כסתם, ולזה אפשר דבכה"ג דאיכא ג' סברות י"א אחר הסתם היה מקום לומר דנפסוק כסברת י"א בתרא, להכי הוצרך לסיים הכי ללמד דאף בכהאי גוונא הלכה כסתם ומזה אפשר דיש מקום ללמוד למקום אחר דהיכא דנשכח כה"ג דנפסוק כסתם ואף אם לא יסיים עלה דסברא א' עיקר דזה כלל גדול לכל 
	מקום[footnoteRef:502]. [498:  צ"ל סעיף ד'- כֹּהֵן שֶׁהָיָה קוֹרֵא קְרִיאַת שְׁמַע וּקְרָאוּהוּ לִקְרוֹת בַּתּוֹרָה, יֵשׁ מִי שֶׁאוֹמֵר שֶׁמַּפְסִיק וְיֵשׁ מִי שֶׁאוֹמֵר שֶׁאֵינוֹ מַפְסִיק, וַהֲלָכָה כִּדְבָרָיו.]  [499:  גְּרָף וְעָבִיט שֶׁל חֶרֶס אוֹ שֶׁל עֵץ שֶׁכְּפָאוֹ עַל פִּיו, יֵשׁ מַתִּירִים וְיֵשׁ אוֹסְרִין, וַהֲלָכָה כְּדִבְרֵי הָאוֹסְרִים.]  [500:  אִם הַקּוֹף (פִּי' מִין חַיָּה סימיא"ה בְּלַעַ"ז) נוֹתֵן מַיִם לַיָּדַיִם, יֵשׁ פּוֹסְלִים וְיֵשׁ מַכְשִׁירִים, וְנִרְאִים דִּבְרֵיהֶם.]  [501:  צ"ל סעיף ה' - צָרִיךְ לַעֲשׂוֹתָהּ בְּפַת; וְיֵשׁ אוֹמְרִים שֶׁיָּכוֹל לַעֲשׂוֹתָהּ בְּכָל מַאֲכָל הֶעָשׂוּי מֵאֶחָד מֵחֲמֵשֶׁת מִינֵי דָּגָן; וְיֵשׁ אוֹמְרִים שֶׁיָּכוֹל לַעֲשׂוֹתָהּ בִּדְבָרִים שֶׁמְּלַפְּתִים בָּהֶם הַפַּת כְּבָשָׂר וְדָגִים, אֲבָל לֹא בְּפֵרוֹת; וְיֵשׁ אוֹמְרִים דַּאֲפִלּוּ בְּפֵרוֹת יָכוֹל לַעֲשׂוֹתָהּ. וּסְבָרָא רִאשׁוֹנָה עִקָּר, שֶׁצָּרִיךְ לַעֲשׂוֹתָהּ בְּפַת אֶלָּא אִם כֵּן הוּא שָׂבֵעַ בְּיוֹתֵר.]  [502:  ראה מכתב ברכה של הרב יצחק יוסף שליט"א בתחילת הספר.] 

אות מט 
סתירה בין מי שנתכוון לעלות בידו בשר חזיר ועלה בידו טלה טעון כפרה וסליחה, לבין מחשבה רעה אינה מצטרפת למעשה בכל 
	עבירות שבתורה.
גרסינן 
פ"ד דנזיר דכ"ג ע"א ומה מי שנתכוון לעלות בידו בשר חזיר ועלה בידו טלה טעון כפרה וסליחה וכו' ע"ש, ולכאורה י"ל דהרי אמרו בפרק קמא דקידושין[footnoteRef:503] דלכולי עלמא מחשבה רעה אינה מצטרפת למעשה בכל עבירות שבתורה חוץ מן הע"ז כמו שיעוין שם, ואם כן אמאי קאמר הכא דטעון כפרה, וכן י"ל גבי מ"ש בפרק עשרה יוחסין[footnoteRef:504] גבי רב חייא בר אשי דהוה רגיל לומר הרחמן יצילנו מיצר הרע ושמע דביתהו וכו' וכל ימיו היה מצטער ומתענה עד שמת באותה מיתה ע"ש. והתם נמי כיון שסוף סוף נזדמנה לו אשתו אמאי נצטער כל כך דהרי הכא בהאי סוגיא קרי למי שנזדמנה לו אשתו "צדיקים ילכו בם", וגם דכל עיקר האיסור היתה במחשבה ובמעשה היה של היתר, ומחשבה רעה אינה מצטרפת למעשה, ונראה דמהא לא אירייא דההיא במי שחשב לעשות העבירה ואחר כך הדר ביה ולא עשאה אז לאו בר עונשים על אותה המחשבה, אבל במתכוון לעלות בידו בשר חזיר שחשב לאכול איסור וגם במעשה כסבור שהוא אוכל ונהנה מן האיסור וע"ד מ"ש בש"ס הכא בצריכות משום דמעיקרא לאיסור מיכוון אלא שהאלהים אנה לידו בשר טלה, וכן ברב חייא בר אשי שחשב לעשות העבירה עם חרותא וגם בשעת מעשה כסבור שנתקיימה מחשבתו והוא עושה מעשה רב, ונהנה מן גוף של חרותא וטעם טעם עבירה וע"ד מ"ש ניטלה טעם ביאה וניתנה לעוברי עבירה והיינו מ"ש לה רב חייא בר אשי גופיה לדביתהו אנא מיהא לאיסורא איכוונית, והכוונה בו ע"ד האמור אז בכה"ג דחמירא מילתא וצריכה סליחה וכפרה, ולא דמייא כלל למחשבה גרידא ואחר כך נתנחם ולא עשה שום מעשה לא מינה ולא מקצתה ולא ראי זה כראי זה וזה 
	פשוט. [503:  דף מ ע"א.]  [504:  דף פא ע"ב. רבי חייא בר אשי הוה רגיל כל עידן דהוה נפל לאפיה הוה אמר הרחמן יצילנו מיצר הרע, יומא חד שמעתינהו דביתהו אמרה מכדי הא כמה שני דפריש ליה מינאי מאי טעמא קאמר הכי, יומא חדא הוה קא גריס בגינתיה קשטה נפשה חלפה ותנייה קמיה אמר לה מאן את אמרה אנא חרותא (פרשי שם זונה ניכרת בעיר) דהדרי מיומא (שחזרתי היום הלום), תבעה אמרה ליה אייתי ניהליה להך רומנא דריש צוציתא (פרש"י ענף קטן שבגובה הדקל), שוור (פרש"י קפץ) אזל אתייה ניהלה, כי אתא לביתיה הוה קא שגרא דביתהו תנורא סליק וקא יתיב בגויה (להמית את עצמו), אמרה ליה מאי האי, אמר לה הכי והכי הוה מעשה, אמרה ליה אנא הואי לא אשגח בה עד דיהבה ליה סימני, אמר לה אנא מיהא לאיסורא איכווני, כל ימיו של אותו צדיק היה מתענה עד שמת באותה מיתה.] 

וגם 
בהא דלקמן[footnoteRef:505] שנזדמנה לו אשתו לאו במתכוון לאיסור ואחר כך עלה היתר, אלא שהיו יושבים אשתו ואחותו עמו בבית א' במקום חושך, ירצה לעשות מעשה בהיתר ובאשתו א' וכן הוה שנזדמנה לו אשתו וקרי ליה שפיר "צדיקים ילכו בם"[footnoteRef:506] ונתקיים בו שאין הקב"ה מביא תקלה ע"י ש"ץ[footnoteRef:507], ואידך נמי אף הוא הוה מתכוון לאשתו ועלתה בידו אחותו דקרי ליה "ופושעים יכשלו בם" שאלו היה צדיק לא היתה באה תקלה זו על ידו, ומהכי טעמא אמרו גם כן הכא במתכוון לאכול טלה ועלה לו חזיר דעליו אמר קרא "ונשא עוונו" שכיון שנכשל בזה מורה שהוא פושע, וסוף סוף אכל האיסור ונהנה ממנו לכן קרי ליה הכי, ואפשר דזה חמור ממתכוון לאכול חזיר ועלה לו טלה, וחמור שבכולם המתכוון לאיסור ועלה איסור שזה גדול עוונו מנשוא כמ"ש בגמרא[footnoteRef:508] על זה ידוו כל הדויים, והקל שבכולם מחשבה גרידא ואחר כך לא עשה שום מעשה, דאמר זה אין טעון שום כפרה ועליו נאמר "און אם ראיתי בלבי לא ישמע ה' " מלבד מחשבת דע"ז דחמירא טפי 
	וכמ"ש בש"ס דקידושין. [505:  נזיר כג ע"א.]  [506:  הושע יד, י.]  [507:  אולי כוונת רבינו לשפיר צדיקים.]  [508:  קידושין פא ע"ב.] 


ואנכי 
הרואה להרב מדרש תלפיות בדף ק"ג ע"ב שהביא לנו מילקוט דוד שאמר גם בגילוי עריות מחשבה כמעשה כמו בע"ז, דהא ראובן לא שכב עם פלגש אביו רק במחשבה רצה לשכב ואפילו הכי כתיב "וישכב עם בלהה"[footnoteRef:509], ובזה יישב הרב גופיה למה שהקשה הא' על מחשבה רעה אין ה' מצרפה למעשה, דבמדרש אגדה אמרו הרהורי עבירה קשים מעבירה דההוא מיירי במחשבה מעריות אבל בשאר עבירות אינם מצטרפים וכו' ע"ש, ולענ"ד אעיקרא דדינא דברי הילקוט דוד שאמר האי חידושא דגם בגילוי עריות מחשבה כמעשה הוא חידוש גדול, ונראה וודאי דהש"ס דידן לא שמיע לה כלומר לא סבירא ליה האי סברא, שהרי כד פריך מפסוק "למען תפוס את בני ישראל בלבם" אוקמוה במחשבה דעבודה זרה דאמר מר חמורה ע"ז וכו', ואם איתא הוה ליה ללמד דגם במחשבה דגילוי עריות מיירי. וגם שם בפ"ק דקידושין[footnoteRef:510] ובסוף חולין[footnoteRef:511] גבי מ"ש שאמר לו אביו עלה לבירה וכו' ובחזרתו נפל ומת וכו' פריך ודלמא מהרהר בע"ז הוה ולא אמרו מהרהר בגילוי עריות, ולעניין מה שהביאו מהא דראובן גם כן סבירה ליה להש"ס דמהא לא אייריא שהרי כבר אמרו בש"ס פ"ה דשבת[footnoteRef:512] כל האומר ראובן חטא אינו אלא טועה וכו', ומה אני מקיים "וישכב את בלהה" מלמד שבלבל יצועי אביו וכו', ופירש"י ראובן חטא במעשה בלהה ע"כ, ורצה לומר דבמעשה בלהה כמשמעו לא חטא אבל החטא היה בבלבול היציעות בלבד, כמו שפירש מהרש"א בחידושי אגדות ע"ש, ורש"י הביא זה בפירוש התורה פרשת וישלח ע"ש[footnoteRef:513], ואם כן אפוא סברי מרנן דקושטא קאי דראובן לא חטא בעניין גילוי עריות לא במחשבה ולא במעשה לא מינה ולא מקצתה, אלא החטא היה בבלבול היצועות דווקא ועל זה העלה עליו הכתוב "וישכב" ונענש על הבלבול בלבד, אבל כל האומר ראובן חטא כפשטו בעניין גילוי עריות אמרו עליו בש"ס דאינו אלא טועה, ובכן לא סבירה ליה להש"ס דידן כהאי סברא של הילקוט דוד, ולהכי לא אוקמו קרא ד"למען תפוס" אלא בעבודה זרה. ואם כן תימה על הרב מדרש תלפיות היאך מיישב סברת הש"ס דידן כפי ספר הילקוט דוד כמילתא דהש"ס גופה לא סבירה ליה הכי, ואין לומר דהאי סברא שאמרו בפ"ג דיומא[footnoteRef:514] הרהורי עבירה קשים מעבירה סברוה כילקוט ופליגי על הא דפ"ק דקידושין, שהרי סוגייא דקידושין היא מוסכמת ולית מאן דפליג עלה כלל, ואם איתא להא הוה ליה ללמדנו האי פלוגתא בדוכתא ולאוקמי האי קרא גם בגילוי עריות, אלא לאו דמוסכמת האי סברא בכל הש"ס, ותו קשה לשיטתיה דרב דמה לו לטרוח וליישב קושיה הא' לפי דברי הילקוט עדיפא מינה הוה ליה ליישבה ע"פ דברי הש"ס דידן דחילקו בין ע"ז לכל העבירות, ולימא הכי דמה שאמרו הרהורי עבירה וכו' הוא במחשבת ע"ז אבל הא דאינה מצטרפת למעשה הוא בשאר עבירות שבתורה, ועוד קשה דאף לפי שיטתיה דמר שנניח בהסכמה להאי סברא דהילקוט מכל מקום לא אשכחן אלא דהמחשבה דגילוי עריות מצטרפת למעשה והוייא כמעשה גופה אבל שתהיה קשה יותר מעבירה עצמה זה לא אשכחן ואפילו בע"ז עצמה, ואם כן היאך אתה יכול לומר דההיא דיומא מיירי במחשבה דגילוי עריות 
	דקשים מעבירה.  [509:  בראשית לה, כב.]  [510:  דף לט ע"ב.]  [511:  דף קמב ע"א.]  [512:  דף נה ע"ב. א"ר שמואל בר נחמני א"ר יונתן כל האומר ראובן חטא אינו אלא טועה שנאמר (בראשית לה,כב) "ויהיו בני יעקב שנים עשר" מלמד שכולן שקולים כאחת אלא מה אני מקיים (בראשית לה-,כב) "וישכב את בלהה פילגש אביו" מלמד שבלבל מצעו של אביו, ומעלה עליו הכתוב כאילו שכב עמה. תניא ר"ש בן אלעזר אומר מוצל אותו צדיק מאותו עון ולא בא מעשה זה לידו אפשר עתיד זרעו לעמוד על הר עיבל ולומר (דברים כז,כ) "ארור שוכב עם אשת אביו" ויבא חטא זה לידו, אלא מה אני מקיים "וישכב את בלהה פילגש אביו" עלבון אמו תבע אמר אם אחות אמי היתה צרה לאמי שפחת אחות אמי תהא צרה לאמי, עמד ובלבל את מצעה אחרים אומרים שתי מצעות בלבל אחת של שכינה ואחת של אביו והיינו דכתיב (בראשית מט,ד) "אז חללת יצועי עלה" (אל תקרי יצועי אלא יצועיי) וכו'.]  [513:  מתוך שבלבל משכבו, מעלה עליו הכתוב כאילו שכבה. ולמה בלבל וחלל יצועיו, שכשמתה רחל, נטל יעקב מטתו שהיתה נתונה תדיר באהל רחל, ולא בשאר אהלים, ונתנה באהל בלהה, בא ראובן ותבע עלבון אמו, אמר, אם אחות אמי היתה צרה לאמי, שפחת אחות אמי תהא צרה לאמי, לכך בלבל.]  [514:  דף כט ע"ב.] 

וכיוצא 
בזה יש לי להקשות על הגאון מהרש"א בחידושי אגדות שפירש שם בהא דיומא בדף כ"ט ע"א שאמר הרהורי עבירה ע"פ סוגייא דידן דנתכוון לבשר חזיר ועלה טלה דטעון סליחה וגם הביא הא דלוט וב' בנותיו דהכא כמו שיעוי"ש. ושיחתו צריכה תלמוד גדול לע"ד שאם אמרו עלה דצריכה סליחה אבל לא אמרו שיהיה קשה מהעבירה שהרי סיימו עלה בעובר העבירה וקיים מחשבתו בע"ז ידוו כל הדווים ועונשו חמור ביתר שאת מהא דעלה בידו בשר טלה ולא ראי זה כראי זה ואין עונשם שוה, ומכ"ש שיהיו קשים יותר ואם כן היאך רוצה הרב לפרש בזה הא דאמרו הרהורי עבירה קשים מעבירה, ואין לומר דר"ל דבכי האי גוונא שחטא בהרהור והמעשה היה בהיתר קשים יותר מנתכוון להיתר ועלה בידו איסור והעבירה עצמה כמו שנתכוון לשומן ועלה חזיר וגם נתכוון לאשתו ועלתה אחותו ולא הוצרך להביא אלו מציאות דסמך על סיום הסוגייא דהרי מן שטח ולשון הסוגייא איפכא משמע דבמציאות הא' קאמר דטעון סליחה בלבד, ובאידך אמרו ונשא עוונו וגם ופושעים יכשלו בם וזה יורה שהם קשים יותר וגם הסברא מכרעת כן, ואף אם תמצא לומר שהם בסוג א' ואידי ואידי חד שיעורא אבל שנאמר דקשה מהני תרתי זה לא אשכחן כלל, וגם דקושטא קאי דכיון דלא הביא אלו מציאות בד"ק וודאי דאין בדעתו ליישב דברי הש"ס אלא בהאי מציאות שהביא ואם כן אין מובן לד"ק בזה, וגם במה שהביא הא דלוט ובנותיו גם כן לא ידענא לכווני אי"מרא היאך רוצה ליישב בזה דברי הש"ס ודבריו קשים ממנו וכמו שיראה הרואה 
	והמעיין בצדק. 
ותו 
חזי הווית להרב מדרש תלפיות שם שיישב ב' המאמרים כאחד, אמר במה שלא אמרו 'הרהור עבירה' אלא 'הרהורי' והכוונה דמחשבה אחד אינה מצטרפת, אבל הרהורי עבירה דהיינו הרהור בתר הרהור הרבה הרהורים קשים מעבירה ע"ש, וגם על זה קשה לע"ד שהרי בפ"ק דקידושין לא מצא מקום יישוב לקרא ד"תפוס את ישראל בלבם" אלא במחשבה דעבודה זרה בלבד, ואם איתא לדברי הרב בהאי חילוקא הוה ליה לשנויי גם כן דמיירי גם בשאר עבירות שבתורה במהרהר הרהור בתר הרהור, וגם בשהקשה קודם מקרא ד"הנני מקים אל העם הזה פרי מחשבתם" תירץ עלה ההוא במחשבה שעושה פירות שקיים המחשבה בפועל אז מענישים אותו גם על המחשבה, ועולא פליג דבעבירה א' אף שקיימה בפועל לא יענש על המחשבה ואוקמי לקרא בעובר ושונה דאז כי מהרהר לשנות העבירה מצטרפת למעשה, ואפילו אי לא עביד הב' כמו שיעויין שם בסוגייא בדף מ' ובפירוש רש"י עלה באורך[footnoteRef:515], והשתא אם איתא להאי חילוקא רבה עדיפא מינה הוה ליה ללמדנו דגם אי לא עביד אפילו עבירה אחד אם הרהר הרהור בתר הרהור מצטרפת למעשה ובהכי אתי שפיר לשון הכתוב שאמר 'פרי' מחשבותם' ולא אמר 'מחשבתם' להורות נתן דמיירי בשמהרהרים ב' הרהורים אז מקים להם כמ"ש 'הרהורי עבירה', וגם עולא אמאי אמר בעובר ושונה וכו', הוה ליה ללמד האי חידושא רבא, וא"ת דהא דיומא מיפלג פליגא על סוגייא דקידושין כל כי האי הוה ליה ללמד האי סברא אתייא שם שם כמו שהביא פלוגתא דעולא עם סברא קיימתא, וגם כשהקשה בסוף חולין גבי מ"ש לו אביו עלה לבירה וכו' פריך ודילמא מהרהר בע"ז הוה ולא פריך ודילמא הרהור בתר הרהור אלא לאו פשיטא דבש"ס דידן לא משמע לה כלל להאי 
	חילוקא. [515:  פרש"י הא דכתיב פרי מחשבותם בעובר ושונה כתיב כי הדר מהרהר לעשות מצטרפת למעשה, ואפי' לא עביד לה אין חזרתו לשם שמים אלא שלא הוצרך לה כדרב הונא דאמר נעשית לו כהיתר.] 

ולפי 
שיטתיה עדיפא מינה י"ל לע"ד דדייק ושנה הרהורי עבירה לומר דמיירי בעובר ושונה וכתירוץ עולא והכי קאמר כשיהיה תרי הרהור דהיינו הרהור עבירה אחד ועשאה והדר מהרהר לעשותה עוד אז מצרפה למעשה, בהרהור ב' של עבירה ב' ואפילו אי לא עשאה, והיינו כתירוץ עולא ממש אלא דעל כל פנים קשה הדבר לאומרו דאף אם אמרו בש"ס על כה"ג דמצטרפת למעשה אבל שיהיה קשה מעבירה עצמה זה לא אמרה אדם מעולם, וזו היא שקשה גם על תירוץ הרב דאין השכל מחייב במהרהר ההרהור ב' זימני שקשה עונשו מעובר העבירה והנכון בפירוש סוגייא דיומא[footnoteRef:516] וכמו שפירש רש"י דתאוות נשים קשה להכחיש את בשרו יותר מגופה של מעשה ע"ש, והיינו במתאוה לנשים ולא שכיחא ליה כההיא עובדא דעלתה בלבו טינא וכו', ובזה מתיישב שפיר קושיה הא' שהביא הרב, ואפשר דרש"י ז"ל כיוון בהאי פירוש ליישב הסוגיות והוא יישוב נכון וברור ועליו אין להשיב, ועדיין יש לומר לכאורה בסוגייא דידן במ"ש "כי ישרים דרכי ה' " על מי שנזדמנה לו אשתו וכו' דהרי אמרו בש"ס פ"ג דגיטין בדף ל"ב[footnoteRef:517] דאזלינן בתר טביעות עינא דקלא ומשום הכי סומא מותר באשתו וגם שאר בני אדם מותרים בנשותיהם בלילה, ואם כן השתא הכא שיושבים אשתו ואחותו ורוצה לעשות צרכיו ביה בלילא ובאשתו א' אית להו הבחנה שפיר והקול נשמע בין אשתו לאחותו, ואפשר דכווונת הש"ס הכי דקושטא קאי דב' עשו פשיעה בבעלים ולא ידעו בהאי בדיקה והקולות יחדלון ומי שהיה צדיק מעיקרו אף דאירע דעשו פשיעה בזו אהנייא ליה מיהא שלא הביא הקב"ה תקלה על ידו והאלהים אנה לידו בהיתר ולא באיסור, אבל הפושעים מעיקרא ואינו מתנהג בצדקות והשתא פשע באה תקלה על ידו ופגע באחותו ועליו אמר קרא"ופושעים יכשלו בם" ועל חבירו הטוב ממנו "צדיקים ילכו בם". [516:  דף כט ע"א. הרהורי עבירה (פרש"י תאות נשים קשים להכחיש את בשרו יותר מגופו של מעשה) קשו מעבירה וסימניך ריחא דבישרא (פרש"י המריח בשר צלי קשה לו ריח מאד שמתאוה לו) שילהי דקייטא (פרש"י אלול שהוא סוף הקיץ קשה מקייטא קשה חומו מחום הקיץ של תמוז לפי שכבר נתחמם כל האויר וגוף הבריות בחום הקיץ שעבר עליו תמיד מתחמם הוא עתה בחום קל ומזיקו) קשיא מקייטא.]  [517:  צ"ל דף כג ע"א.] 

ואגב 
י"ל לכאורה בהא דגיטין שחיזקו טביעות עינא דקלא מהא דסומא מותר באשתו דלכאורה קשה דהניחא אחר שישאנה באיזה זמן שהוא בקי בה בטביעות עינא דקלא אבל בלילה א' ובביאה אחד דאכתי לא ידעו זה את זה לא מינה ולא מקצתה היאך הסומא מותר בכלתו, וליחוש שמא יחליפנה דומיא, דלכן וצריך לומר דבימי הש"ס היו נוהגים שקודם יעשו אירוסין דקידושין ואחר כך ימצא החתן בכמה סעודות בבית חמיו ובכן הם מכירים זה את זה ולהכי בעת החופה בקי בה שפיר בטביעות עינא דקלא, אבל דא עקא בימים ההם ובזמן הזה לפי מנהגנו שאין רואין זה את זה כלל אלא עד עת החופה תיקשי לן היאך הסומא מותר בכלתו בלילה הא' דאכתי לא בקי בה בטביעות עינא 
	דקלא.
ורב 
חביבי אור עינינו ועטרת ראשי הגבור המפואר רב כלילא השר והטפסר כמוהר"ר רפאל פיגוטו הי"ו יאריך ימים על ממלכתו על ישראל ועל רבנן הוא ובניו בקרב ישראל, רצה לתרץ על זה דזה מילתא דלא שכיחא אלא למיעוטא דאחד בלבו הרשע אין במינו במחובר, ולמיעוטא לא חיישינן דאטו בשופטני עסקינן, ולע"ד קשה דאם כן מנ"ל להש"ס להכריח מינה דאזלינן מיהא בתר טביעות עינא דקלא דילמא משום דלא נחשדו ישראל על כך ולא חיישינן למיעוטא, אלא לאו דבכה"ג חיישינן אפילו למיעוטא שלא יעשו כמו שהיו בימי הבית קצת פריצים ישראלים שהיו מחליפין נשותיהם זה עם זה, ובעניין העריות חיישינן אפילו למיעוטא דמיעוטא דאין אפוטרפוס לעריות אי לאו משום טביעות עינא דקלא עד שנתיר לסומא באשתו ושאר בני אדם לנשותיהן בלילה, ועל כל פנים הדרן עלן אנן בדידן היאך נתיר לסומא בלילה הא' ולפי הנראה לכאורה לפי מנהג שלנו שצריך בלילה הא' לייחד לו אותם עדי הקידושין שיכניסו הכלה בפניהם וימתינו לו בפתח הבית שיעור עשיית המצוה ומכאן ואילך מסתמא כבר דבר עמה כמצטרך ושוב יכיר בה בטביעות עינא 
	דקלא.
ובדברים 
הנקנין באגב את זה ראיתי ואספרה להרב עין זוכר זלה"ה במדבר קדמות במערכת המ"ם שכתב בענין דקיי"ל מחשבה רעה דאינה מצטרפת למעשה דאייתי לן בשם הרב משכנות יעקב בדף ע"ו דאם עבר ושנה מצטרף גם המחשבה, והוא חידוש וצריך סעד לתומכו עכ"ל. ולע"ד דאין כל חדש דהרי ת"ע הוא בידינו בפ"ק דקידושין שתירץ עולא למה שהקשה מה "אני מקיים הנני מקים להם את פרי מחשבתם" וכו' ופירש"י בד"ה עולה אמר הא דכתיב "פרי מחשבותם" בעובר ושונה כתיב כי הדר מהרהר לעשות מצטרפת למעשה ואפילו לא עביד לה וכו' ע"ש, ופשיטא דמכאן הוא חיליה דהרב משכנות יעקב וקצת קשה אמאי לא אייתי לה משמא דגמרא ואליבא דעולא, שוב בא לידי ספר הנזכר וראיתי שהביא לה מהש"ס וכמו שיראה הרואה שם, ואם כן יותר יגדל התימה על מוהר"י אזולאי ז"ל דקא חזא רב את ד"ק דהרב משכנות יעקב ואגמרה בסימני באותו פרק ובאותו מקום וקאמר עליה דהוא חידוש והם דברים מתמיהים (א"ה 
	עיין בדבש לפי מערכת מ"ם ודו"ק).



אות נ 
דין נטילת ידים לכזית ולכביצה פת.
את 
זה ראיתי לה' אשר בנה ב"ח[footnoteRef:518] ז"ל באורח חיים בסימן קנ"ח שכתב משם הרוקח דאוכל פחות מכביצה יטול מספק ולא יברך ע"כ. ומביאו בית יוסף משמע אבל פחות מכזית א"צ נטילת ידיים כלל דאם לא כן הוה ליה למימר ריבותא דאפילו פחות מכזית וכך היא נוטה דעת השו"ע עכ"ל. ולע"ד קשה אמאי הוצרך להביא מדיוק דברי הרוקח אלו הרי מרן בבית יוסף שם הביא עוד מדברי הרוקח גופיה סמוך ונראה וז"ל ובסימן רפ"ג כתב ונוטלין ידיהם ומברכין על נטילת ידיים וכו', אבל על אכילת מצה שהוא יוצא בכזית אין צריך נטילה דעל פחות מכזית אין צריך נטילה כדאיתא בסוכה[footnoteRef:519] ובברכות[footnoteRef:520] ע"כ, הא קמן דכתב להדייא על פחות מכזית דאין צריך נטילה, ולמה ליה להב"ח להוציא דין זה מדיוק דבריו, האמר ואם נפשך לומר דסבירה ליה מר כסברת המ"א[footnoteRef:521] והרב יד אהרן שכתבו שטעות סופר יש בדברי הרוקח וצריך לומר 'פחות מכביצה אין צריך נטילת ידיים'. עדיין קשה דהוה ליה להביא לשון ב' הא דסימן רפ"ג[footnoteRef:522] ונפקא פחות מכזית במכל שכן, וגם דכל כי האי הוה ליה לאודועי, ותו מה יתרץ דלפי זה דברי הרוקח סתרי אהדדי דהא בלישנא קמא כתב 'על פחות מכביצה דבעי נטילת ידיים' באופן דלכאורה דברי הב"ח צ"ע. [518:  בד"ה ולאו דווקא שאוכל פת.]  [519:  דף כז ע"א. וכשנתנו לו לרבי צדוק אוכל פחות מכביצה נטלו במפה ואכלו חוץ לסוכה ולא בירך אחריו, הא כביצה בעי סוכה לימא תיהוי תיובתיה דרב יוסף ואביי דילמא פחות מכביצה נטילה וברכה לא בעי, הא כביצה בעי נטילה וברכה.]  [520:  דף מח ע"ב.]  [521:  בס"ק ג'.]  [522:  רוקח בסימן רפ"ג (לישנא ב')- נוטלים ידיהם ומברכין על נטילת ידים מפני שצריך לטבול טיבול שני במרור, אבל על אכילת מצה שהוא יוצא בכזית אין צריך נטילה, דעת כזית אין צריך נטילה כדאמרינן בסוכה ובברכות (בית יוסף).] 

והנה 
מרן בשו"ע[footnoteRef:523] כתב סברא זו דפחות מכזית לא בעי נטילה בשם יש מי שאומר וזה הוא מדברי ברוקח שהביאם הוא ז"ל הא דסימן רפ"ג וכתב המ"א דסעיף זה הוא בטעות דהוא נמשך אחר דברי הרוקח שהביאם, ובדברי הרוקח מוכרח דט"ס יש, דהא במצה בעי כזית וקאמר דאין צריך נטילת ידיים והיכי מסיים על פחות מכזית לבד אין צריך נטילה, וכן הקשה היד אהרן ז"ל וגם הרגיש בסתירת דברי הרוקח אהדדי ותירץ בדוחק דמ"ש 'לא בעי נטילה' פירוש לא בעי נטילה וברכה ע"ש, ומלבד שהוא עצמו כתב שהוא דוחק נראה דלא ניתן ליאמר כלל דהא משטח דבריו נראה דקא מייתי ראיה לדבריו באכילת מצה ובאכילת מצה מוכרח דמ"ש 'אין צריך נטילה' אפילו נטילה לחוד לא בעי, ואם כן מה שסיים על פחות מכביצה דלא בעי נטילה נמי פירוש אפילו נטילה לחוד דומייא דמצה דאם לא כן מאי ראיה קא מייתי, ודוחק לומר דהראיה הכי הוא על פחות מכביצה לא בעי נטילה וברכה אלא נטילה לחוד, וכזית אפילו נטילה לא בעי חדא דהעיקר חסר, ותו מנא ליה השתא ללמדנו דין דפחות הרי כבר כתב בלישנא קמא, ומאי ראיה איכא מיניה לעניין מצה, והיה די 
	שילמד דין כזית לבד דביה קאי. [523:  כְּשֶׁיָּבֹא לֶאֱכֹל פַּת שֶׁמְּבָרְכִין עָלָיו: הַמּוֹצִיא, יִטֹּל יָדָיו אֲפִלּוּ אֵינוֹ יוֹדֵעַ לָהֶם שׁוּם טֻמְאָה, וִיבָרֵךְ: עַל נְטִילַת יָדָיִם (סעיף א'). יֵשׁ מִי שֶׁאוֹמֵר שֶׁאִם אֵינוֹ אוֹכֵל אֶלָּא פָּחוֹת מִכַּבֵּיצָה, יִטֹּל יָדָיו וְלֹא יְבָרֵךְ (סעיף ב'). אִם אוֹכֵל פָּחוֹת מִכַּזַּיִת, יֵשׁ מִי שֶׁאוֹמֵר שֶׁאֵין צָרִיךְ נְטִילָה (סעיף ג').] 

ולכן 
לכאורה היותר נכון לומר דהט"ס שנפל בדברי הרוקח[footnoteRef:524] היא דצריך לומר 'דעל כזית אין צריך נטילה' וכו', והשתא אתי שפיר דקאי בעניין מצה שהוא בכזית ומבאר דינא דכזית וגם לא סתרי דבריו אהדדי, מיהו עדיין קשה ממה שסיים כדאיתה בסוכה וברכות, ובסוכה דכאביי מצינו דקאמר בהדיא דילמא פחות מכביצה לא בעי נטילת ידיים וברכה, הא כביצה בעי נטילה וברכה ע"כ, הא קמן דההיא דסוכה אפחות מכביצה ולא אכזית לבד, ולזה י"ל דכוונתו דיליף לה במכל שכן דאמרו בסוכה אפילו יותר מכזית לא בעי נטילת ידיים כ"ש בכזית בלבד דלא בעי, אלא אי קשה הא קשה דכיון דבש"ס בסוכה מבואר על פחות מכביצה דלא בעי נטילת ידים היכי כתב הרוקח באידך לישנא בסימן שכ"ח דיטול ולא יברך, וגם מרן בשו"ע דפסק דבריו היכי שביק דברי הגמרא דמשמע אפילו נטילה לא בעי, ואפשר דכיון דבגמרא לא קאמר לה בפשיטות להאי דינא אלא דחויי קא מדחי ליה בלשון 'דילמא' הו"ל ספיקא והיינו דכתב בסימן שכ"ח יטול מספק ולא יברך, וההיא דסימן רפ"ג נקט עיקר דין הש"ס כפשטה והשתא אף אם נגרוס בדברי הרוקח דעל פחות מכביצה אין צריך נטילת ידיים במ"ש אתי שפיר דלא סתרו דבריו, ועוד י"ל דהספק הוא דאפשר לפרש סוגייא דסוכה דה"ק פחות מכביצה לא בעי נטילה וברכה והיינו תרתי אבל נטילה לחוד בעי, אבל כביצה בעי ברכה, ור' צדוק אפשר דנטל ידיו במפה במקום מים כדברי התוס'[footnoteRef:525] ז"ל, ולא משום נקיות כפירוש רש"י[footnoteRef:526] דאם כן הוה ליה לסיים ואכלו חוץ לסוכה ולא נטל ידיו ולא בירך אחריו[footnoteRef:527], משום הכי כתב הרוקח יטול מספק ואחריו נמשך מרן ובזה לא קשה מה שהקשה הרב יד 
	אהרן מהאי סוגייא ע"ש.  [524:  בסימן רפ"ג.]  [525:  בד"ה הא כביצה בעי נט"י לאכילה, ולא מישתרי במפה דחיישינן דלמא נגע כדמסיק פ' כל הבשר (חולין דף קז:) ומיהו תימה דהא ר' צדוק כהן היה כדפרישית, וא"כ אפי' כביצה שרי במפה בלא נט"י כדאמר שמואל התם התירו מפה לאוכלי תרומה ולא התירו מפה לאוכלי טהרות.]  [526:  בד"ה נטלו במפה, לא נטל ידיו אלא כרך במפה ידיו משום נקיות דקסבר פחות מכביצה לא בעי נט"י ולא בעי סוכה ולא בעי ברכת המזון לאחריו דדריש כרבי יהודה (ברכות דף מט.) ואכלת ושבעת וברכת אכילה שיש בה שביעה והיינו כביצה אבל לפניו בכל דהו בעי ברכה שהרי נהנה ואסור ליהנות מן העוה"ז בלא ברכה.]  [527:  אבל הגמרא הקשתה 'דלמא' וכו'.] 

ותו 
חזי הוית להרב יד אהרן שאחר שהקשה קושיא הנזכרת כתב ולכן נראה עיקר כמ"ש הב"ח דמ"ש מרן בשו"ע דעל פחות מכזית אין צריך נטילת ידיים לאו ממ"ש הרוקח בסימן רפ"ג אלא מדיוקא דממה שכתב דעל פחות מכביצה צריך נטילת ידיים ואין לברך מכלל, דפחות מכזית אין צריך נטילת ידיים כלל עכ"ל, ודבריו תמוהים בעיני דהא הרואה יראה דהב"ח לאו אדברי מרן קאי אלא לחודיה דדייק הכי מדברי הרוקח ואם מפני שסיים וכך נוטה דעת השו"ע לא אירייא דלאו למי'מר דמפיק לה מדיוק כמ"ש הוא בזה מנא משמע מלשון השו"ע, אדרבה מלשון מרן דפסיק ותני דין זה בפני עצמו ולא כללו עם דין שלפניו משמע דלאו מדיוקא קאמר אלא אעיקר הדין קאמר דכך נוטה דעת השו"ע דפסק כן על פחות מכזית אין צריך נטילת ידיים כלל, והיינו דנקט דעת השו"ע ולא אמר לשון השו"ע, גם ממ"ש מרן בשו"ע דין זה בשם יש מי שאומר וכו', מורה דמצא לשום פוסק שאמר כן בהדייא ולא שהוא עצמו הוציא מדיוקא, ותו כיון דמצינו בהדייא למרן בבית יוסף שהביא משם הרוקח דסימן רפ"ג האי דינא גופיה מוכרח דמ"ש בשו"ע יש מי שאומר היינו לשון ב' דהרוקח שהובא בית יוסף ולא מדיוקא, ועוד אף לשיטתיה קשה דמאי אהנייא לן אם נאמר דמרן קאמר לה מדיוקא או דסבירה ליה דדברי הרוקח הם מוטעים וצ"ל פחות מביצה אין צריך, תיקשי לדין שלפני זה דפסק דבעי נטילה וגם הוה ליה בבית יוסף כשהביא דבריו ללמדנו זה, ואי לאו מוטעים הדרא קושית המ"א ול"ח לדוכתה דמוכרח דטעות יש בדבריו וגם דברי הרוקח סתרי אהדדי ומה תיקן בזה עד שכתב דנראה עיקר כמ"ש הב"ח דמכל מקום תיקשי 
	למרן. 
עוד 
כתב הרב הנזכר ודברי הרב החבי"ב בשיירי לא הבנתי שאחר שכתב דברי הב"ח כתב אבל בספר הקצר פירוש ע"ש, וכוונת קושיתו נראה דהכי קא מקשה דכיון דהב"ח ומרן לענין דינא בחדא שיטה קיימי מה שייך לומר אבל דמשום חולק וליכא למימר דכוונת הרב החבי"ב דהב"ח עלה בהסכמה דלא בעי נטילה כלל, אבל מרן כתב יש מי שאומר דמשמע דיש מי שחולק דליתא דהא תרוויהו מהרוקח קא מייתו לה אלא דהב"ח מדיוקא ומרן מההיא דסימן רפ"ג גם וודאי דמרן גם כן מסכים הכי מדלא הביא חולק על זה, ומאי דנקט יש מי שאומר לפי שהם דברי יחיד הוא הרוקח וכן מנהגו בכמה דוכתי לכתוב כן הדינים בלשון 'ויש מי שאומר', ופשיטא דדעתו לפסוק כוותייהו ויש מי שרצה לומר דכוונת הרב בשיירי לומר דהב"ח קא מפיק לה מדווקא אבל מלשון השו"ע דכתב יש מי שאומר משמע לאו מדיוקא וכמו שהקשה לעיל ואין כן משמעות דבריו ז"ל דכל כי האי הו"ל 
	לאודועי. 
הגם 
הלום בא לידי ספר ברכי יוסף וראיתי להרב זלה"ה שהביא דברי הרב יד אהרן וכתב עליו ולי הדיוט כוונתו מבוארת דהב"ח פשיטא ליה ומרן נראה כמסתפק בדבר בלשון 'יש מי שאומר' וכן הב"ח עצמו בסוף דבריו כתב ולזה נוטה דעת השו"ע עכ"ל, והנך רואה דדברים אלו ממש מה שעלתה על דעתי, דעת הדיוט, בתחלת ובכלל דבריו דברי, ודחינא לה דהאמת דתרוויהו קא מפקי דין זה מהרוקח ולפי ששאר הפוסקים לא זכרו מזה כתב בלשון 'יש מי שאומר' ולא משום שמסתפק ומ"ש וכן הב"ח עצמו וכו', אחרי המחילה הראויה דלא אירייא דמ"ש נוטה לאו למימר דקאמר לה בספיקא אלא נוטה ומסכים כפשוטו כן באופן דלפי הנראה שעדיין דברי הרב החבי"ב תמוהים ויפה כתב היד אהרן שלא 
	הבין דבריו.
ואף 
גם זאת חזי הוית לה להרב יד אהרן שכתב וז"ל וע"ד הרוקח נתקשה במ"ש דעל פחות מכביצה צריך נטילה, וכתב מרן הטעם וכו', דהא מסוגייא זו מוכח אין צריך נטילת ידיים ויש ליישב בדוחק וכו' ע"ש, והרואה יראה כי הני מילי ככתבם וכלשונם האמורים לעלא מן כל, ושהדי במרומים כי קודם ראותי ד"ק קיימתיהו מסברא ומכל מקום לע"ד נראה דזה הישוב אינו מן הדוחק ומוכרח לו כן כדי שלא נאמר דח"ו נעלם מהרוקח סוגית הגמרא, ומ"ש דדוחק לומר דמספקא ליה לרוקח בכוונת הגמרא אינה קושיא דאף אם תמצא לומר דפשיטא ליה כוונת הש"ס או כרש"י או כתוס', מכל מקום סוף סוף הוי עדיין מחלוקת בין רש"י והתוס' והיינו ספקא דקאמר מפני המחלוקת ותו אף אם נאמר דמספקא ליה לא קשה כיון דיש מקום לומר בדברי הש"ס ב' פירושים לא הכריע, והרבה פעמים מצינו להפוסקים כה"ג, וגם לפי מה שתירצתי לעיל אנן בעניותינו תירוץ אחר דמשום דהש"ס לא קאמר לה בפשיטות אלא בלשון 'דילמא', תו לא קשיה כלל להאי 
	קושיא.
איברא 
מכל מקום לכאורה קשה על מ"ש מרן בש"ע דבשלמא דין דפחות מכביצה דקאמר יטול ולא יברך שפיר כתב בלשון 'יש מי שאומר' כיון דהאמת הרוקח הוא דחידש דין זה, מאי דלא משמע לכאורה מן פשט הגרא, אבל דין דפחות מכזית פשיטא דלכולי עלמא לא בעי נטילה כלל ולא יש צד לא מן הש"ס ולא מן הפוסקים לומר דבעי נטילה, אם כן אפוא מ"ל להזכיר דין זה בשם 'יש מי שאומר', הו"ל להזכירה סתמא. ודוחק לומר דכשנאמר על פחות מכביצה דבעי נטילה לא הוה מחלקין כן ואפילו פחות מכזית, ותו ק"ל דממ"ש על פחות מכזית דאין צריך נטילה משמע דכזית דינו כפחות מכביצה דיטול ולא יברך, והרי הרוקח דאיהו מארה דשמעתא קאמר מר אפילו על כזית דהיינו אכילת מצה והוה ליה למרן לפסוק אף בכזית דלא בעי נטילה כלל דלא כתב הרוקח פחות מכביצה דבעי 
	נטילה אלא על יותר מכזית וכעת צ"ע. 
ומדי 
דברי בזה חמות"י וראיתי או""ר למוהר"ם בן חביב ז"ל בשמות הארץ בתוס' י"ה דף יו'ד ע"א שהביא דברי הרוקח הנזכר וכתב די"ל דבדבריו הא' שכתב 'אוכל פחות מכביצה יטול ולא יברך' משמע דספוקי מספקא ליה. ואילו במ"ש סימן רפ"ג דפחות מכביצה אין צריך נטילה כדאמר בסוכה ובברכות, משמע דפשיטא ליה דפחות מכביצה אין צריך נטילה ומייתי ראייה מסוכה דהיינו הא דר' צדוק דאכל פחות מכביצה ולא נטל ידיו איברא דהך דר' צדוק לא מכרעא דדילמא לעולם צריך נטילת ידיים ולכך נטלו במפה ואכלו באופן דלעניין הלכה הדבר ספק אם פחות מכביצה ואפילו פחות מכזית אם צריך נטילה או לא הלכך יטול ולא יברך עכ"ל, הנה מצינו ראינו אילן גדול ליסמך עליו דכך עלתה ע"ד דעת עליון כעובדא דר' צדוק דאפשר לומר דבעי נטילה והיינו כדעת התוס' ולא כרש"י והשתא נימא אנן דאפשר דזהו ספקו של הרוקח וכדכתב הרב יד אהרן איברא משמע מדברי ר' חביב"י דעדיין קשה לן בדברי הרוקח אהדדי, ולע"ד ע"פ האמור בתורת מוקדם[footnoteRef:528] יתיישב שפיר דההוא דסימן רפ"ג בתחילה נקט דין הש"ס כפשטה דקאמר על פחות מכביצה לא בעי נטילה וכו', ואחר כך בסימן שכ"ח נפק ודייק דבגמרא קא"ל כלשון 'דילמא' או מפני פלוגתייהו דרש"י והתוס' להכי כתב דיטול מספק ולא 
	יברך וכמ"ש.  [528:  הכוונה לפי סדר הסימנים ברוקח.] 

ומ"ש 
באופן דלעניין הלכה וכו' אני תמיה דהרי מרן ז"ל בשו"ע פסק על פחות מכזית דאין צריך נטילה ואם נאמר דס"ל כהמ"א דסעיף זה הוא בטעות וכו', עדיין תיקשי לן מדברי הרוקח גופיה דממאי דנקט לה על פחות מכביצה משמע וודאי דפחות מכזית לא בעי נטילה כלל דאם לא כן הוה ליה ללמדנו דין דפחות מכזית ופחות מכביצה נפיק במכל שכן, ותו שהרי אפילו אכזית שלימה דמצה פסק דלא בעי נטילה כלל כל שכן פחות מכזית, אלא וודאי מאי דנקט פחות מכביצה הוא בדווקא ואם כן היאך מהר"ם בן חביב השוה דינם פחות מכביצה ופחות מכזית ועל ב' פסק דיטול, מאי דלא משמע כן מהרוקח דאיהו מארה דשמעתא, וגם מרן מדפסק דברי הרוקח דסימן שכ"ח על פחות מביצה יטול ולא יברך, משמע וודאי דבפחות מכזית ס"ל מר דאפילו נטילה לא בעי מדלא נקט רבותא פחות מכזית או דהוה נקט לתרוויהו בחדא מחתא והוא הפך 
	דברי הרב ולכאורה צריך יישוב.
הדרן 
לדאתן מיהא למ"ש הרב יד אהרן דלכן נראה עיקר כמ"ש הב"ח וכו' דאיכו השתא חזי הוית להרב אליה רבה ג"כ שהבין הכי וז"ל ולע"ד דהשו"ע לא כיון לזה כלל אלא שדיקדק מרוקח שהביא קודם זה מדלא כתב דאפילו פחות מכזית יטול ולא יברך וכ"מ בב"ח ומשמע שהבין כן דעת השו"ע, ומכל מקום אין זה ראיה כל כך לדינא דאי אמרו אפחות מכזית הוה אמינא דפחות מכביצה בעי ברכה עכ"ל, ואנכי בעניי כבר כתבתי דלא אפשר לומר הכי בדעת מרן וגם הב"ח לא הבין כן דעת השו"ע ומ"ש ומכל מקום וכו', אחרי המחילה הראויה אי מהא לא אירייא דאם האמת דין פחות מכביצה ופחות מכזית שוים היה כולל לב' יחד דיטול ולא יברך ומדלא עביד הכי משמע דיש לחלק ביניהם ואם כן הרי יש ראיה לדינא, אך אי קשה הא קשה ממ"ש לעיל וגם דבר שנתחדש השתא דמוכרח דמרן לאו מדיוקא קא פסיק ותני דאי מדיוקא נימא אנן אף בכזית שלמה לא בעי נטילה כלל מדנקט פחות מכביצה משמע היינו יותר מכזית דווקא ואם כן אמאי הוציא פחות מכזית לבד אלא לאו שמע מינה דלאו מדיוקא הוא וכאמור ועיין להרב הנזכר שהביא משם הל"ח דדברי הרוקח בסימן רפ"ג לעניין חיוב ושיברך על נטילת ידים ע"כ, והיינו כמו שתירץ היד אהרן וכבר כתבנו 
	לעיל דהא לא אפשר. 
ואגב 
ראיתי להט"ז שכתב ע"ד השו"ע דכתב פחות מכביצה יטול ולא יברך הטעם מבואר בבית יוסף וכו' אבל פחות מכזית מבואר בסוכה להדייא דלא בעי נטילה כלל עכ"ל, ולכאורה לא ידענא היכא מצא כן בסוכה דאי מהאי סוגיא שהבאנו לעיל הא מפורש בה אפילו פחות מכביצה, ודוחק לומר דכוונת הרב דמפיק לה במכ"ש מן פחות מביצה שאמרו בסוכה דהוה ליה לפרש ונראה דהרב ראה ויתרץ דברי הרוקח דסימן רפ"ג שהביאם מרן בבית יוסף דכתיב בהו ועל פחות מכזית אין צריך נטילה כדאמר בסוכה ועל דברים אלו סמך וכתב הכי ולא חש לראות דברי הגמרא סוגייא בדוכתא[footnoteRef:529].  [529:  כתב ילקוט יוסף שם- האוכל פחות מכזית פת (שהוא 9 דרהם, ומשערים לפי הנפח, אך מאחר שאין הכל בקיאים לשער בנפח, נהגו לשער במשקל, ובמשקל - כזית הוא בדרך כלל 27 גרם) מעיקר הדין אינו צריך ליטול את ידיו, ורק אם בדעתו לאכול שיעור כזית, צריך ליטול את ידיו, אבל לא יברך על נטילה זו. ורק אם בדעתו לאכול פת שיעור כביצה, נוטל ידיו ומברך על נטילת ידים. והיינו באוכל כשיעור ביצה בלא קליפתה, שאז צריך לברך על הנטילה.] 

אות נא 
קושיית הט"ז על מר"ן בדין צירוף מתפלל או ישן למנין.
כתב 
מרן בשולחנו הטהור באורח חיים סימן נ"ה סעיף ו' וְאִם הִתְחִיל אֶחָד מֵעֲשָׂרָה לְהִתְפַּלֵּל לְבַדּוֹ וְאֵינוֹ יָכוֹל לַעֲנוֹת עִמָּהֶם, אוֹ שֶׁהוּא יָשֵׁן, אֲפִלּוּ הָכֵי מִצְטָרֵף עִמָּהֶם ע"כ, וכתב הט"ז בס"ק ד' או שהוא ישן בבית יוסף כתב שמהר"י בי רב רבו[footnoteRef:530] המציא דין זה ויליף לה מהך רישא דאינו יכול להתפלל עמהם ואפילו הכי מצטרף, ותמיה לי דשאני ברישא דאע"פ שהוא מתפלל וכו' יוכל לשתוק ושומע כעונה, מה שאין כן בישן עכ"ל, ולע"ד אי משום הא לא אירייא דהא מאריה דהאי דינא דרישא הוא דברי הגהות מיימון שהביאם מרן בבית יוסף ושם נאמר הטעם להדייא משום דכל עשרה שכינה שריא ולאו משום שיוכל לשתוק וכו', ואם כן הוא הדין והוא הטעם בישן נמי דמצטרף כיון דאיכא י' שכינה שריא וכדבר"י מהר"י בי רב דקאמר בה האי טעמא דנא להדייא, גם מה שהקשה אמ"ש האגור בשם מהרי"ל דמצטרף הישן כיון דלריב"ל מצטרף אפילו קטן המוטל בעריסה דהא אנן לא קיימא לן כריב"ל וכו', הא נמי לא קשה דכבר כתב הגהות מיימונית דאף למאן דפליג אקטן המוטל בעריסה זהו משום שלא ידע למי מברכים ולאו בר קדושה אבל גדול דידע למי מברך ובר קדושה כולי עלמא מודו דמצטרף, ואם כן איפוא גם לעניין שלמדו מזה מוהר"י בי רב ומהרי"ל גבי ישן נימא הכי דאף מאן דפליג מודה בגדול מן האי טעמא, אבל הא קצת קשה דה"ל לפרש כמ"ש הגהות מיימונית ולא נילף בסתמא מקטן, איברא דהאגור גופיה קא חזינן שהרגיש קצת מזה במ"ש ונהי דכתב הרא"ש דצריכי י' דצייתי מכל מקום וכו' ולא נעלם 
	מיניה להא ותירץ לה בעניין אחר. [530:  רבו של הבית יוסף.] 

עוד 
זאת כתב הט"ז ואפילו ר"ת שפירש כריב"ל מכל מקום לא רצה לעשות מעשה כדבריו ואנן ניקום ונעשה מעשה וגם שנדמה מילתא למילתא, מה שי"ל דילמא ישן שהוא גרוע מקטן ואין בו קדושה וכו' ע"ש. וגם לזה יש להשיב ולומר דהא דהחמיר ר"ת גופיה ולא עשה מעשה הוא בקטן דלא ידע למי מברכין ומה שאנו למדין ונעשה מעשה הוא בגדול ואיכא למימר דמודה ביה ר"ת דנעשה מעשה וכמו שחילקו הגהות מיימונית, ומ"ש 'שאני ישן שהוא גרוע מקטן' אין זה מוסכם דיש לומר זיל לאידך גיסא דקטן גרוע דלא ידע למי מברכין מה שאין כן בגדול והוי ראוי לבילה, ותו דהא קטן נמי לית ביה קדושה כמ"ש הגהות מיימונית, ותו כיון דעיקר טעמא דכל בי י' שכינה שריא אם כן אף שאחד מהם ישן ולית ביה קדושה כיון דסוף סוף הא שכיחי קמן י' שכינה קדמה[footnoteRef:531] 
	ואתייא ושפיר מצטרף.  [531:  ברכות ו ע"א.] 

ואגב 
ראיתי להרב יד אהרן בהג' ב"י שכתב אמ"ש האגור הא ר"ת צירף עם קטן המוטל בעריסה וכו', דמדברים אלו משמע דר"ת עשה מעשה להצטרף עם תינוק וכו', מדקאמר צירף ואילו רבינו המחבר לעיל משם כמה גדולים כתב דאע"פ שהתיר ר"ת לא רצה לעשות מעשה וזה היפך ממ"ש האגור עכ"ל, והנראה ליישב לע"ד דמ"ש 'ר"ת צירף' לאו למימר שעשה מעשה לעצמו אלא התיר וצירף לאחרים קאמר, ולפי שעשו אחרים מעשה על פיו קאמר ביה צירף אבל לעולם לעצמו היה מחמיר כמ"ש לעיל מזה הבית יוסף בשם הגדולים, וגם אפשר דמ"ש צירף היינו להלכה שפסק ההלכה לאחרים שיוכלו לצרף משורת הדין אבל למעשה גם לאחרים לא הניחם לעשות, ואם כנים אנו בזה אתי שפיר דלא הוי היפך דברי האגור ואפשר דכך הבין מרן הבית יוסף בא' מב' פנים דאם לא כן היה מקשה להאי 
	קושיא ממה שהביא מר גופיה קודם.
מעתה 
הדרן לראתן מיהא למה שסיים הט"ז ותו נראה דאף ריב"ל מודה דלא יצטרף כיון דאפשר להעיר אותו משנתו ולא דמי לקטן שאי אפשר לעשותו גדול ע"ש, ולע"ד אפשר דהאגור נמי ודעימיה לא אמרו האי דינא אלא בשאי אפשר להעיר אותו כגון שהוא שכור או חולה או שהוא גברא רבה או שהוא נרדם בשינה אז מצטרף, אבל בלאו הכי אם אפשר להעיר ולא העירו אותו אז אפשר דאינו מצטרף כיון דבידינו לתקן, אבל קצת קשה דהוה ליה לפרושי ולא למיסתם ואף גם זאת מ"ש עוד אט"ז אמ"ש האגור נהי דכתב הרא"ש צריך י' דצייתי מכל מקום חזינן דנהוג עלמא לצרף אף אם הם משיחין שיחת חולין וכו' דהיאך מביא ראיה מן השוטים וכו' ע"ש, להא נמי אפשר ליישב דהאגור לא הביא ראיה מן השוטים עצמם אלא מן הרואים את השוטים שעושים כן ואפילו הכי הם שותקים ומצרפים אותם ואינם מוחים בידם והיינו דקאמר ונהגו עלמא וכו' ומדנהגו כן ולית מאן דימחי בידייהו משמע דאין קפידא כל כך, ומנהג ישראל דין ועיקר טעמא משום דכל בי י' שכינה שרייא 
	ואף שכולם כאחד לא מכוונו יפה.
זאת 
ועוד אחרת כתב הרב הנזכר[footnoteRef:532] ותו דכבר כתב השו"ע בסימן קכ"ד[footnoteRef:533] דאם אין ט' שמכוונים קרוב להיות ברכה לבטלה, כל שכן כשהוא ישן דאין להקל עכ"ל, והנה לדבריו הוה ליה פסקי השו"ע סתרי אהדדי למ"ש הכא דישן מצטרף מהא דכתב בסימן קכ"ד, אלא לאו דאין הוכחה כל כך מהתם דלא כתב אלא 'קרוב להיות' וכו', ולא בטלה ממש וכ"ז דווקא כשאפשר לו לכוון ולא כוון אסור, אבל הכא דאנסתו שינה ולא אפשר ליה אמרינן דמצטרף, ותו דהא דכתב מרן בסימן קכ"ד היא עיקרה מדברי הרא"ש שהביא הטור שם ומוהרי"ל ביודעה ומכירה קאמינא, וכתב עלה דלא נהגינן הכי דנהגו עלמא לצרף המשיחין שיחת החולין וכו' ואם כן מאי קא מותיב ליה מינה, ותו דכבר כתבנו דאפשר דיש חילוק בין זה לזה ומוכרח, לומר כן כי היכי דלא תיקשי לן דברי מרן אהדדי באופן דנלע"ד לעניין דינא אין לנו אלא דברי מרן, ולעניין קושית הט"ז י"ל כמ"ש, ואחר זמן רב בא לידי ספר אליה רבה ז"ל וראיתי שכתב בהאי לישנא דלקושית הט"ז יש לתרץ ע"כ ואנחנו לא נדע מאי דעתיה דרב לתרץ ואפשר שדעתו כמו שכתבנו וסמך על המעיין איברא דהפר"ח הסכים כסברת הט"ז ע"ש, ואינו כל כך מוכרח וכמו שיראה 
	הרואה ולכו אל יוסף וכו'. [532:  הט"ז שם.]  [533:  כְּשֶׁשְּׁלִיחַ צִבּוּר חוֹזֵר הַתְּפִלָּה, הַקָּהָל יֵשׁ לָהֶם לִשְׁתֹּק וּלְכַוֵּן לַבְּרָכוֹת שֶׁמְּבָרֵךְ הַחַזָּן וְלַעֲנוֹת אָמֵן; וְאִם אֵין ט' מְכַוְּנִים לְבִרְכוֹתָיו, קָרוֹב לִהְיוֹת בִּרְכוֹתָיו לְבַטָּלָה; לָכֵן כָּל אָדָם יַעֲשֶׂה עַצְמוֹ כְּאִלּוּ אֵין ט' זוּלָתוֹ, וִיכַוֵּן לְבִרְכַּת הַחַזָּן (סעיף ד').] 

הלכות מגילה
אות נב[א]
כפל בלשון השו"ע
כתב 
מרן באורח חיים בסימן תרץ' ס"ג 'צריך לקרותה כולה ומתוך הכתב ואם קראה על פה לא יצא' וכו', ובסימן ז' חזר וכתב הקורא את המגילה על פה לא יצא ידי חובתו' ע"כ, וקשה דלמה חזר ושנאה הא כבר נלמד שפיר בס"ג, וכבר המ"א[footnoteRef:534] הרגיש בזה ותירץ דבא לומר דאפילו השומע ממנו לא יצא ע"כ, ולע"ד קשה דהא נמי מרישא שמעינן לה דכיון דהוא עצמו לא יצא פשיטא שאינו מוציא ידי חובה אחרים, וגם דאף בס"ז לא כתב אלא על עצמו ואי משום דהמקור משחת[footnoteRef:535] גם מתחילה ידעינן לה ואין צריך לכפול העניין עד שילמד דין השומע, אשר על כן י"ל בדרך אפשר דמתחילה קאמר לא יצא והוא בלכתחילה ובס"ז חזר ושנאו לומר דמכל מקום אפילו בדיעבד לא יצא. ועוד י"ל דהכי קאמר צריך לקרותה כולה מתוך הכתב אבל אם קרא בעל פה רצה לומר שהיא כתובה כולה לפניו בכתב אבל הוא קורא ממנה מעט בעל פה משום הכי לא יצא, אבל כשאין כתובה כולה לפניו כגון שהשמיט הסופר תיבות וקראם על פה יצא וכמו שסיים מרן[footnoteRef:536], והשתא יש סברא לומר דטעמא דבכהי גוונא לא יצא משום שקורא מעט בכתב מעט בעל פה, אבל אם קראה כולה בעל פה דהוי מין אחד יצא ודמי לקורא כולה בכתב, להכי חזר ושנאה בס"ז 'הקורא את המגילה' והיינו כולה 'בעל פה לא יצא', ולימד דאין לחלק בהכי ואף שהוא דוחק שבקינן, דאיהו דחיק ומוקי אנפשיה כדי ליישב 
	הכפל בתכ"ד. [534:  בס"ק ח'.]  [535:  צ"ל משטח.]  [536:  בס"ג.] 


אות נב[ב]
קושיה על לשון הטור שכתב שחייב כל אחד ליתן מתנות לעניים, ולפחות ב' מתנות לב' 
	עניים.
כתב 
הטור בריש סימן תרצ"ד חייב כל אחד ליתן מתנות לעניים ולפחות ב' מתנות לב' עניים ע"כ, וראיתי להרב יד אהרון שכתב ע"ד הטור דלא יכולתי להולמם שכתב 'ולפחות ב' " וכו', כנראה דמן הדין חייב ליתן הרבה מתנות להרבה עניים אלא דלפחות וכו', וזה איני יודע מניין לו דמן הגמרא נראה שאין חייב כי אם ב' מתנות לב' עניים והניחה בצריך עיון ע"ש, ולע"ד דכוונת הטור הכי דהחיוב הוא כן שלפחות יתן ב' וכו', ומאי דנקט לשון 'ולפחות' לפי שבגמרא דרשו כן לפי שמיעוט רבים ב', והכי קאמר חייב כל אחד ליתן מתנות וכמש"ה "ומתנות לאביונים"[footnoteRef:537], ולפי שכתב סתם ולא פירש כמה יתן לפחות מיעוט רבים הוא שהחיוב ב' מתנות לב' עניים, וגם מאי דנקט ולפחות לומר דהכי נמי החיוב ב' וזה הדבר השוה לכל נפש, אבל מאן דאפשר ליה ליתן יותר וחכמה עניים, העשיר ל"ו[footnoteRef:538] ירבה, והרי זה משובח ותבוא עליו ברכה, ועל זה נאמר "כמתנת ידו כברכת ה' אלהיך אשר נתן לך"[footnoteRef:539], כנ"ל בכוונת 
	הטור ובזה אין כאן מקום עיון. [537:  אסתר ט, כב.]  [538:  לשון מליצה שכן ירבה.]  [539:  דברים טז, יז.] 

שוב 
ראיתי להרב בית דוד שהביא דברי הטור וכנראה שהרגיש בקושיה היא וז"ל וקשה מנה לן דהוא לפחות, ומהו שאינו פחות, ונראה דלפחות ב' מתנות לב' עניים, ואינו פחות הוא לב' בני אדם, לכל אחד ב' מתנות וכולי, ולכן לא פירש במה שאינו פחות שנלמד ממילא וכו', וכן במנות ע"ש, ולא ידעתי מנה ליה הא, דאדרבא פשט הדברים כיון שאמר שלפחות ב' ממילא שאינו פחות הוא כל מה שיעלה בידו ואלו דברים שאין להם שיעור וכל מה שירצה להרבות ולשלוח לרעים וליתר לאביונים הרי זה משובח, וכמ"ש בסימן תרצה ס"ד גבי משלוח מנות, בוודאי דהוא הדין גבי מתנות וכל שכן הוא, ומנא לחלק ולשער בהכי, וגם דמה שדיקדק מנא לן דהוא לפחות לא תירץ על זה כלום, והיותר נראה לומר כמ"ש אנן 
	בעניותין.

אות נב[ג]
מצוה להשתכר עד דלא ידע, והרי השכרות הוא מכשול גדול, ומה הכוונה עד דלא ידע בין ארור וכו'.
עוד 
כתב הטור בתחילת סימן תרצ"ה 'מצוה להרבות בסעודת פורים וצריך להשתכר עד דלא ידע וכו', וכך כתב הלבוש וראיתי להרב אליה רבה שהקשה ואם תאמר היאך יחייבו ז"ל השכרות שהוא מכשול גדול ולעבור על דברי תורה, וי"ל מפני שכל הניסים שנעשו היו על ידי משתה וכו', ולכן חייבו להשתכר כדי שיזכור הנס ע"ש, ולע"ד עדיין הקושיה במקומה עומדת, דאטו כדי להזכיר הנס מי שרינן לעבור על דברי תורה ולהשתכר שהוא מכשול גדול דנפיק מינה חורבא בההיא עובדא דהש"ס[footnoteRef:540] דקם רבה ושחטיה לרב זירא, והר"ן הביא משם רבינו אפרים דמהאי עובדא אדחייא מימרא דרבא ולא שרי למעבד הכי ע"ש. אבל מה שנראה לע"ד דאף אם נניח מימרא דרבא שפיר דמ"ש 'חייב איניש לבסומי' לאו למאמר להיות משתכר הרבה, אלא כמו שהביא מן הבית יוסף משם ארחות חיים שישתה יותר מלימוד מעט, ולזה קרי לה שכרות כיון שאינו מורגל בכך, והיא עובדה הם הפריזו על המידה, ושתו ביתר שאת, עד שבאו לידי כך עד שנעשה נס אח"כ וחיה, ומשום הכי בשנה האחרת אמר לו לאו כל שנה מתרחיש ניסן וחזרו בהם. ועל כל פנים רבא גופיה לא נתכוון לכך. ועפ"ז נתיישבה גם כן קושיית הרב אליה רבה, ומה גם דהלבוש גופיה מחמת האי קושיה כתב אח"כ לפיכך לא ישתה אלא מעט 
	וכו' ע"ש. [540:  מגילה ז ע"ב.] 

ומ"ש 
עד דלא ידע בין ארור וכו', אפשר דאין הכוונה דקאזיל בתר איפכא חס ושלום, אלא עד דלא ידע לספר עניין הנס על בוריו, דאישתקיל במילוליה אבל דעתה עליה, ובספרי הקטן דורש טוב בדרוש לפורים פירש משום די"ל דהוה ליה להקדים ולומר 'ברוך מרדכי' כמו לשון הכתוב (משלי י, ז) שחכם קודם "זכר צדיק לברכה" והדר "ושם רשעים ירקב", והתירוץ שרצה לסיים בכי טוב, ברוכים כל הצדיקים וכו', משאין כאן בקרא דאינו סיום, ועל זה הענין הוא שאמר עד דלא ידע, רצה לומר שלא ידע לשאול ולתרץ עניין זה מה שטעה, לשון אחר בלשון הכתוב וכו' ע"ש וזהו יותר נכון וברור משאר פירושים שנאמרו בו, וכעת ראיתי להכנסת הגדולה שם בהגה הטז' שכתב ואני שמעתי עד דלא ידע הי מינייהו קדים ארור המן לברוך מרדכי או קדים ברוך מרדכי לארור המן עכ"ל, והדברים באו בספר החיתום, דמאי נפקא מינא בזה, אבל לפי מה שביארנו בטוב טעם ודעת יבא על 
	נכון. 

הלכות פסח
אות נב[ד] 
קושיית הבית יוסף בנושא שואלין בהלכות 
	הפסח קודם הפסח שלושים יום.
כתב 
מרן הבית יוסף בסימן תכט' וי"ל דהא דתניא שואלין וכו' לאו למימר וכו' וכן פירש הר"ן ע"כ[footnoteRef:541], נכתב בצידו עיין מה שהקשה הרב יד אהרון מהא דפרק קמא דסנהדרין[footnoteRef:542] על הר"ן וכתב שדבריו תמוהים בעיניו ע"ש[footnoteRef:543]. ולע"ד אין כאן תימה שהר"ן מפרש מ"ש בגמרא ומפורייא דרשינן בהלכות פסח היינו לשואל בעניין, ואפשר דכן נמי כוונת רש"י[footnoteRef:544] דהא לא קאמר 'למידרש בפירקא' אלא דרשא סתם, ומה שהקשה שם הרב 'דאם כן אמאי אתי לזלזולי הא כולי עלמא לא ידעי אלא א' מעיר וב' ממשפחה' וכו', אחרי המחילה לא אירייא, חדא שאף אם האמת כן חשו רבנן לימעוט דמיעוטא דלא אתי לזלזולי[footnoteRef:545], ותו שאפשר שבדיני פסח לפי שהם מרובים ודיניהם קשים כולי עלמא ידעי הא, וכל אחד ואחד יש לו לשאול בדיניהם כמה עניינים ומשום הכי חישינן דלא אתי לזלזולי, ומה שהקשה מהא דפרק קמא[footnoteRef:546] דמגילה כבר הוא עצמו יישבה הר"ן דגריס וכו' ע"ש, ואם כן איך שיהיה עלו דברי הר"ן ותירוצו לאורה, וכ"כ הפר"ח על תירוץ זה 
	שהוא עיקר ע"ש.  [541:  כתב הבית יוסף תניא שואלין בהלכות הפסח קודם הפסח שלושים יום בפרק קמא דפסחים (דף ו ע"ב), ואם תאמר והא תניא בפרק בני העיר (מגילה דף לב ע"א) משה תיקן להם לישראל שיהו שואלין ודורשין הלכות פסח בפסח, הלכות עצרת בעצרת, הלכות חג בחג, וי"ל דהא דתניא שואלין ודורשין קודם הפסח ל' יום לאו למימרא דאנו מחוייבים לשאול ולדרוש בהלכות הפסח, אלא משום דקיימא לן בעלמא בשני תלמידים ששואלין, אחד שואל כענין ואחד שלא כענין, נזקקין לשואל כענין (להקדימו), אתא לאשמועינן דכל ששואל בהלכות הפסח ל' יום קודם לפסח חשיב שואל כענין וכן פירש הר"ן.]  [542:  גופא אמר שמואל אין מעברין את השנה ביום שלשים של אדר הואיל וראוי לקובעו ניסן, עיברוה מאי אמר עולא אין מקדשין את החדש, קידשו מאי אמר רבא בטל העיבור, רב נחמן אמר מעובר ומקודש, א"ל רבא לרב נחמן מכדי מפוריא לפיסחא תלתין יומין הוו ומפוריא דרשינן בהלכות הפסח דתניא שואלין בהלכות הפסח קודם לפסח שלשים יום רשב"ג אומר שתי שבתות, וכי מטי ריש ירחא מרחקין ליה אתי לזלזולי בחמץ, אמר ליה מידע ידיעי דשתא מעברתא בחושבנא תליא מילתא אמרי חושבנא הוא דלא סליק להו לרבנן עד השתא (סנהדרין דף יב ע"ב).]  [543:  כתב יד אהרן, דברי הר"ן תמוהים בעיני, דאיך אפשר לומר דמ"ש שואלין בהלכות הפסח דמיירי לשואל כעניין, הרי מפרק קמא דסנהדרין משמע דהני שלשים יום היינו למדרש בפירקא דהכי אמרינן התם אם עיברו ביום שלושים של אדר מעובר, ופרכינן מכדי מפוריא לפסחא תלתין יומין ומפוריא דרשינן בהלכות פסח וכי מטי ריש ירחא מרחיקין ליה אתי לזלזולי בחמץ, ופרש"י וכיון דלא עברוה קודם הפורים ושמעו דרשה של הלכות פסח, כי הדר מעברי לא מהמני לשלוחי בית דין ומזלזלי בחמץ ע"כ, הרי מכאן מוכח דמה שכתב שואלין ודורשין בהלכות פסח שלשים יום היינו דדרשינן בפירקא וכמ"ש רש"י, דאי לשואל כענין אמאי אתי לזלזולי הא כולי עלמא לא ידעי הא, אלא א' מעיר וב' ממשפחה, אלא ודאי דהני שלשים יום דקודם הפסח מיירי למדרש בפירקא וכמ"ש רש"י וכו'.]  [544:  רש"י בד"ה ומפוריא דרשינן בהלכות הפסח- וכיון דלא עיברוה קודם הפורים ושמעו דרשה של הלכות הפסח כי הדר מעברי בית דין לשתא ומודעי לעלמא לא מהימני להו לשלוחי ב"ד ומזלזלי בחמץ.]  [545:  שלא יזלזלו במי ששואל בענין פסח שלושים יום קודם החג.]  [546:  צ"ל פרק בני העיר (מגילה כט ע"ב).] 

ועל 
עיקר קושיית מרן הבית יוסף ראיתי להרב חק יוסף שתירץ[footnoteRef:547] כמ"ש במגילה דף ד פורים שחל להיות בשבת[footnoteRef:548] וכו' ע"ש, ולע"ד דהאי תירוץ הוא דבר שהיה בכלל כמ"ש מרן בתירוץ ב' דדיני פסח לפי שהם רבים וכו' ומ"ש 'הלכות פסח בפסח' היינו לדרוש דבר האסור ומותר ביו"ט ע"ש[footnoteRef:549], הא קמן דכללות האי תירוץ הוא דאיתא לתרוייהו, אלא שמרן ז"ל הוסיף בה דברים וטעמא טעים דאיזה דינים שדורשים קודם ואי זה ביו"ט גופיה, ולע"ד יש לדייק בדברי מר"ן ממ"ש בברייתא שואלין ודורשים בעניינו של יום הלכות פסח וכו', דלמה לי למימר 'בעניינו של יום' הוי ליה למימר שואלין ודורשין הלכות פסח וכו', אלא וודאי דכוונת הענין בא לומר הכי שדורשין בעניין השייך ליום ההוא והיינו דבר האיסור ומותר ביו"ט, וגם טעם למה נצטוינו ביום ההוא וכמ"ש מרן, ותו חזי הוית להרב הנזכר שכתב שם וליכא למימר דקושיא הבית יוסף היא על הטור וכו', וכתב שהוא ברור ע"ש, ולע"ד אין כאן ברירה[footnoteRef:550], חדא דאפילו הכי הוה מצי לכותבו, והאי 'הילכך' דקאמר קאי[footnoteRef:551] למ"ש שלושים יום קודם דווקא, ותו דאף לפי דבריו דלא שייך לכתוב כאן 'בו ביום', עדיין תיקשי לן דהוי לן לכותבו דין בפני עצמו במקום אחר, אך מטעם אחר ליכא למימר דקושיא הבית יוסף הכי, דאם כן מאי האי דקא משני עלה דכל התירוץ שתירץ[footnoteRef:552] לא נגע ולא פגע לקושיא זו וכמו שיראה המעיין, אלא וודאי דכוונת הקושיה על הש"ס 
	גופיה ועלה קא מתרץ הני תירוצים.  [547:  כתב חק יוסף נראה לי דהכי פירושו מאי ארייא פורים דאין דורשין בו מקודם לכן שלושים יום, דמש"ה לידרש בו ביום, אפילו ביו"ט דדרשינן שלשים יום לפניו אפילו הכי דורשין בו ביום, כדתניא "וידבר משה את מועדי ה' " וכו', לפי זה לא קשה מידי דאיתא לתרויהו דשואלין בהלכות פסח שלשים יום קודם הפסח כדילפינן ממשה שעמד בפסח ראשון וכו', ואפילן הכי דורשין נמי בו ביום דילפינן מן "וידבר משה את מועדי ה' " וכו', וכן משמע להדיא ברוקח סימן רמ"ד ע"ש, וליכא למימר דקושיית הבית יוסף הוא על הטור דאם כן הוי למיתני 'שואלים בהלכות הפסח קודם פסח שלושים יום ובו ביום נמי', וזו לא קושיא היא דהרי ז"ל הטור 'הלכך שלשים יום קודם הפסח חל עליו חובת ביעור' וכו' (כלומר הטור דיבר על תחילת חובת ביעור ולא על מתי דורשין בהלכות הפסח), ודברי הטור הם דברי הש"ס בפרק קמא דפסחים כמ"ש הבית יוסף דגרסינן המפרש ויוצא בשיירא קודם שלושים יום אין זקוק לבאר (צ"ל לבער), תוך ל' יום זקוק לבאר (צ"ל לבער), הני ל' יום מאי עובידתייהו כדתניא שואלין ודורשין בהלכות הפסח קודם לפסח שלושים יום וכו', הרי הא דכתב הטור שואלין בהלכות הפסח וכו' קאי על זה ש"כ והלכך (שלשים יום קודם הפסח חל עליו חובת ביעור) וכו' לכך לא קא חשיב ובו ביום והוא ברור וכו', ולענין דינא גם התירוץ של הבית יוסף אמת היכי ששני תלמידים ששואלים וכו'.]  [548:  ואמר רבי יהושע בן לוי פורים שחל להיות בשבת שואלין ודורשין בענינו של יום מאי אריא פורים אפילו י"ט נמי דתניא משה תיקן להם לישראל שיהו שואלין ודורשין בענינו של יום הלכות פסח בפסח הלכות עצרת בעצרת והלכות חג בחג, פורים איצטריכא ליה מהו דתימא נגזור משום דרבה קמ"ל (מגילה ד ע"א). ופרש"י בד"ה משום דרבה- דגזר לקמן בקריאת מגילה שמא יעבירנה ארבע אמות ברשות הרבים אף כאן גזרו דרשה אטו קרייה.]  [549:  בבית יוסף.]  [550:  לשון מליצה.]  [551:  שחק יעקב דקדק בטור 'הלכך שלשים יום קודם פבח חל עליו חובת ביעור' וכו'.]  [552:  התירוץ של הבית יוסף לשואל כענין.] 

והב"ח 
פירש מ"ש הלכות חג בחג היינו סמוך לחג ולא ביו"ט עצמו, והא דתנן מצוותן שיהיו קורין כל אחד בזמנו וכו' ע"ש[footnoteRef:553], ולע"ד קשה דהיאך אפשר לפרש מתניתין הכי, הרי מאי דתנו מצותן שיהיו קורין וכו' קאי אמאי דתנן תחילת חיוב קריאת פרשת המועדות ובשבתות ובר"ח ובשני וחמישי וכו' ועלה קמסיים שנאמר "וידבר משה את מועדי ה' אל בני ישראל" מצותן שיהיו קורין כל אחד ואחד בזמנו, וכן פירש רש"י[footnoteRef:554] להדייא דאכולה מתניתין קאי ללמוד מכאן שמצוה לקרות ביום המועד מענייני המועדות ע"ש בדף לא ע"א. ואם כן ע"כ פירוש 'בזמנו' דתנן היינו במועד עצמו. גם מ"ש בכלל דבר קודשו שיהיו שואלין ודורשין וכו' קשה דלפי האמור פירוש קריאת המועדות בציבור ולישנא דמתניתין הכי דקתני שיהיו 'קורין' ולא לשאול ולדרוש. גם מה שפירש בדברי הברייתא הוא דוחק ד'הלכות פסח בפסח' פירוש סמוך לפסח והיינו שלשים יום, 'והלכות חג בחג' פירוש סמוך שבת ראשון או שנים וכו' דהא הברייתא קתני תרוייהו בחד לישנא 
	משמע דבסוג אחד הם. [553:  כתב הב"ח ולפי עניות דעתי נראה עיקר דהא דתנן מצותן שיהו קורין אותן כל אחד ואחד בזמנו, לאו למימרא שיהו דורשין במועד עצמו, אלא הכי קאמר דאע"ג דכבר למד הרבה פעמים כל התורה והמצות, מכל מקום כשיגיע המועד חייב לשאול ולדרוש בהלכות כל מועד ומועד בזמנו להודיע חוקי האלהים ואת תורותיו וכו'. (בסוף הדיבור) ולפי זה נתיישב מנהגינו שאין אנו תופסין לחיוב ולדרוש ביו"ט עצמו, מיהו בתוס' פרק קמא דמגילה מבואר דביו"ט אע"ד דדרשינן ל' יום לפניו, אפילו הכי דורשין בו ביום כדתניא וידבר משה את מועדי ה' וכו'.]  [554:  בד"ה שנאמר וידבר משה את מועדי ה' אל בני ישראל (מגילה לא ע"א).] 

וראיתי 
להרב חק יעקב שתמה על עיקר פירוש הב"ח[footnoteRef:555] מההיא דמגילה שהבאנו לעיל דמאי פריך מאי אירייא פורים אפילו יום טוב נמי, דתניא וכו' הא בפורים דורשין באותו יום וביום טוב סמוך להם וכו' ע"ש[footnoteRef:556], ומר גיסו הרב אליה רבה כתב[footnoteRef:557] ליישב דהא מסיים הב"ח עלה בתוספות[footnoteRef:558] פרק קמא דמגילה מבואר דביום טוב עצמו נמי דורשין ע"כ, ומזה למדו התוספות כן עכ"ל, ולע"ד לא ידעתי מעיקרא היאך אפשר לפרש פירוש הב"ח, דהא דברי התוספות מוכרחין, דאם לא כן מאי פריך דילמא נקט פורים לרבותא וכן שכן שאר יו"ט לכן כתב דהני פירוש וכו' וכדפירש דבריהם ספר פרי חדש. ונראה דמכח כל זה הוא דכתב הב"ח הא ד'מיהו בתוספות' וכו', והכוונה בזה דחזר בו ממ"ש ברישא, והיא גופה כוונת הרב אליה רבה ליישב 
	קושיית החק יעקב. [555:  והב"ח מתמיה על מנהגינו שאין אנו דורשין בפסח ושאר י"ט עצמם לכן כתב דמה שאמרו בברייתא הלכות פסח בפסח והלכות חג בחג, לאו בי"ט עצמו קאמר אלא סמוך לפסח וסמוך לחג, כהא דאמרינן חייב אדם לטהר עצמו ברגל דפירושו סמוך לרגל והוא הדין כאן, וכן הוא בהדיא ברוקח סי' למ"ד.]  [556:  ותמיה גדולה הוא לפרוש הכי דא"כ מאי מקשה הש"ס ריש מגילה (דף ד ע"א) על הא דאמרינן פורים שחל להיות בשבת שואלין ודורשין בענינו של יום מאי אריא פורים אפילו, י"ט נמי דתניא משה תיקן לישראל שיהא שואלין ודורשין וכו' ומאי קושיא הא התם לאו בחג עצמו דורשין רק סמוך לחג ופורים שחל להיות בשבת דורשין באותו יום דוקא לפרסם הנס לפי שאין קורין המגילה משום גזירה שמא יעבירנו ד' אמות בר"ה. אלא ודאי פשוט דבי"ט עצמו קאמר.]  [557:  והנה גיסי הרב בספר חק יעקב תמה על מה שפירש הב"ח ברייתא דשואלין ודורשין בעניינו של יום הלכות חג בחג וכו' היינו סמוך לחג ולא ביום טוב עצמו, אם כן מאי פריך במגילה דף ד' על הא דקאמר פורים שחל בשבת שואלין ודורשים בעניינו של יום, מאי איריא פורים אפילו יום טוב נמי דתניא וכו', הא בפורים דורשים באותו היום, וכן במגן אברהם (שם בס"ק א) כתב משמע פרק קמא דמגילה ביום טוב עצמו וכו'. ולעניות דעתי ליישב דהא באמת מסיק הב"ח עלה וכתב מיהו בתוס' פרק קמא דמגילה (בד"ה מאי איריא פורים) מבואר דביום טוב עצמו נמי דורשין, עד כאן, ומזה באמת למדו תוס' כן.]  [558:  תוס' בד"ה מאי איריא פורים - נראה לי דה"פ מאי איריא פורים דאין דורשין בו מקודם לכן שלשים יום דמשום הכי לידרוש בו ביום אפילו בי"ט דדרשינן שלשים יום לפניו ואפילו הכי דורשין בו ביום כדתניא (לקמן לב.) "וידבר משה את מועדי ה' " וכו'.] 

עוד 
כתב הרב הנזכר[footnoteRef:559] דעוד נראה דבש"ס י"ל דהמקשה פריך שפיר וכו' עד לכן ניחא ליה לב"ח להביא מדברי התוספות ע"ש[footnoteRef:560]. ולע"ד פשוט דליכא לפרש גבי פורים 'סמוך', דאם כן אמאי נקט פורים שחל להיות בשבת, דע"כ הטעם הוא משום שאינם יכולים לקרות המגילה בשבת וליכא פירסומי ניסא, משום הכי דורשים להם אגרת פורים בו ביום כדי שיהא היכר קצת, אבל אי אמרת דסמוך לו קאמר מאי אירייא שחל להיות בשבת דנקט. אף אם חל בשאר ימים הוי ליה לשאול ולדרוש כמו בשאר יו"ט, ולזה יש ליישב קצת, אבל דא עקא שהרי כתב התוספות שם[footnoteRef:561] להידייא דדווקא בשבת לפי שאין קורין המגילה משום גזירת דרבה, אבל בחול אין צריך שהרי קורין המגילה וטפי איכא פירסומי ניסא ע"ש, ומזה משמע וודאי דבו ביום קאמר וכן משמע מדיבור שאחרי זה[footnoteRef:562] וזהו הנכון. ויש לי לדייק זה ממאי דנקט בעניינו של יום משמע דבאותו היום הוא דדרשינן וגם הברייתא דהלכות פסח וכו' הכי נקטה תחילה בענייני של יום, ואי קודם לחג קאמר מאי עניינו של יום דקאמר, הוי ליה למימר שואלין ודורשין הלכות פסח וכו', וזה הוי סייעתא להתוספות ודלא כהב"ח. והאי דיוקא הוא מעין 
	מ"ש לעיל לחזק תירוץ שני דמרן. [559:  אליה רבה.]  [560:  ועוד נראה לי דבש"ס יש לומר דהמקשין פריך שפיר דהא בפורים נמי קאמר בו בלשון שואלין ודורשין בעניינו של יום, ואם כן אם הפירוש גבי יום טוב סמוך הוא הדין גבי פורים, והתרצן משני ליה אפילו לפי הבנתו מהו דתימא נגזור דרשה אטו קריאה בשבת, או דמשני ליה דגזרינן דרשה אטו קריאה דפורים, לכן ניחא ליה לב"ח להביא מדברי התוס' ודו"ק (אליה רבה).]  [561:  תוס' בד"ה פורים שחל להיות בשבת.]  [562:  תוס' בד"ה מאי איריא פורים אפילו י"ט נמי.] 

ותו 
קשה לדברי הרב אליה רבה דאם איתא דגבי פורים נמי פירוש 'סמוך' כמו יו"ט, אם כן מאי מקשה בגמרא מאי אירייא פורים וכו', דילמא נקט פורים לרבותא ללמדנו דדינו כשאר יו"ט דדרשינן סמוך להם, והיינו מה שהוקשה להתוס' וכמש"ל, ומוכרח דאין לפרש פירוש אחר חוץ מדבריהם, גם מ"ש 'דהמתרץ משני ליה' וכו', הוא דוחק שנאמר דגזרינן דרשא 'דסמוך לו' מקודם אטי קריאה דשבת, ומה שסיים או דמשנו ליה וכו', לכן ניחא ליה לב"ח וכו', לכאורה אין מובן מאי קאמר רב בהני 
	מילי מעלייתא. 
ודע 
דכיוצא כפירוש הב"ח פירש הפרי חדש כתירוץ לקושיית הבית יוסף וכתב אי נמי יש לומר דמעיקרא לא קשה מידי וכו' ע"ש, וקושיית הרב חק יעקב על הב"ח תיקשי לן נמי להרב הפרי חדש דהא מקושיית הש"ס מאי אירייא פורים וכו' משמע דפירוש בפסח דקאמר ביום פסח עצמו וליכא לפרש חוץ מדברי התוס' שדבריהם מוכרחים. ועוד דאיהו גופיה קודם לזה שהביא דבריהם ופירשם, ואם כוונתו לחלוק עליהם ולפרש פירוש אחר הוי ליה לפרש. והנה מה שהקשינו לעיל להב"ח שפירש בזמנו דתנן סמוך מתחילת המשנה וכו' דמשמע מינה דבו ביום קאמר, יש מי שרצה להקשות מזה גם כן להפרי חדש דהא ע"כ פירוש מתניתין בו ביום ועלה קאמר בגמרא משה תיקן להם וכו' הלכות פסח בפסח ומוכרח דהאי נמי פירוש ביו"ט גופיה, ולע"ד אפשר דאינה כל כך קושיה להפרי חדש דאפשר כוונת הגמרא דתקנה אחרת תיקן להם מלבד מ"ש במשנה דקורין עניינו של יום גם שיהיו שואלין ודורשין הלכותיהם סמוך להם. אלא אי איכא להקשות עליו הוא מלשון הברייתא דקאמר בעניינו של יום משמע דאיום פסח גופיה קאמר וכמו שהקשינו להב"ח וגם מקושה הש"ס דמאי אירייא פורים וכו' וכמבואר 
	לעיל.
ובמ"ש 
הטור שואלין בהלכות פסח וכו', וכן נקט מרן בשו"ע ראיתי להרב חק יעקב שדיקדק כיון שבש"ס נקט שואלין ודורשין אמאי הם השמיטו לישנא דדורשין, ותירץ ע"ש[footnoteRef:563], ולדידי אין זה מן הדיוק חדא דאף שלא בזמן הבית שייך שפיר לישנא דדורשים בכל הדינים של פסח, ותו שהרי הירושלמי פרק קמא דפסחים ג"כ נקט הכי ולא קאמר דורשים וכמו שהוא עצמו הביאו אח"כ, וכדברי הטור אלא לאו דאין לדקדק בזה, דהא כיון שנאמר לשון דשואלין יש בכללה דרישה אלא 
	דנקטי דרך קצרה. [563:  ואע"ג דבש"ס נקט שואלין ודורשין השמיט הטור והמחבר לשון דורשין לפי שעיקר הדרישה היה בזמן הבית משום תקנת הקרבן כדאיתא בב"י וכדאיתא ריש פ' לפני אידיהן (ע"ז ה ע"ב) וע"ש בתוספות (בד"ה והתנן).] 

ואגב 
י"ל לכאורה על הרמב"ם ז"ל אמאי לא זכר שר האי ברייתא דשואלין בהלכות הפסח וכו', ובשלמא לתירוץ מרן שתירץ בבית יוסף כתירוץ א' ניחא קצת דכיון דאין זה חובה לשאול ולדרוש ממש, ולא נפקא מינא לענין דינא מידי משום הכי לא הוצרך הרמב"ם לכותבה, אלא לשאר התירוץ שתירץ שם דמשמע שהוא חובה עלינו קשה, ומה גם לדברי הט"ז דנפקא מינא לענין שאלה בבעלים וכמבואר בחושן משפט סימן שמו' ס"יג[footnoteRef:564] וכו'. אם כן יש נפקותא לענין דינא שפיר, וגם לכאורה קשה דדין דרישה ביו"ט עצמו האמור בברייתא האחרת לא כתבו הרמב"ם בהלכות יו"ט וגם שאר הפוסקים, ובפרט לתירוץ אחר דמרן בבית יוסף שכתב דההיא ברייתא דקודם שלשים יום דורשין אינה חובה דמשמע שעיקר החיוב הוא ביו"ט גופיה כאידך ברייתא, וגם לשאר התירוצים דמשמע דבתרוויהו חובה קשה. איברא לתירוץ הב"ח והפרי חדש דפירושו בפסח בזמן פסח והיינו שלושים יום קודם אתי שפיר במה שלא כתבו הפוסקים דהיינו הך, אבל על מרן דלא תירץ הכי עדיין קשה, וגם להרמב"ם במה שלא הזכיר התרתי, ברם השתא הכא ראיתי להרמב"ם בפרק יג' מהלכות תפילה בדין ח' שהזכיר חדא הא דשואלין ודורשין 
	בעניינו של יום וכו' ע"ש[footnoteRef:565]. [564:  הָרַב הַשּׁוֹנֶה לְתַלְמִידָיו, אִם הֵם צְרִיכִים לִלְמֹד עִמּוֹ בְּכָל מַסֶכְתָּא שֶׁיִּרְצֶה הוּא, וְאַף אִם הִתְחִילוּ מַסֶכְתָּא אַחַת יָכוֹל לְשַׁנּוֹתָהּ לְאַחֶרֶת, אָז הָווּ הֵם כִּשְׁאוּלִים לוֹ, שֶׁהֵם עִמּוֹ בִּמְלָאכָה, וְאִם שָׁאַל מֵהֶם הָוֵי שְׁאִילָה בִּבְעָלִים. וְאִם הוּא צָרִיךְ לִלְמֹד עִמָּהֶם בְּכָל מָקוֹם שֶׁיִּרְצוּ, אָז הוּא נִשְׁאַל לָהֶם; וַאֲפִלּוּ שֶׁלֹּא בִּשְׁעַת הַלִּמּוּד, כֵּיוָן שֶׁצָּרִיךְ לִלְמֹד עִמָּהֶם בְּכָל עֵת שֶׁיִּרְצוּ. וְאִם הַדָּבָר תָּלוּי בִּשְׁנֵיהֶם, שֶׁהַמַּסֶכְתָּא שֶׁהִתְחִיל יִגְמְרוּ, וְאֵין הָרַב יָכוֹל לְשַׁנּוֹת הַמַּסֶכְתָּא שֶׁלֹּא מִדַּעַת הַתַּלְמִידִים, וְלֹא הַתַּלְמִידִים בְּלֹא דַּעַת הָרַב, אָז אֵינָם שְׁאוּלִים זֶה לָזֶה כְּלָל. וְלִפְנֵי הַמּוֹעֲדִים, שֶׁדֶּרֶךְ לִדְרֹשׁ לָעָם הִלְכוֹת הַמּוֹעֵד, הוּא נִשְׁאַל לָהֶם. הגה: וְכֵן הַדִּין בִּשְׁלִיחַ צִבּוּר עִם קָהָל שֶׁלּוֹ, דְּאִם הַקָּהָל אֵינָן יְכוֹלִין לְהִשָּׁמֵט מִמֶּנּוּ הֵם כִּשְׁאוּלִין לוֹ; וְאִם הוּא אֵינוֹ יָכוֹל לְהִשָּׁמֵט מֵהֶן, הוּא נִשְׁאַל לָהֶן (בֵּית יוֹסֵף בְּשֵׁם הָרַשְׁבַּ"ץ).]  [565:  מַפְסִיקִין לְמוֹעֲדוֹת וּלְיוֹם הַכִּפּוּרִים וְקוֹרְאִין בְּעִנְיַן הַמּוֹעֵד, לֹא בְּסֵדֶר שַׁבָּת. וּמשֶׁה תִּקֵּן לָהֶם לְיִשְׂרָאֵל שֶׁיְּהוּ קוֹרְאִין בְּכָל מוֹעֵד עִנְיָנוֹ. וְשׁוֹאֲלִין וְדוֹרְשִׁין בְּעִנְיָנוֹ שֶׁל יוֹם בְּכָל מוֹעֵד וּמוֹעֵד. וּמַה הֵן קוֹרִין. בְּפֶסַח בְּפָרָשַׁת מוֹעֲדוֹת שֶׁבְּתוֹרַת כֹּהֲנִים. וּכְבָר נָהֲגוּ הָעָם לִקְרוֹת בְּיוֹם רִאשׁוֹן (שמות יב-כא) 'מִשְׁכוּ וּקְחוּ לָכֶם' וּמַפְטִירִין בְּ(גמרא מגילה לא-א) 'פֶסַח גִּלְגָּל'. וּבְיוֹם טוֹב שֵׁנִי (ויקרא כב-כז) 'שׁוֹר אוֹ כֶשֶׂב' וּמַפְטִירִין בְּפֶסַח יֹאשִׁיָּהוּ. בַּשְּׁלִישִׁי (שמות יג-ב) 'קַדֶּשׁ לִי כָל בְּכוֹר'. בָּרְבִיעִי (שמות כב-כד) 'אִם כֶּסֶף תַּלְוֶה'. בַּחֲמִישִׁי (שמות לד-א) 'פְּסָל לְךָ'. בְּשִׁשִּׁי (במדבר ט-ב) 'וְיַעֲשׂוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל אֶת הַפָּסַח בְּמוֹעֲדוֹ'. בְּיוֹם טוֹב אַחֲרוֹן (שמות יג-יז) 'וַיְהִי בְּשַׁלַּח' עַד סוֹף הַשִּׁירָה עַד (שמות טו-כו) 'כִּי אֲנִי ה' רֹפְאֶךָ' וּמַפְטִירִין (שמואל ב כב-א) 'וַיְדַבֵּר דָּוִד'. וּבַשְּׁמִינִי (דברים טו-יט) 'כָּל הַבְּכוֹר' וּמַפְטִירִין (ישעיה י-לב) 'עוֹד הַיּוֹם'.] 


אות נב[ה]
האם מברכים ברכת שהחיינו על בדיקת חמץ
כתב 
הטור בסימן תל"ב ובעל העיטור כתב איכא מאן דמברך שהחיינו[footnoteRef:566] וכו' ע"כ, נכתב בצידו עיין מה שתמה מרן בבית יוסף ע"ד בעל העיטור[footnoteRef:567] ומ"ש ע"ד קדשו הפרי חדש ע"ש[footnoteRef:568], ולע"ד אין זה מן התימה על מרן דמ"ש היה לנו להחמיר פירוש שנעשה חומרא בדין ונחמיר עליו מטעם שהוא ספק ברכות ולא יברך, והוי דינו כמו בכל מקום דאמר ספק ברכות להקל, והיינו חומרא דאתי לידי קולא, ומאי דקרי ליה חומרא משום לאו ד"לא תשא" וחומר עונש ברכה לבטלה, אבל עכ"פ היא קולא מסוג ספק ברכות להקל 
	ואין צריך לברך. [566:  דהא מזמן לזמן קאתי, ואיכא מאן דאמר דלא בריך דהא לא קבע ליה זמנא דהא מפרש בים ויוצא בשיירא ודעתו לחזור אפילו מראש השנה צריך לבדוק, ומסתברא רשות הוא ומאן דבעי מברך וכו'.]  [567:  כתב הבית יוסף- 'מסתברא רשות היא ומאן דבעי מברך' תימא מפני שהוא רשות היה לנו להחמיר ולומר מספק לא יברך. וכן יש לתמוה על מ"ש בס"פ בכל מערבין (עירובין מ:) שהחיינו אקרא חדתא הוי רשות ומיהו בההיא איכא למימר דקים להו לרבנן דהכי תיקנו מעיקרא לברך זמן אקרא חדתא אם ירצה.]  [568:  כתב הפרי חדש מאי דקרי הרב חומרא מאי דלא מברך ליתיה, דאדרבא קולא היא, וכדאמרינן בכל מקום ספק ברכות להקל רצה לומר דלא מברכינן וכמ"ש הבית יוסף גופיה בסימן ק"ץ וכו'.] 

וראיתי 
להרב יד אהרן בהגהות בית יוסף שהביא משם מ"ב שהקשה ע"ד מרן דאם כן מאי רשות דקאמר כיון דאי בעי לא מצי מברך עכ"ל. ולע"ד אי מהא לא אירייא דכוונת דברי בעל העיטור דכיון דאיכא פלוגתא אי מברך או לא מסתברא דהוי רשות מטעם המחלוקת, ומאי דבעי מברך ואיש הישר בעיניו יעשה, ומרן הבית יוסף הכי קא מקשה ליה לדידך דאמר דהוי רשות משום דפליגי בה לא הוי לי למימר דאי בעי מברך, אלא להחמיר עליו משום ספק ברכות לבטלה ולא יברך, ובשלמא אלו הוו אמרי בש"ס עלה רשות, והוה כתב מרן עלה הכי הוה קשה לכאורה מ"ש הרב. אבל השתא הכא מרן קא מקשה אעיקרא דדינא על בעל העיטור דהכי הוי ליה למימר כיון שהוא רשות דחזינן דאיפליגו ביה ואיכא דוכתי דמברכי ואיכא דלא מברכי ואינו דבר מוסכם אליבא דכולי עלמא לא יברך משם 
	ספק ברכות, ועיין בב"ח[footnoteRef:569]. [569:  כתב הב"ח - ובעל העיטור כתב איכא מ"ד דמברך שהחיינו כו' שתי סברות אלו שכתב בעל העיטור כתבם הרשב"א בתשובה סימן רכ"ג וסיום דבריו ואנו אין דרכנו לומר זמן וכ"כ עוד בתשובתו סימן שע"ט וקצת קשה מדברי רבינו ירוחם שכתב שהרשב"א כתב שהוא רשות אם ירצה יאמר אותו כי יש בו טעם לאמרו כמו העושה סוכה ולולב וכו', וי"ל דמ"ש שהוא רשות היינו לומר שכיון שאין בידינו ראיה מכרחת לאחד מן הסברות אין ראוי לבטל מנהג אותן מקומות שאומרים אותו ורשות בידן לסמוך על מ"ד לומר זמן ואף לכתחלה יכול לנהוג כאותן מקומות שאומרים זמן ואין ראוי לגעור בו. אבל הוא עצמו לא נהג לומר זמן לפי שלא היה רוצה להכניס עצמו בספק ברכה ומ"מ לא רצה למחות באחרים וע"ד זה קאמר גם בעל העיטור ומסתברא רשות הוא כו', והנה הרשב"א כתב על בעל העיטור שבמקומו היו נוהגים לאמרו וממה שלא מיחה בידם יראה שלא היה בידו ראייה מספקת בסתירת אותו מנהג וזהו שכתוב בכל בו משם בעל העיטור דבמנהגא תליא מילתא אלמא דמ"ש רבינו בשם בעל העיטור דמסתברא רשות הוא היינו לומר דבמנהגא תליא מילתא ורשות לכל אדם לנהוג כאחד מן המקומות ואין ראוי לגעור או לגדף בשום אדם שירצה לאמרו או שלא לאמרו. ומעתה נסתלק תמיהת הב"י על מ"ש בעל העיטור דרשות הוא.] 


אות נב[ו]
מה קשה לבית יוסף בלשון הטור בדעת הרמב"ם 
	כאשר דעתו לחזור
סימן 
תל"ו בית יוסף ודבר פשוט הוא שמ"ש רבינו ואם דעתו לחזור וכו' דאלו לדעת רמב"ם וכו' ע"ש[footnoteRef:570], ולכאורה קצת קשה דמה הוסיף מרן בזה דהא הטור גופיה סיים וכתב והרמב"ם כתב וכו', משמע דההיא דלעיל דנקט 'דעתו לחזור בתוך הפסח' דלא כהרמב"ם היא אלא לדעת רש"י דווקא, ואם כן למה הוצרך מרן לזה. ואפשר משום דהטור ז"ל נקט בהאי לישנא והרמב"ם כתב' וכו', משמע דלא פליג עם מ"ש קודם להכי כתב זה, אבל עדיין קצת קשה על הטור גופיה דהוי ליה למינקט 'אבל' הרמב"ם כתב וכו' לומר דפליג 
	כמנהגנו בכל מקום. [570:  כתב הבית יוסף - ודבר פשוט הוא שמ"ש רבינו ואם דעתו לחזור בתוך הפסח אפילו מראש השנה צריך לבער הוא על דעת רש"י, דאילו לדעת הרמב"ם אם דעתו לחזור קודם הפסח נמי צריך לבער אפילו מראש השנה.] 


אות נב[ז]
עכו"ם שהפקיד חמצו אצל ישראל באחריות, וחזר ישראל והפקידו לעכו"ם שני, האם חייב 
	לבערו?
כתב 
הפרי חדש בסוף סימן ת"מ איכא לספוקי היכא דגוי קבל עליו אחריות וכו', והניחה בצריך עיון ע"ש[footnoteRef:571]. ולכאורה י"ל בצד ב'[footnoteRef:572] שכתב הרב להיתירא מדברי הרא"ש בפרק קמא דפסחים[footnoteRef:573] שכתב לדעת ה"ר יונה כיון דעיקר הממון של הבעלים והנפקד השאיל ביתו לשמירת ממונו של המפקיד קרינן בו בית של המפקיד, לכן עליו מוטל לבערו וכו' ע"ש. וא"כ הרי ראינו שהרא"ש סבירא ליה שעיקר טעמא הוי דעיקר הממון שלו וכו', ממילא משמע לנידון דידן דלית ליה בגויה אלא אחריות ולא עיקר הממון כיון שיחליק האחריות מעליו, ידיו מסולקות הימינו, וכמאן דליתיה דמי, ואין עליו לבערו דהכי דייקי דברי הרא"ש ד'משום שעיקר הממון' וכו' 'לכן מוטל לבערו'. משמע הא בלאו הכי לא, וכן יש לדייק מדברי מרן בשו"ע[footnoteRef:574] שכתב בתחילת גוי שהפקיד חמצו אצל ישראל אם הוא חייב באחריותו מגניבה ואבידה, בין שהוא בביתו בין שהוא בכל מקום ברשותו חייב לבערו ע"כ, מ"ש דדווקא היכא דאיתיה ברשותיה וכגון היכא שנתנו לגוי אחר שלא באחריות, אבל אם נתנו באחריות קרי ד'זה שלא ברשותו', משמע דסבירא ליה למרן דאינו חייב לבערו, ואם כן מה שסיים מו"רם[footnoteRef:575] בהגהה 'ואפילו חזר והפקידו ביד גוי אחר שלא באחריות מיירי', איברא דעיקר דין מור"ם היא מוצאת משלטי הגיבורים ושם נאמר הטעם שהרי הוא כשלו והוי למימר כמפקיד חמצו ביד גוי ע"כ, והשתא אפילו באחריות הדין כן כיון דהשווה דינו לחמצו ולסברת מרן כיון שפירש בסוף סימן זה[footnoteRef:576] דישראל שהפקיד חמצו אצל גוי אף באחריות עובר. אם כן אף בזה כיון שקרוי שלו אף באחריות חשיב ברשותו ועובר, ואם כן אין לדייק מדבר קודשו האי דיוקא, ודוחק לומר דמ"ש השלטי גיבורים דהוי למימר כשלו הוא לענין שלא באחריות בלבד כיון שסתם ולא חילק. שוב ראיתי להרב חק יעקב שפירש כן דברי מור"ם וכתב דכן משמע מלשון הגהות אלפסי, והיינו ממ"ש גם כתב דלא כמ"א שכתב בלי ראיה בכהי גוונא דאין צריך לבער ע"ש[footnoteRef:577], והאמת איתו, ומלבד זה התימה על המ"א שאיהו גופיה הביא לשון השלטי גיבורים הנזכר לעיל מזה דמשמע דלא כוותיה, ואם שהוא מפרש בו ענין אחר הוי ליה לפרש, 
	וגם שהוא דוחק כמש"ל. [571:  כתב הפרי חדש איכא לספוקי היכא דעכו"ם שני קבל עליו אחריות לישראל, והעכו"ם הראשון אין לו עם העכו"ם השני כלום, מי אמרינן כיון דהישראל נתחייב באחריות להעכו"ם הראשון הוי ליה כשלו, וכי הדר הפקידו הישראל לעכו"ם שני (ובמ"א פסק להיתירא) הוי ליה כישראל שהפקיד חמצו אצל עכו"ם, איכא דאמרי שאני התם דעיקר ממון של ישראל, אבל הכא דליתא אלא אחריות לא, וצריך עיון.]  [572:  איכא דאמרי שאני התם דעיקר ממון של ישראל, אבל הכא דליתא אלא אחריות לא.]  [573:  כתב הרא"ש באות ד' ונ"ל דדבר פשוט הוא דאע"פ שהנפקד קבל עליו אחריות מכל מקום עיקר הממון של הבעלים הוא, וכיון שהשאילו הנפקד ביתו לשמירת ממונו קרינא ביה ביתו.]  [574:  סעיף א'.]  [575:  הרמ"א.]  [576:  סעיף ד'.]  [577:  כתב ח' יעקב בד"ה ואפילו חזר והפקידו - משמע אף שהפקידו ג"כ כדרך שהפקידו העכו"ם ראשון אצל ישראל על אחריות ישראל חזר והפקידו הוא אצל העכו"ם על אחריותו אפ"ה על ישראל לבערו כיון שהוא כשלו ה"ל כחמצו של ישראל שהפקידו אצל העכו"ם. וכן משמע מלשון הגהות אלפסי פ"ק דפסחים וכן משמעות סתימות לשון הרב ולא כמ"א שכתב בפשיטות בלי ראיה דאם קבל העכו"ם שני האחריות דא"צ לבער ולע"ד כמ"ש.] 


אות נב[ח]
בדין ההולך ביום י"ד לדבר הרשות ונזכר שיש לו חמץ בביתו שצריך לחזור ולבער –ומה נקרא 
	דבר רשות.
כתב 
הטור בסימן תמ"ד ההולך ביום יד' לדבר מצווה[footnoteRef:578] וכו' וכתב מרן הבית יוסף[footnoteRef:579] דבירושלמי מפרש וכו' והרמב"ם סתם וכו' ע"ש, והנה בשולחנו הטהור בט"ז[footnoteRef:580] תפס כלשון הרמב"ם ולא הזכיר ההיא דהירושלמי, וכתב הט"ז בס"ק ט' ואיני יודע למה לא העתיק זה בשו"ע ע"כ. וכוונת קושיה דאפשר דהרמב"ם סתם ולא הזכיר זה, מכל מקום כיון דאיתמר בירושלמי להידייא הוי ליה להזכירו וכמו שהביאו הטור ולא ליזיל בהא בתר סברת הרמב"ם, וראיתי להרב אליא רבה[footnoteRef:581] בס"ק י' שרצה ליישב ע"פ מ"ש הלחם משנה פרק אלו עוברין צריך עיון על הרא"ש וטור שפירשו כן, הא בירושלמי קאמר כאן שנה רב המעשה גדול מלימוד וכו', ובש"ם דידן נמנו וגמרו תלמוד גדול וכו', אם כן יש לפסוק בש"ס דילן כו' ע"ש, ורצה לומר בזה דמחמת האי קושיה לא פרש הרמב"ם ההיא דהירושלמי כיון דתלמוד דידן פליג עליה ואחריו הנמשך מרן בשו"ע והוא תירוץ נכון לזה. ולסברת הרא"ש והטור כתב שם דנראה לתרץ ע"פ מ"ש בבבא קמא דף י"ז הא למיגמר[footnoteRef:582], ופירש רש"י שם דלמיגמר מעשה עדיף, מיהו התוס' פירשו איפכא עכ"ל. ותכיות דבר קודשו דמזה לא הוי תלמוד דידן פליג אירושלמי דהכא מיירי בהולך ללמוד לעצמו דמעשה עדיף ומשום הכי קרי ליה רשות לגבי הנך, ונראה לפי זה דהיינו שדקדק בירושלמי ונקט 'כאן שנה רבי' וכו', ורצה לומר דבכהוי גוונא דווקא שהולך למיגמר איהו גופיה אז מעשה עדיף, אבל אם היה העניין לאגמורי תלמוד גדול וכמו שחילקו בתלמוד דידן ומשום הכי פירש הרא"ש והטור להירושלמי דלפי זה מסכים והולך לתלמוד דידן. אך מעתה יקשה לנו אליבא דהרמב"ם אמאי לא פירש הא דהירושלמי, וצריך לומר דסבירא ליה מר כפירוש התוס' דפירש איפכא דלמיגמר לנפשיה תלמוד גדול וכו', ואם כן מי שהולך ללמוד לפני רבו הוא יותר גדול ממי שהולך למול בנו ולא חשיב לדבר הרשות. אך עדיין קצת קשה דהוי ליה להירושלמי לפרש כפירוש רש"י כי היכי דלא ליהוי תלמוד דידן פליג עם הירושלמי, ואפושי פלוגתא לא מפישינן, ותו דלפחות הוי ליה לסיים דאם הולך ללמד לאחרים חשיב דבר 
	הרשות כיון דמעשה גדול ממנו. [578:  ובהמשך 'היה הולך לעשות עירוב כדי לילך לצורך דברי הרשות חוזר מיד ויבערו, ואפילו הולך לערב כדי לילך ללמוד לפני רבו חשוב דברי הרשות וכו'.]  [579:  בד"ה היה הולך לעשות עירוב וכו' ג"ז שם במשנה. לשבות שביתת הרשות יחזור מיד וכתב הרא"ש פירש רש"י דס"ל מערבין לדבר הרשות ולא נהירא דא"כ ה"ל סתם משנה דלא כהלכתא דקי"ל דאין מערבין אלא לדבר מצוה, ובירושלמי מפרש מהו שביתת הרשות ההולך אצל רבו או אצל מי שגדול ממנו בחכמה כאן שנה רבי המעשה גדול מן התלמוד דקרי ליה רשות גבי שחיטת פסחו ומל את בנו וסעודת אירוסין והרמב"ם סתם וכתב יצא לצורך עצמו ונזכר שיש לו חמץ בתוך ביתו יחזור מיד.]  [580:  צ"ל בסעיף ז כתב השו"ע הַהוֹלֵךְ בְּיוֹם אַרְבָּעָה עָשָׂר לִדְבַר מִצְוָה, כְּגוֹן לָמוּל אֶת בְּנוֹ אוֹ לֶאֱכֹל סְעֻדַּת אֵרוּסִין בְּבֵית חָמִיו, וְנִזְכַּר שֶׁיֵּשׁ לוֹ חָמֵץ בְּבֵיתוֹ, אִם יָכוֹל לַחֲזֹר לְבֵיתוֹ וּלְבַעֵר וְלַחֲזֹר לְמִצְוָתוֹ, יַחֲזֹר וִיבַעֵר; וְאִם לָאו, יְבַטְּלֶנּוּ בְּלִבּוֹ. וְאִם הָיָה הוֹלֵךְ לְהַצִּיל מִן הַנָּהָר וּמִן הַדְּלֵקָה וּמֵהַמַּפֹּלֶת וּמִיַּד עַכּוּ"ם, יְבַטְּלֶנּוּ בְּלִבּוֹ וְלֹא יַחֲזֹר אֲפִלּוּ יֵשׁ שְׁהוּת. וְאִם יָצָא לְצֹרֶךְ עַצְמוֹ, יַחֲזֹר מִיָּד; עַד כַּמָּה הוּא חוֹזֵר, עַד כַּבֵּיצָה, (יב) פָּחוֹת מִכָּאן מְבַטְּלוֹ בְּלִבּוֹ וְדַיּוֹ.]  [581:  צ"ל אליה רבה.]  [582:  ת"ר וכבוד עשו לו במותו זה חזקיה מלך יהודה שיצאו לפניו שלשים וששה אלף חלוצי כתף דברי ר' יהודה, א"ל ר' נחמיה והלא לפני אחאב עשו כן, אלא שהניחו ס"ת על מטתו (של חזקיה) ואמרו קיים זה מה שכתוב בזה והאידנא נמי עבדינן הכי אפוקי מפקינן אנוחי לא מנחינן, ואיבעית אימא אנוחי נמי מנחינן קיים לא אמרינן. אמר רבה בר בר חנה הוה אזילנא בהדיה דר' יוחנן למשאל שמעתא (נתלוותי לרבי יוחנן כדי לשאלו דבר הלכה), כי הוה עייל לבית הכסא והוה בעינא מיניה מלתא לא פשיט לן עד דמשי ידיה ומנח תפילין ומברך, והדר אמר לן אפילו קיים אמרינן לימד לא אמרינן, והאמר מר גדול למוד תורה שהלמוד מביא לידי מעשה (פרש"י אלמא מעשה עדיף) לא קשיה הא למיגמר (פרש"י לעצמו מעשה עדיף, אבל לאגמורי לאחריני עדיף ממעשה הלכך לימד לא אמרינן) הא לאגמורי (ב"ק יז ע"א). אבל תוס' (בד"ה אמר מר גדול למוד תורה שמביא לידי מעשה) כתב פי' בקונטרס אלמא מעשה עדיף, וקשה לר"ת דאדרבה מהכא דייק ספ"ק דקדושין (דף מ: ושם) למוד גדול ממעשה גבי זקנים שהיו מסובין בעליית בית נתזה בלוד ונשאלה שאילה זו בפניהם למוד גדול או מעשה גדול, ונמנו כולם ואמרו למוד גדול שמביא לידי מעשה, ואומר ר"ת דה"פ והאמר מר שלמוד מביא לידי מעשה וכיון שאנו אומרים קיים הרי אנו אומרים שלמד דאי לא שלמד היאך קיים, שהלמוד מביא לידי מעשה, ולא מסיק אדעתיה השתא לחלק בין למד ללימד ומשני הא לאגמורי [דלימוד] ודאי לא אמרינן דהא ודאי עדיף שמביא את הרבים לידי מעשה כשמלמדם ובשאלתות דרב אחאי גאון ל"ג קיים אמרינן לימד לא אמרינן אלא גרס ומנח תפילין והדר אמר לן ותו לא ופריך גמרא והיאך הוה מנח תפילין תחלה קודם שהיה אומר להם השמעתתא והלא למוד גדול ממעשה ומשני הא למגמר הא לאגמורי דליגמר נפשיה למוד גדול שמביא לידי מעשה אבל לאגמורי לאחרים לא עדיף ולפיכך היה מניח תפילין תחלה.] 

ולעניין 
קושיית הלחם משנה לסברת הרא"ש והטור יש מקום אתי לתרץ ע"פ מ"ש התוס' פרק קמא דקידושין דף מ ע"ב בד"ה תלמוד גדול וכו' ויש מפרשים דאדם שלא למד עדיין ובא לשאול אם ילמד תחילה או יעסוק במעשה, אמורים לו ילמד תחילה, לפי אין עם הארץ חסיד, אבל אדם שלמד כבר, המעשה טוב מלימוד ע"ש, ואם כן אפוא אנן בדידן השתא נמי נימא דהכא בירושלמי מיירי בלמד כבר, ולכן מעשה גדול, והיינו דנקט 'כאן שנה רבי' וכו' דבכהי גוונא הלימוד לגבי דידיה קרי 'רשות', אבל התלמוד דידן דנמנו וגמרו תלמוד גדול הוא במי שלא למד כלל, ובזה הוי ליה תלמוד דידן והירושלמי אחים ורעים, ומשום הכי פירש הרא"ש והטור להאי דינא דהירושלמי, אבל הרמב"ם לא סבירא ליה מר להאי חלוקא דהיש מפרשים שהביאו התוס', ולדידה פליג תלמוד ירושלמי עם תלמוד דידן, ולכן פירש להאי דינא, אבל עדיין לא הונח לנו 
	אמאי לא פירש כן כדי להשוותם.

אות נב[ט]
המוצא חמץ בביתו בפסח האם צריך לברך 
	על ביעורו (סתירה במ"א).
סימן 
תמו כתב מרן בשו"ע סעיף א' המוצא חמץ בביתו וכו' ע"כ, נכתב בצידו עיין מ"ש המג"א ס"ק א' דנראה לי שיברך על ביעור חמץ וכו' ע"ש, ולכאורה קשה[footnoteRef:583] לע"ד דהא לעיל בסימן תל"ה איהו גופיה כתב בס"ק ב' דצריך עיון אם מצא חמץ בביתו אם מברך עליו וכו' ע"ש, הרי דהתם קא מספקא ליה למר בהאי מלתא והכא קחזינן דמיפשט פשיטא ליה דיברך, ואמאי אם בשביל תקנת חכמים הא כבר קיימה בבדיקה כמ"ש הוא עצמו שם ולא ידענא מאיזה טעם חזר בו הכא, ובתר דבעייא הדר פשטא כיוון דספק ברכות להקל בכל מקום, ובשלמא באם נתחמצה לו עיסה יש סברא שפיר כמ"ש משום שלא היה בכלל הביטול, אבל במוצא חמץ צריך ראיה 
	ומספיקא לא מברכינן. [583:  וכך הקשה נתיב חיים.] 


אות נב[י]
יישוב קושיה מ"א על השל"ה בנושא טלטול 
	חמץ ושופר ביו"ט.
סימן 
תמו במ"א ס"ק ב' ובשל"ה כתב וכו' וצ"ע וכו' ע"ש[footnoteRef:584]. ולע"ד יש ליישב דהכא הא מיהא התחיל לבערו מביתו ושפיר מיקרי התחיל בעשה דתשביתו, מה שאין כן בשופר דבעידנא דמעיקר לאו לא התחיל כלל בעשה ולכן לא שרינן ביה אמירה לגוי וחזר חילוק השל"ה 
	לדוכתיה. [584:  כתב מ"א ובשל"ה כתב דיוציא החמץ ע"י עכו"ם, דאתי עשה דרבנן ד"תשביתו" ודחי לא תעשה דרבנן דאמירה לעכו"ם, אע"ג דגבי שופר לא שרי אמירה לעכו"ם, שאני התם דבעידנא דמיעקר לאו (מטלטל את השופר) לא מקיים עשה מה שאין כן כאן עכ"ל, וצ"ע דה"נ שנותנו לעכו"ם עדיין אינו מקיים העשה עד שיעברו מן העולם, דהא מיירי לאחר זמן איסורו, ועוד קשה דהא הוכחתי לעיל דגבי שופר לא הוי טעמא משום דבעידנא דמיעקר לאו וכו'.] 






אות נב[יא]
ביאור הטעם לכפיית כלי על חמץ שנמצא ביו"ט

סימן 
תמו במ"א ס"ק ב ומכל מקום כל הפוסקים כתבו וכו' והניח ג' טעמים על זה ע"ש[footnoteRef:585], נכתב בצידו ולע"ד יש חששא אחרת דאם יוציאו ע"י גוי אפשר שאכלנו ואף אם פיררו יאכילנו לכלבו דאין בהם אמונה "ואשר פיהם דיבר שוא"[footnoteRef:586] ולא נפיק מזה מצות עשה דתשביתו. אך לטעם האמצעי שכתב הרב שעיקר ביעור שריפה, קצת קשה דכיון דאתי עשה ודחי לא תעשה דאמירה לגוי, אם כן יאמר לו לגוי כן שישרפינו כדינו. אך ע"פ מ"ש ניחא דאף אם אמר לו לא מהני דלא מהימן. ואפשר שזו היא כוונת הרב כיון דעיקר ביעור הוא בשריפה חיישינן שהגוי לא ישרפנו כדינו אף אם ציוה לו הישראל כמ"ש גבי פירור. ועוד נראה דטעמא שכתבו כל הפוסקים לכפות עליו כלי ולא יתנו לגוי משום דכשאומר לו שישרפו כדינו נפיק מינה חורבא שמתחלל שם שמים שאומר הגוי צאו וראו עם בני ישראל במה מבזים הלחם ושורפים אותו כפחם לכן לא נהגו 
	בהכי. [585:  ומכל מקום כל הפוסקים כתבו לכפות עליו כלי, וכ"כ מור"ם לובלין שכן מנהגו, ואפשר דחיישינן שהעכו"ם לא יפוררו כדינו, ועוד דעיקר ביעור הוא שריפה ועוד דהעכו"ם יאמר כשפים הוא עושה כדאיתא סימן תל"ג ס"ז. ]  [586:  תהילים קמד, ח.] 


אות נב[יב]
ביאור דברי המ"א בעכברים שאכלו משק קמח.
סימן 
תסו' מג"א הס"ק ג'[footnoteRef:587] כתב הב"ח עכברים שאכלו מקמח וכו'[footnoteRef:588] והט"ז כתב ול"נ וכו'[footnoteRef:589] ע"ש, נכתב בצידו ראיתי להרב באר היטב שהקשה ע"ד המ"א דלא יוכל להבין וכו' עד סוף דבר שדברי הט"ז נכונים ע"ש[footnoteRef:590], ולע"ד שדברי המ"א נכונים והוא ז"ל לא ירד לעומת כוונתו, והוא מבואר דהכי קאמר דכיון דעכברי רשיעי נינהו, אם כן כיוון שנושכים מן השק במקום אחד, הם נכנסים מאותו מקום הנשוך לתוך השק, כולו בתוך גוף הקמח, ואוכלים מכל הקמח שבשק, לכן לא מהני בקחתו את סביב המקום הנשוך דווקא, דיש להחמיר בכולו מטעם האמור, ועלה סיים וכ"ש אם הוא בחבית דבוודאי כשנכנסים מפי החבית הם יורדים עד סופה בתוך הקמח כולו ואוכלין ולא מפיה בלבד, וזה לא קשה כל כך היאך יכולים לירד כיון דרשיעי נינהו, יש לומר האי חששא ולהחמיר כמו שהחמירו 
	הגאונים. [587:  צ"ל סק"ט.]  [588:  כתב הב"ח עכברים שאכלו מקמח אם נתייבש קודם פסח ירקדנו וישמרנו עד אחר הפסח, ואם נמצא כך בפסח הכל אסור בהנאה, ואם השק מונח במקומו שלא נענע ולא נתערב הקמח אז יאחוז בידו מקום הנשוך ויקשר שם השק תחת הנשיכה עם קצת קמח וינענע כל הקמח שבשק וירקדנו ומותר להשהותו ואפ"ה אסור לאכלו בפסח, וכל זה דוקא כשנראה שאכלה העכבר קצת מן הקמח אבל אם נשכה רק השק ואיכא ספק שמא לא אכלה כלום אפילו נמצא בפסח מותר להשהותו ואסור לאכלו ואפילו אם נמצא קודם פסח דדילמא איכא חמץ ונתייבש ומיפרך וא"צ ריקוד כיון דליכא דררא דחמץ ובתשובות ביארתי כל זה עכ"ל.]  [589:  והט"ז כתב דאפי'לו בנפלו מים עליו ונתייבש אם מכיר מקום שנתלחלח יקחנו וירקד השאר וכ"ש בנשיכת עכברים שיקח סביב המקום הנשוך והשאר ירקדנו ויאכלנו בפסח עכ"ל (במ"א).]  [590:  והמ"א כתב ול"נ דבעכברים יש להחמיר יותר דהני עכברים רשיעי נינהו והולכין בכל השק ואוכלים וכ"ש כשמונח בחבית דאז בודאי הולכת בכל הקמח ולכן החמירו הגאונים ע"ש. וכן כתב במי"ט להחמיר מהאי טעמא. והח"י הסכים כט"ז דיש להתיר לקשור מקום הנשוך ולהתיר השאר בכל ענין ע"י ריקוד. ודוקא כשאין רואין שום לחלוחית במקום הנשוך אבל אם רואין שום לחלוחית במקום הנשוך יש לתלות בדבר המצוי אולי השתינו העכברים על הקמח ועס"ה (סוף סק"יב).] 


אות נב[יג]
אבור לעשות מלאה בערב פסח, אז מדוע 
	לספר את עצמו מותר ?
סימן 
תס"ח בית יוסף ואפילו בחינם אין לספר חבירו מחצות ואילך וכו' ע"כ, נכתב בצידו כתב הרב החבי"ב בהגהת בית יוסף שם, אבל הוא עצמו שרי מהר"י מינץ סימן ד' עכ"ל, והנה לפי זה נראה דהוא הדין לעניין החייט דאסרו אחר חצות היינו דווקא כשעושה לאחרים, אבל כשעושה אותו בגד לו לשמו לצורך המועד מותר דומייא לדין התספורת שהביא הרב כנסת הגדולה. אבל מכל מקום אעיקרא דדינא צריכים אנו למודע"י, טעמא מאי דהא סוף סוף קא עביד מלאכה ומאי חזית לפלוגי בין שלו לאחרים, וצריך עיון גדול בעיקר דברי מהר"י מינץ עד דניחזי אם נתן טעם לדבר, וכעת אין הספר מצוי אצלי. והנה מרן בשו"ע שם פירש דאפילו לעשות בחינם אסור וסיים עלא[footnoteRef:591] במה דברים אמורים כשעושה מלאכה להשתכר או בחינם, והוא מלאכה גמורה לתפור בגדים ממש אבל מתקן הוא כליו ליו"ט ע"ש, הרי דלא שרינן לעצמו אלא תיקון בעלמא, ומידי דלא מלאכה גמורה, אבל מלאכה גמורה אף לעצמו 
	לא מצינן מאן דשרי. [591:  בסעיף ב'.] 

שוב 
ראיתי להרב החבי"ב גופיה בפסח מעוכין בסימן פ"א שהביא דברי מהר"י מינץ וכתב דאין נראה כן מדרשות מהרי"ל שכתב דאף ליטול צפרנים בערב פסח מחצות ולמעלה אסור, ועל הסתם נטילת צפרנים הוא על ידי עצמו, ואם בצפרנים אסור כל שכן גילוח עכ"ל, ונראה וודאי דזהו טעמו של מהרי"ל דכיון דאסרינן המלאכה מחצות ואילך, אם כן סתם מלאכה אפילו לעצמו אסור, וההיא שכתב מר"ן אינו אלא תיקון בעלמא וכמ"ש, והכי נקטינן, וראיתי אחרי רואי להרב בית דוד הביא דברי מוהר"י מינץ הנזכר וכתב דהנה טעמו דהוא בכלל מ"ש מתקן הוא כליו ליו"ט וכו' ע"ש, וכבר מבואר דאין הנדון דומא לראיה, ולא ראי זה כראי זה. וכן ראיתי להרב המגיה שם הביא משם הפר"ח שדחה דבריו וכתב דאינו מחוור כלל מהכי טעמא ע"ש ונימוקו עימו, ועכ"פ קצת קשה על רב חביב"י דאילו בבי כנישתא שלו הביא דברי מהר"מ ולא אמר להם מידי ואילו בפסח מעוכין השיג עליו, וצריך לומר דמקודם כתב בכנסת הגדולה דבלאו הכי כללא הוא על הרב המאסף שמביא דברי הפוסקים אינו מוכרח שמסכים אלא כשכותב להידייא דהכי נקטינן 
	וכנודע.

אות נב[יד]
מדוע לא מברכין על הניסים בפסח?
סימן 
תע"ג כתב מרן בשו"ע סעיף א' אם חל במוצ"ש אומר יקנה"ז וכו' ע"כ, נכתב בצידו ראיתי לרב חק יוסף שכתב דהא דלא מברכים 'שעשה נסים' נמי לפי שסומכין על מה שמזכירין הנס בהגדה עכ"ל, ולע"ד קשה דהרי גבי חנוכה אף שאומר 'על הניסים' בתפילה וגם בברכת המזון ומזכירין בה הנס אפילו הכי ברוכי מברכינן 'שעשה ניסים' ולא אמר שיוצא ידי חובה בהזכרה לחוד. ועוד כתב משם מהרי"ל טעם אחר דאין מברכין על מצות האמורות בתורה אלא ל מצוה דרבנן עכ"ל, ולכאורה אינן מובן דהא קא חזינן כמה מצות שהם מן התורה כמו ציצית ותפילין ואכילת מצה וברכת המזון וכהנה רבות דכתיבי באורייתא ומברכין עליהם. וגם שזה הפך הסברא שעל מצוה דעיקרא דרבן נברך ומצות שעיקרן דארייתא לא נברך, אתמהא ואף שחכמים עשו חיזוק לדבריהם לא לעניין זה נאמר. ולכאורה נראה דהכי קאמר דאין מברכין על נס האמור בתורה אלא על מצוה דרבנן היינו שהנס היה אחר התורה ורבנן חייבו לנו להזכיר כגון מגילה וחנוכה ולא בא לומר דכל מצות האמורות בתורה לא יברך, אבל אכתי קשה דמאי חזית וגם אין זה 
	סברא.
ומלבד 
זה הקשה א"א הרא"ש ר' אבא זלה"ה על האי תירוץ שהרי תנן פרק ט' דברכות[footnoteRef:592] הרואה מקום שנעשו בו ניסים לישראל אומר ברוך שעשה ניסים וכו', ופרש"י כגון מעברות הים והירדן ונחלי ארנון, וכתב התוס' שם דכל הני ברכות הם בשם ומלכות ע"ש, הרי דכל הניסים דכתיבי בתור ובנביאים שהיו בימי משה רבינו עליו השלום ויהושע קתני דמיחייב לברך והיאך כתב מהרי"ל דאין מברכין על נס מצוה האמורה 
	בתורה. [592:  דף נד ע"א.] 


אות נב[טו]
[bookmark: OLE_LINK1]מדוע לא מברכים על ההגדה ?
סימן 
תע"ג ס"ו ויאמר הא לחמא ענייא וכו' ע"כ, נכתב בצידו ראיתי להרב הנזכר[footnoteRef:593] בס"ק כט' שכתב דהא דלא מברכים על הגדה כתב המט"מ לפי שאינו אלא סיפור דברים ע"כ, וצריך עיון הא כתיב "והגדת לבנך"[footnoteRef:594] עכ"ל. והנה מבין ריסי עיניו ניכר שהבין כוונת המט"מ דרצה לומר שהוא סיפור דברים ואינה בכלל המצות, ועל זה קא מקשה ליה דהא כתיב מצותה בתורה, וזה תימה דאטו המט"מ לא ידע האי קרא דהא המה"ט קא בעי בתחילה כיון דחובה הוא עלינו בתורה במצות עשה למה לא נברך, ועיקר תירוצו הכי דמצות עשה דידה של "והגדת לבנך" אינה אלא סיפור דברים ואינה בקום ועשה לכן לא מברכינן. אלא אם יש להקשות על האי תירוץ מהא שהרי מצת עשה של ספירת העומר דכתיב "וספרתם לכם"[footnoteRef:595] הוא סיפור דברים ואין בה קום עשה ומברכינן עליה. ואי משום מצות הבאת העומר בזמן שבית המקדש היה קיים היא מצוה בפני 
	עצמה. [593:  חק יוסף.]  [594:  שמות יג, ח.]  [595:  ויקרא כג, טו.] 

ועוד 
זאת הביא הרב הנזכר משם מט"מ תירוץ אחר לפי שזאת המצוה היא מצוה שאין לה שיעור שאפילו בדיבור סיפר יציאת מצריים יוצאין אלא כל המרבה לספר הרי זה משובח ע"כ, וכתב עליו דגם זה אינו מספיק דכמה דברים שאין להם שיעור ומכל מקום צריך לברך עכ"ל. ולע"ד נראה דזה לא הוי בכלל אלו הדברים שאין להם שיעור דהא בקרא מבואר שפירש באומר "והגדת לבנך בעבור זה עשה ה' לי בצאתי ממצרים" וכו', ואם כן מן התורה כשיאמר לו תכיות העניין דלמה ציוונו השי"ת לעשות פסח ולאכול בו מצה ומרור זהו שיעורו, ואה"נ דכל המרבה לספר הרי זה משובח. אך אפשר מאי דמיקרייא מצוה זו שאין לה שיעור משום דכתיב בה "למען תזכור את יום צאתך מארץ מצרים כל ימי חייך"[footnoteRef:596], ואם כן בכל ימיו חייב במצוה זו ולאו בפסח בלבד, ולכן אין לברך. וכן ראיתי אחרי רואי להרב חמדת הימים ז"ל בפ"ו גבי סיפור יציאת מצרים שהביא טעם זה ע"ש, ועכ"פ הדרא קושייא החוק יוסף לדוכתא דכמה דברים שאין להם שיעור ומברך, אך הנכון כמו שהביא החוק יוסף שם בטעם ב' דביציאת מצרים שזכרנו בקידוש יבא ידי חובה הכל, והגדה בכלל ומשום הכי לא 
	מברך.  [596:  דברים טז, ג.] 


אות נב[טז]
קושיה על מרן האם יש תקנת חכמים ליטול 
	ב' פימים בליל פסח?
כתב 
מרן בשו"ע בסימן תע"ה יטול ידיו ויברך על נטילת ידים וכו' ע"כ, נכתב בצידו[footnoteRef:597] אע"ג הסיח שנטל לירקות כיון דאמר ההגדה והלל חיישינן שמא הסיח דעתו וכו', וכמ"ש בגמרא[footnoteRef:598]. וכתב המרדכי שאם התכוון בא' לגמור בה כל סעודה בלא היסח הדעת אין צריך ליטול ב' ע"כ. וכתב מרן בבית יוסף ולי נראה שלא יכוין לכך[footnoteRef:599] שלא לבטל תקנת חכמים שתיקנו ליטול ב' פעמים בלילה זו ע"כ. והמ"א[footnoteRef:600] השיג עליו דהיכן מצינן תקנה זו דהא כתב טעמו בצידו דילמא אסח דעתיה, וא"כ בשלא הסיח אין צריך ליטול וכ"כ הב"ח. וראיתי להרב יד אהרן שתירץ שדיקדק מרן שהיא תקנת חכמים מדלא אמרי נטל ידיו בטיבול א' אם הסיח דעתו וכו' ע"ש, ולע"ד קשה דאף השתא הכא משמע כן כיון דסוף סוף טעמא הוי משום היסח הדעת כמו שסיימו בגמרא, ובשלמא אילו היו אומרים סתם מילתא בלי טעמא בצידה היה אפשר לומר כן דמשמע שהיא תקנת חכמים 'וצריך ב' פעמים אף אם לא הסיח דעתו', אבל השתא דאמר בה טעמא יש במשמע דכדעת המרדכי, אך אם יש להליץ בעד מרן הכי דכוונתו ז"ל דכיון שאמרו חכמים שצריך ליטול ב' פעמים משום אסוחי דעתא, אם כן אם בא אדם לומר שהוא לא יטול ב' פעמים שיכיון שלא יסיח דעתו, נימה ליה דלא אפשר ליה כיון שהוא טרוד כל כך בשמחת המועד וקריאת ההגדה והלל, וחכמים מיהא חששו לחששא זו, והיינו שכתב מרן שלא יכוין לכך שלא לבטל תקנת חכמים וכו' ר"ל שהם ירדו לסוף דעת הבן אדם דלא אפשר ליה לכיון שפיר זהו מה שעלה בדעתי לבאור. שוב בא לידי ספר חק יעקב[footnoteRef:601] וראיתי שכתב מעין מ"ש אנן בעניותין בכוונת מרן וסיים דבחינם השיגו עליו הב"ח והמ"א ע"ש, 
	ומיניה ומיני תסתיים שמעתתא. [597:  שם בבית יוסף]  [598:  פסחים קטו ע"ב.]  [599:  צ"ל בכך.]  [600:  בסק"א.]  [601:  בס"ק א.] 

וכעת 
ראיתי להרב חק יוסף שהביא דברי החק יעקב הנזכר וכתב עליו, וקצת קשה דהרי קתני בש"ס נטל ידיו בטיבול א' נוטל בטיבול ב' הרי ברישא אמר 'נטל' שהוא לשון דיעבד, ובסוף 'נוטל' הוא לכתחילה, ואמאי לא אמר בתחילה גם כן 'נוטל' לכתחילה, אלא לאו דכוונת הש"ס נטל בטיבול א' ולא איכוון נוטל בטיבול ב' דילמא אסח דעתיה, אבל אם נתכון ונותר שלא להסיח דעתו אין צריך נטילת ב' עכ"ל. ולע"ד דאין זה מן הדיוק כל כך, דהא דלא נקט ברישא נוטל ידיו לכתחילה משום דהכא בש"ס לא באו ללמד עיקר חיובא הא דצריך ליטול ידיו בטיבול א' דהא נפקא לן ממ"א דקי"ל כל דבר שטיבולו במשקה בעי נטילת, אלא שבא לומר דאף שכבר נטל ידיו בטיבול א' מהכי טעמא שהוא טיבול במשקה אפילו הכי צריך ליטול גם כן בטיבול ב'. ומשמע דמ"ש בגמרא נטל ידיו בטיבול א' היינו אפילו נתכון כדי לגמור בה סעודתו והיינו רבותא דקמל"ן, ועל זה קא מקשה שפיר בגמרא דאמאי צריך ליטול עוד הא משא ליה חדא זימנא ונתכוון משום סעודה, ותירץ דאפילו הכי חיישינן דילמא אסח דעתיה משום שהוא טרוד כל כך בשמחת מועד בקריאת הגדה והלל וכו'. וזהו ממש דברי מרן הבית יוסף דכתב דאין לכוון לכך שלא לבטל תקנת חכמים וכו', דהאמת תקנת חכמים היתה אף בנתכוון מפני הספק דילמא שלא יוכל לכוון יפה 
	וכמ"ש החק יעקב ואנן בעניותין.
אלא 
דלכאורה אעיקרא דדינא פירכא דהא גבי נטילת ידים בכל השנה דקי"ל דבכל פעם שרוצה לאכול בעי נטילה לפי שסתם ידים הם עסקניות, ואפילו הכי אמר נוטל אדם ידיו שחרית ומתנה עליהם כל היום הרי מזה סייעתא לדברי המרדכי דאם נתכוון בלא היסח הדעת אין צריך נטילת ידים, ומ"ש הכא גבי פסח תקנו רבנן אף היכא שנתכוון וכמ"ש מרן. ואפשר לומר דלא אמר דמתנה עליהם כל היום אלא היכא דלא אפשר ליה למצוא בכל שעה מים כגון שהוא בדרך או במקום שאין מים מצוין כל כך, אמר שאם כיוון מהני ושעת הדחק שאני. אבל הכא בליל פסח דאפשר ליה שהוא יושב בבית ושכיחי ליה מים רבים אז בעי פעם ב' משום דילמא וכו' דאין דנין אפשר משאי אפשר, אבל דאכתי קשה דהוה לי למימר זה אפילו בשאר ימות השנה 
	ולא בליל פסח לבד.
שוב 
ראיתי דהאי מילתא במחלוקת היא שנויה דהכי גרסינן בחולין דף קו[footnoteRef:602] אמר רב נוטל אדם ידיו שחרית וכו', איכא דאמרי בשעת הדחק אין, שלא בשעת הדחק לא ופליגי דרב, ואיכא דאמרי אפילו שלא בשעת הדחק נמי וכו' דרב. והרמב"ם בפ"ו מהלכות ברכות דין י"ז[footnoteRef:603] מסתמות ד"ק נראה דפסק כמאן דאמר שלא בשעת הדחק, וכך כתב מרן בכסף המשנה שם[footnoteRef:604] וכן פסק בשו"ע ריש סימן קס"ג[footnoteRef:605] להידייא, וכ"כ הרא"ש וכן נראה דעת הטור שהביא דבריו ומסתמה שנמשך אחר אביו וסיימו בדבריהם 'ובלבד שלא יסיח דעתו מהם'. ואם כן הדרן עלן למה שהקשה דהא קא חזינן לפי דעת כל הפוסקים הנזכרים דמהני בכהי גוונא תנאה, ומ"ש בליל פסח ובפרט לפי דעת מרן שדחה דברי מרדכי וקאמר עלה שלא יכוון לכך וכו', דהרי בשאר ימות השנה נמי איכא שפיר תקנת חכמים וקא מהני בה תנאה וכי תימא משום דבליל פסח טרוד טובא בשמחת המועד וכו', וכי תימא משום דבליל פסח טרוד טובא בשמחת המועד וכו', גם בשאר ימות השנה יש לו טירחת עיסקי מלאכתו שהיא טורדת ביתר שאת ולכאורה צריך 
	ישוב לע"ד. [602:  עמוד ב'.]  [603:  נוֹטֵל אָדָם יָדָיו שַׁחֲרִית וּמַתְנֶה עֲלֵיהֶן כָּל הַיּוֹם וְאֵינוֹ צָרִיךְ לִטּל אֶת יָדָיו לְכָל אֲכִילָה וַאֲכִילָה. וְהוּא שֶׁלֹּא יַסִּיחַ דַּעְתּוֹ מֵהֶן. אֲבָל אִם הִסִּיחַ דַּעְתּוֹ מֵהֶן צָרִיךְ לִטּל יָדָיו בְּכָל עֵת שֶׁצָּרִיךְ נְטִילָה.]  [604:  ופסק רבינו כלישנא דקאמר דאפילו שלא בשעת הדחק שהרי סתם דבריו ולא חילק בין בשעת הדחק לשלא בשעת הדחק וכ"פ ה"ר יונה וכתב לא מפני שהוא לשון אחרון שאינו נקרא לשון אחרון אלא כשהלשון הראשון מביא הגמרא בסתם והלשון אחרון בלשון איכא דאמרי אבל היכא ששניהם מביא אותם בלשון איכא דאמרי לא נקרא לשון אחרון אלא הטעם הוא מפני שהנטילה מדרבנן ובשל סופרים הלך אחר המיקל. ול"נ עוד טעם אחר שכל מה שאנו יכולים למעט במחלוקת יש לנו למעט ולהכי נקטינן כלישנא דקאמר אפילו שלא בשעת הדחק והיינו דרב ולא תיקשי להאי לישנא ממאי דאמר רבינא לבני פקתא דערבות אתון דלא נפישי לכו מיא וכו'. דמשמע טעמא דלא נפישי להו מיא אבל שלא בשעת הדחק לא דאיכא למימר דה"ק אתון דלא נפישי לכו מיא אתם צריכין להתנות דאילו הוה שכיח לכו מיא לא הייתם צריכין ליכנס בטורח זה.]  [605:  צ"ל קס"ד-נוֹטֵל אָדָם יָדָיו שַׁחֲרִית וּמַתְנֶה עֲלֵיהֶם כָּל הַיּוֹם, אֲפִלּוּ שֶׁלֹּא בִּשְׁעַת הַדַּחַק, וּבִלְבַד שֶׁלֹּא יַסִיחַ דַּעְתּוֹ מֵהֶם; וְאִם מַיִם מְצוּיִים לוֹ, טוֹב שֶׁיַּחֲזֹר וְיִטֹּל יָדָיו, אֲבָל לֹא יְבָרֵךְ.] 


אות נב[יז]
מי ששואל אותו חברו כמה ימי הספירה בלילה זה יאמר לו אתמול היה וכו', מדוע 
	והרי מצות צריכות כוונה? 
כתב 
מרן בשולחנו הטהור בסימן תפ"ט ס"ד מי ששואל אותו בעל הבית וכו' ע"ש[footnoteRef:606]. נכתב בצידו עיין מ"ש הט"ז בס"ק ז' ונראה לי פשוט וכו' ע"ש[footnoteRef:607]. ולע"ד לכאורה יש לגמגם בזה דהא מלישנא דנקט מאריה דהאי דינא מר ניהו הר"ד אבודרהם שהובא בבית יוסף ואחריו נמשך מרן בשו"ע דנקט בלישנה משמע שאין תקנה אלא באומר לו 'אתמול היו כך' דאז וודאי לא יצא, אבל בעניין אחר לא דאם לא כן ליפלוג וליתני בדידה, ולימא דאם משיב כך וכך ימים לית לן בה, ואין צריך לומר אתמול הוה כך, וכן ראיתי להרב החבי"ב בכנסת הגדולה בהגהת ב"י שם דחה דברי מהר"ש הלוי שחלק חלוקים אחרים בדברי 
	מהרד"א מה"ט דכתיבנא ע"ש. [606:  מִי שֶׁשּׁוֹאֵל אוֹתוֹ חֲבֵרוֹ בֵּין הַשְּׁמָשׁוֹת כַּמָּה יְמֵי הַסְפִירָה בְּזֶה הַלַּיְלָה, יֹאמַר לוֹ: אֶתְמוֹל הָיָה כָּךְ, שֶׁאִם יֹאמַר לוֹ: הַיּוֹם כָּךְ וְכָךְ, אֵינוֹ יָכוֹל לַחֲזֹר וְלִמְנוֹת בִּבְרָכָה; אֲבָל קֹדֶם בֵּין הַשְּׁמָשׁוֹת, כֵּיוָן שֶׁאֵין זְמַן סְפִירָה אֵין בְּכָךְ כְּלוּם.]  [607:  ונ"ל פשוט שאם שואלו חבירו כמה ימים בספירה והוא משיב כך ימים ולא מזכיר בתשובתו היום כך ודאי לא יצא דעיקר המצווה שיאמר היום כך, וא"כ צ"ל דמיירי כאן דוקא באומר היום כך וכמ"ש היום כך כו'. וקשה לן למה לא ישיב היום כך וכך דהא אין זה אלא תשובה למי ששואל אותו ואין לה דזה הוא כמו שמונה סתם דכתב ב"י בשם הרמב"ם דיצא דמצות א"צ כונה אלא דוקא אם דעתו בפירוש שלא לצאת כמ"ש רמ"א בסמוך זה אינו דהא אשכחן בסי' תפ"ד שכ' הטור בשם הרא"ש דאם אין יודעים לברך ב"ה הוא מקריא אותם מלה במלה ומוכח התם דלא יצא הוא בזה דהא כתב הרי"ף שם אי בעי עושה כל הסדר תחלה בבית אחרים ואח"כ הולך לביתו ואוכל וע"ז קאי שם הרא"ש ועוד ראי' מסי' תרנ"ח ס"ז לא יתן ביום ראשון לולב לקטן קודם שיצא בו וכו' משמע בימי' אחרים שרי והא התם כשנותן לקטן הוא מקר' לו תחלה הברכה מלה במלה ואפ"ה הוא יוצא בו אח"כ אלא ודאי דזה דומה למתכוין שלא לצאת וא"כ ה"נ במשיב לשואל ע"כ, נראה לי דכאן לא מזהיר אלא לכתחלה שירחיק מזה מה דאפשר אבל אם אירע שאמר לו תשובה של יום זה ודאי לא יצא וצריך לחזור ולמנות בברכה, ובזה ניחא מה דקשיה למה לא יודיעו מנין יום זה אלא שלא יאמר היום אלא דנקט גווני דמעלי טפי במ"ש אתמול היה כך:] 

ונראה 
שהרב[footnoteRef:608] ז"ל הרגיש בזה בסוף ד"ק כמ"ש 'וקשה לומר וכו' ובזה ניחא וכו' עד אלא דנקט גווני דמעלי טפי' וכו' ע"ש, וכוונתו כמ"ש 'ובזה ניחא' וכו', הכי דהיינו לפי מ"ש הוא בתחילת דאם לא הזכיר היום לית לן בה, אם כן למה לא כתב מרן האי תקנה דיודיעו מניינא ולא יאמר היום, וכמו שהקשינו לכאורה ולזה תירץ דנקט גוונא דמעלי טפי, אבל עדיין צריכים אנו למודע"י דאמאי האי לישנא דאתמול היה כך הוא מעלי יותר מלשון אחר כי לא פירש הרב טעמא, גם עיקר ד"ק בזה הם תמוהים במ"ש בתחילה דכאן לא מזהיר וכו', דהרי בהידייא סיים מרן שאם יאמר לו היום כך וכך אינו יכול לחזור ולמנות בברכה, גם מאריה דשמעתא הרד"א נקט גם כן הכי, והיכי קאמר מר דצריך לחזור ולמנות בברכה הפך דבריהם ז"ל, וכעת ראיתי להרב נחפה בכסף בחלק אורח חיים בסימן ח' בדף כ' שהקשה ע"ד וכתב דלא הבנתי מאי קאמר וכו' ע"ש, אך ראיתי לו ז"ל שם שרצה ליישב בעד הט"ז דמ"ש מרן שאם יאמר לו היום כך וכך אינו יכול לחזור ולמנות בברכה היינו שאם יאמר לו לכתחילה לצאת ידי ספירה לא יכול לחזור ולמנות בברכה, לכן תיקנו שיאמר לו אתמול דליכא גוונא שיוצא ידי ספירה בהכי, אבל לעולם אם אירע שאמר לו היום כך וכך בלתי כוונה לצאת אלא להשיב שואלו דבר, צריך לחזור ולמנות בברכה כמ"ש הט"ז וזה נראה 
	אף שהוא קצת דוחק עכ"ל. [608:  הט"ז.] 

ולע"ד 
שזה הוא דוחק גדול ולא מקצת ולא מסתיים שהוא דוחק לבד אלא שגם לא ניתן ליאמר שהרי מרן נקט בלשונו לשון הזהב שאינו יכול לחזור ולמנות בברכה, ולשון זה מורה וודאי שאין כוונתו כלל לצאת ידי חובה בהי תשובה, אלא כוונתו היתה שיספור ויברך בערב כדין, ואמטו להכי' פסיק ותני שאינו יכול לחזור ולמנות בברכה, והיינו כמו שנתכוון שהרי קא יהיב טעמא שאמאי צריך שישיב לו אתמול לפי שאם ישיב לו היום הוא יוצא ידי חובה ממילא, ולא מצי תו למנות בברכה, ואם איתא שהכוונה שיאמר לו לצאת הוי לי לאודיעי ולא לסתום, גם הוי ליה ללמד דין זה בבא בפני עצמה ולימא שאם אמר היום כך וכך והיתה כוונתו לצאת יצא ושוב לא יכול לחזור ולמנות בברכה, גם מאריה דשמעתא הרד"א גופיה שם נקט הכי שאם אמר לו היום כך וכך נמצא שכבר מנה ואינו יכול לחזור ולמנות בברכה וכו' ע"כ, משמע פשוט דהכוונה שאם משיב היום אף שלא נתכוון לצאת בה דכל עצמו לא בא אלא להשיב שואלו דבר ממילא יצא וחשיב דכבר מנה ושוב לא יחזור ולמנות בברכה באופן דלפי הנראה האי פירוש שכתב הרב לא יתכן לפרש בדברי הרד"א ומרן, והדרא עלן דברי הט"ז בתימה. ומלבד כל זה הרואה יראה דהט"ז בעצמו לא נחית בהכי כלל, אלא עיקר חילוקו בין לכתחילה ובין בדיעבד, ולא אם כיון לצאת בזה או לא, וסבירא ליה מר דמ"ש מרן 'אינו יכול לחזור ולמנות בברכה' כל זה הוא לכתחילה שהזהיר בזה גם הרד"א גופיה נקט הכי 'ולפיכך יש ליזהר' וכו' דמשמע אזהרה בעלמא הוא ולכתחילה ולא לאיסורא ובדיעבד יכול לחזור ולמנות בברכה, אבל הדוחק בזה דמלישנא דמרן לא משמע הא דלכתחילה דייקא מיירי 
	וכמו שיראה הרואה.
והנה 
מה שהצריכו לזה הט"ז משום דבמ"א משמע דמצות צריכות כוונה ואם כן למה צריך שישיב אתמול, אפילו שיאמר היום לית לן בה כיון דלא כיון לצאת, וראיתי להפ"ח שתירץ על זה דמ"ש מצות צריכות כוונה היינו במצות דאוריתא, אבל מצות דרבנן אין צריך כוונה, ובספירת העומר סבירא ליה כמאן דאמר דבזמן הזה הוא דרבנן, לכן פירש שאינו יכול לחזור לברך ע"כ, והרב מקראי קודש כתב עליו וליתא דמרן פסק בסימן תר"ץ למקרא מגילה דאם לא כיוון לצאת לא יצא, והקשה שם על טור הרי גם במגילה דרבנן הצריך כוונה לצאת, ואף שה"ה[footnoteRef:609] כתב 'אולי הכל מודים במגילה', מכל מקום הבית יוסף שם תלה דין זה במחלוקת אם מצות צריכות כוונה, אם כן לדעת מרן אין חילוק וכו' ע"ש, וכתב ע"ד הרב נחפה בכסף שם לא ידעתי היכן מצא דסבירא ליה למרן הבית יוסף דבמגילה יש פלוגתא, דממה שהשיב שם על הטור אין ראיה, דאה"נ שהוא סבירא ליה כה"ה דהכל במגילה אלא דכוונת מרן להשיג על הטור ממה נפשך דאי סבירא ליה כה"ה קשה, אלא אף אם תאמר דלא סבירא ליה כה"ה אלא דתלי במחלוקת מכל מקום קשה דהוא פסק כמאן דאמר דצריכות כוונה, ואין לחלק בן מגילה לשאר מצות דאוריתא, דהא בבריתא קתני שמע קול שופר או מגילה אם כיין לבו יצא משמע שדין שופר ומגילה שוים, ומשום הכי השיג על הטור, ואם כן נסתלקה הקושיה מעל הפר"ח דאף דנחלק בן דאוריתא לרבנן, מכל מקום מגילה דינה כמצות דאוריתא מדהשוה אותה בבריתא, ושוב ראיתי להרב מקשה קצת בהלכות מגילה שהקשה זה ותירץ דשאני מגילה משום פירסום הנס או דהוי דברי 
	קבלה וכדאוריתא דמיא עכ"ל. [609:  מגיד משנה הלכות מגילה פ"ב ה"ה.] 

ואני 
הדל נלע"ד דיפה כיון מוהר"חא ז"ל בדעת מרן שהרי במה שהקשה על הטור שם בסימן תר"ץ כתב הכי דהא דאוקמוה למתניתין וכו' היינו כי היכי דלא תיפשוט מינה דמצות צריכות כוונה, אבל למאן דאמר צריכות כוונה אפילו בקורא כדרכו מתוקמא דאפילו הכי לא יצא עד שיכוין לצאת, מאחר שרבינו סתם דבריו כמאן דאמר צריכות כוונה וכו' ע"ש הרי משמע דהפלוגתא היא אפילו במגילה ולא מודו בה כולי עלמא, וקאמר דהטור סבירא ליה כאידך מאן דאמר. ואיברא אף אם נאמר דהטור כה"ה תעלה קושיה זו של מרן, אבל מכל מקום משטח לשון מרן לא משמע דקא מקשה הכי, אלא נקט כמאן דאמר וכו' משמע דאיכא פלוגתא אף בזה, ואמטי להכי קא מקשה ליה להרב פר"ח דהיכי יישב חילוק זה אליבא דמרן, ואיהו גופיה משמע דלא נחית להכי אלא דאוריתא ודרבנן שוים לעניין זה, דאם איתא הוי ליה למרן לפרש זה בבית יוסף, וגם שם בכ"מ[footnoteRef:610] הוי ליה למימר דדעתו כסברת ה"ה. ומ"ש ואם כן נסתלקת הקושיה מעל הפר"ח וכו' לא ידענא היאך נסתלקה, שהרי יש לומר דמצינו דברייתא נקטה ושמע קול שופר או קול מגילה וקא משוה מצוה דרבנן לדאוריתא נילף מינה הוא הדין לשאר מצות דרבנן ואין לחלק בין מגילה לשאר מצות דרבנן, ועיקר כוונת הברייתא דנקט לב' בסוג א' ללמד זה ובהכי מתחזקת קושיית מוהרח"א על הפר"ח דמכאן מוכח דאין חילוק ובשלמא לפי מה שתירץ מוהר"חא גופיה דשאני מגילה וכו' אתי שפיר דהשתא נוכל לחלק בין מגילה לשאר מצות דרבנן, ומ"ש בברייתא המגילה עם השופר הוא בדווקא, אבל מלשון הברייתא לחודא בלא הני טעמי שכתב הרב ליכא 
	לתרוצי בעד הפר"ח מידי וכאמור. [610:  כסף משנה.] 

ובעיקר 
דברי הט"ז ראיתי להרב אליה רבה שהקשה ע"ד ממה שסים הרד"א גופיה, אבל שאל מבעוד יום יכול לומר לו כך הם ע"כ, וקשה הא אפילו בין השמשות מותר בכך וכך, אלא על כורחך אם שאלו בין השמשות אם אמר כך וכך אינו יכול למנות אח"כ, ועוד קשה דאם כן למה ליה למימר אתמול לימא כך וכך בלא היום וכו' ע"ש, ולע"ד י"ל בעד הט"ז דסבירא ליה דמה שסיים הרד"א יכול לומר לו כך וכך אם לאו דוקא נקט אלא הוא הדין אפילו אמרו היום דהא עיקר החלוק הוא בין אם שאל בית השמשות או מבעוד יום ומוכרח דאהאי גוונא דנקט בתחילה בבין השמשות עלה סיים בסיפא ואמר דאם היה מבעוד יום יכול לומר לו, וגם דהא אף לפי דברי הרב אליה רבה שכתב דבבין השמשות אף אם אמר כך וכך אינו יכול למנות, צריך לומר נמי דהא דנקט ברישא היום לאו דווקא אם כן אף לסברת הט"ז אמינא לך לדידיה הא דנקט בסיפא כך וכך הוא הדין אם אמר היום ולא דווקא 
	וכמ"ש.
ולעניין 
קושיה ב' שהקשה דאם כן למה ליה למימר אתמול וכו', כתב כתבנו לעיל דהט"ז גופיה הרגיש ביה ותריץ לה דנקט גווני דמעלי טפי במ"ש אתמול היה כך ע"כ, ונראה טעמו לפי אם נקט תקנה שיאמר כך וכך איכא למיחש שקרוב לטעות ולסיים מילת 'היום', אבל כשאומר אתמול ליכא למיחש מידי. ואה"נ כשאומר כך וכך בלבד הוי כאתמול ולין לן בה וכדברי 
	הט"ז[footnoteRef:611]. [611:  כתב ילקוט יוסף (שם סי' ד) הואיל ונחלקו הפוסקים אם מצות צריכות כוונה, כמבואר בבית יוסף (סימן ס וסימן תקפט), ולדברי האומרים שאין המצות צריכות כוונה, כל ששמע מהשליח צבור, או אדם אחר, את הברכה והספירה של העומר, אף על פי שלא נתכוון לצאת ידי חובה, נראה שיצא ידי חובה בשמיעתו, ולא יוכל לברך אחר כך כשיספור בעצמו. ואף על פי שההלכה היא שמצות צריכות כוונה כמבואר בשלחן ערוך (סימן ס ס"ד), מכל מקום בספק ברכות יש לחוש להאומרים שאין מצות צריכות כוונה. הילכך טוב הדבר שיאמר בפירוש בתחלת ימי הספירה, "אני מכוין שבכל לילה מן הלילות של ספירת העומר בשנה זו, שלא לצאת ידי חובת הברכה והספירה של העומר בשמיעתי אותם מפי השליח צבור, או אדם אחר, אלא רק כשאברך ואספור העומר בעצמי". [חזון עובדיה על הלכות יום טוב עמוד רל]. ועוד כתב (בסי' לו) מי ששאל אותו חבירו אחר השקיעה, כמה הלילה לספירת העומר? ישיבנו: אתמול היה כך וכך לספירה, שאם יאמר לו היום כך וכך (אפילו בלשון לעז) לא יוכל לברך אחר כך על ספירת העומר, משום דקיימא לן שאם מנה ולא בירך יצא. ומכל מקום אם ענה רק המספר של הלילה ההוא, ולא אמר תיבת "היום" יוכל לחזור ולספור בברכה. אבל אם אמר היום כך וכך, אפילו ענה בלשון לע"ז, אינו יכול לברך על העומר באותו לילה. וכן אם ענה לו "היום כך וכך לעומר", אף על פי שלא כיון בליבו לצאת ידי חובה, מכל מקום אין לו לחזור ולספור שוב בברכה. אך אם בשעה שאמר היום כך וכך נתכוון בפירוש שלא לצאת ידי חובה, חוזר וסופר בברכה. [ילקוט יוסף על המועדים עמוד תכה. יחוה דעת חלק ו' סי' כט. חזו"ע על הל' יו"ט עמ' רמו].] 


אות נב[יח]
מדוע אין קורין הלל בשבת?
הרב 
בית דוד ז"ל באורח חיים בהלכות ראש חודש בסימן קלא אייתי בידיה מ"ש הלבוש דאין חייבין לקרות הלל אלא ביום דאיקרי מועד ואקרי קודש וכו', לפיכך אין קורין הלל בשבת אף דאקרי קודש משום דלא אקרי מועד וכו' ע"ש, והוא ז"ל דקדק למה לא נהגו לקרות הלל גם בשבת בדילוג וכו', ואפשר לומר משום שאמר פרק כל כתבי[footnoteRef:612] הקורא הלל בכל יום הרי זה מחרף ומגדף, ופרש"י שנביאים הראשונים תקנו לומר לפרקים והקורא תמיד אינו אלא כמזמר שיר ומלוצץ וכו', ולכן בר"ח שהוא לפרקים תקנו דהוי קריאתו לשבח, אבל בשבת שהוא 
	קרוב דמי לקורא בכל יום עכ"ל. [612:  שבת קיח ע"ב.] 

והנה 
הגם דהרב כתב טעם זה בדרך 'אפשר', מכל מקום נלע"ד דהכי טעמא לא יתכן כלל והדבר מוכרע מעצמו, דאם אמר בש"ס האי מילתא על הקורא תדיר בכל יום היכי מצינן אנן לאוקמי גם כן בהא דמשבת לשבת להשוותו לאומר בכל יום דאם כן הוי ליה למימר הקורא הלל בכל שבת ואתייא הא דבכל יום כמכל שכן אלא לאו, דווקא בכל יום ויום, והכי דייק לשון הש"ס ורש"י להידייא דלא שייך הכי טעמא דמתלוצץ, אלא כקורא תדיר מעשים בכל יום, אבל הא דמשבת לשבת פשיטא דלא נחית בלשון תדיר ואיני יודע היאך נחה דעתו בטעם זה, הא אין עליך לומר אלא בטעם הלבוש ומה שדיקדק הוא דאמאי לא אמר לקרותו בדילוג וכו' לא אירייא כל כך דמ"ש אין לקרות הלל אלא ביום דאקרי מועד ומקרא קודש היינו אף בדילוג כמו חול המועד של פסח שהוא מועד ומקרא קודש ואנו אומרים בו הלל בדילוג, אבל בשבת דלא אקרי מועד אין לקרותו כלל אפילו בדילוג, דאף בדילוג סוף סוף הוייא קריאה דרובו ככולו, ומשום הכי יש מקומות שנהגו לברך לקרות 
	אף כשקוראים בדילוג.





הלכות ראש השנה

אות נב[יט]
קושיה על הלבוש שכתב שאין לומר מלוך 
	על כל העולם כולו שהוא כפל. 
סימן
תקפ"ב ט"ז ס"ק ג' כתב הלבוש שאין לומר מלוך על כל העולם כולו שהוא כפל, ונראה לי דמצינן הרבה פעמים דרובו ככולו וקמ"ל כולו ממש עכ"ל. ולע"ד קשה דאף דבעלמא אמרינן דרובו ככולו התם היכא דאפשר ושייך נימא הכי, אבל הכא אף אם נאמר מלוך על כל העולם בלא מילת 'כולו' לא שייך למשמע אלא הכל, והיכי אפשר להבין דארוב העולם הוא מלך ולא אשארא חס ושלום דמלכותו בכל משלה, ואם כן צדקו דברי הלבוש שכתב דאין לומר מילת 'כולו', ויש מקום לומר שהיא גופה תכלית דברי הט"ז דמה שאנו אומרים מילת 'כולו' הוא לומר דלא הוי האי כל בשארא דרוב בכל דלא שייך זה לגבי מלך מלכי המלכים 
	הקב"ה אלא כולו ממש. 


אות נב[כ]
סתירה בבית יוסף בנושא שאין רואים בו סימן 
	ברכה. 
סימן 
תקפ"ה ט"ז ס"ק ז' 'וצריך עיון על הבית יוסף שכתב ביורה דעה סימן ע"ר[footnoteRef:613] במוכר ספר תורה דאינו רואה בו סימן ברכה, ודייק מינה דאיסורא יש למוכרו, וכאן כתב להיפך', שמשמע דאיסורא ליכא והניחה בקושיה. והרב אליה רבה שם בס"ק י"ז תירץ דשאני הכא דמצוה עושה עכ"ל. ולע"ד קשה שהרי הרואה יראה דמרן קא אתי עלה משום דלא משמע כן משטח הלשון דהכי כתב דאם יש צד איסור בדבר לא הוי ליה למימר אין בהן סימן ברכה דמשמע דלית בהו איסור אלא שאין רואין סימן ברכה ע"ש, הא קמן דסבירא ליה מר דמשפט הלשון זה הוא דמודה דליכא ביה איסורא, ואם כן מ"ל הכא מ"ל התם הוא הלשון סוג א' ולא משמע לחלק ביניהם, והדרא הקושיה לדוכתה דהיאך ביורה דעה דייק מן הלשון הזה בעצמו דבא לכלל איסור, וכן הקשה הרב כנסת הגדולה 
	בשייר בסימן תס"ח ע"ש.  [613:  בד"ה ומ"ש אפילו אין לו מה יאכל.] 




הלכות יום הכיפורים

אות נב[כא]
אם כהן עבר ועלה במנחה, האם שאר 
	הכהנים צריכים לצאת מבית הכנסת?
כתב 
מרן בשו"ע בסימן תרכ"ב ס"ד אין נושאין כפים במנחה ביום הכיפורים, וכהן שעבר ועלה לדוכן הרי זה נושא כפיו ואין מורידין אותו ע"כ, וראיתי להרב ברכי יוסף נר"ו דכתב דיש מסתפקין אם כהן א' עלה לדוכן שהדין הוא שישא כפיו אם שאר הכהנים עקרו רגליהם בעבודה אף שעדיין לא עלו אם יעלו עתה דכבר חד מינייהו קדים ונשא כפיו או דילמא הוא לבדו ישא ולא חיישינן לפגם אחרים. ונ"ל דטוב הדבר שיצאו מבית הכנסת ולא יעלו עמו עכ"ל. ולכאורה קצת קשה אמאי הצריך הרב נר"ו להוציאם מבית הכנסת דמה בכך אם נשארו בבית הכנסת ולא יעלו עמו, דנראה דליכא בכהי גוונא פגם אחרים כיון דפשיטא לן מדינא דאין נושאין כפים, וזה לגרמיה הוא דעבד ומנה וטעה ולא חיישינן לפגם, אלא היכא דמדינא יש נשיאות כפים באותו זמן אלא דיש ביניהם איזה אחרים שמאיזה סיבה לא מיחייבי ולא נודע טעמא דידהו לכולי עלמא. אבל בכהי גוונא שהזמן גורם שכולם פטורים מלישא כפיהם אפשר דלא ניחוש לשום פגם האחרים, ואפשר דגם בזה יש לומר דלא כולי עלמא דינא גמירי דאין נושאין כפים במנחה, והן רבים עתה עם הארץ, לכן אם ישארו בבית הכנסת ולא יעלו עם זה שעלה יאמרו על המחנה הנשאר שהם פגומים, לכן 
	משום ספק זה כתב הרב דטוב שיצאו. 

אות נב[כב]
מדוע מקדימים את לבישת הטלית להנחת 
	תפילין?
כתב 
מרן בשולחנו הטהור בסימן כ"א[footnoteRef:614] ס"א אחר שלבש טלית יניח תפילין שמעלין בקודש ע"כ, ראיתי להרב דגול מרבבה שכתב ע"ד מרן דמשמע מזה שהתפילין יש להם קדושה יותר מציצית לכן מקדים ציצית לפי שמעלין בקודש, ותימה דאדרבה משום קדושתן היה להקדימן כמ"ש פרק כל התדיר[footnoteRef:615] כל המקודש מחבירו קודם חבירו[footnoteRef:616], אבל בבית יוסף מבואר טעם שציצית קודם משום ששקולה כנגד כל המצות או משום תדיר עכ"ל. ולע"ד אפשר ליישב דמ"ש מרן שמעלין בקודש הכי קאמר משום דמצות ציצית מעולה מהטעם שכתב בבית יוסף ששקולה כנגד כל המצות וגם אמרו דהזהיר במצות ציצית זוכה ורואה פני שכינה, וזוכה שמשמשים אותו ב' אלפים וח' מאות כמ"ש הטור בסימן שקודם זה, לכן מקדימין למצות ציצית בתחילה, הדר תפילין, ומ"ש מעלין בקודש הוא לעניין הקדימה והוי שפיר כמתניתין שאמר כל המקודש שכתב כן ונתן טעם לדבריו בבית יוסף משום ששקולה ככל המצות, וכ"כ הב"ח[footnoteRef:617] וסיים בה דהתפילין היא מצוה יחידית ומי[footnoteRef:618] שכולל כל המצות קודם בזמן ובמעלה ע"ש, ואם כן שייך למימר על מצות ציצית שמעלין בקודש על ענין 'הקדימה'[footnoteRef:619] ובזה לא נשאר תמיהא 
	על מרן ממתניתין וכאמור. [614:  צ"ל סימן כ"ה]  [615:  זבחים פט ע"א.]  [616:  צ"ל את חבירו.]  [617:  בריש סימן כה'- נראה דהא דמקדים להתעטף בציצית הוא לפי שציצית באים כדי לזכור כל המצות, אבל התפילין היא מצוה יחידית, ומה (ציצית) שכולל כל המצות הוא קודם בזמן וקודם במעלה ועוד כי ע"י קיום מצות ציצית הוא נזכר לקיים מצות תפילין]  [618:  צ"ל ומה.]  [619:  כלומר שמכיון שמצוות הציצית חשובה יותר מהתפילין לכן 'מעלין בקודש' להקדים אותה לתפילין.] 

ובזה 
תשובה מוצאת למ"ש הלבוש בכלל ד"ק ועוד כתב בשו"ע טעמא משום שמעלין בקודש וכו' ע"ש, ולע"ד כפי מ"ש אפשר דמ"ש בשו"ע הוא מכוון להטעם שכתב בבית יוסף, וגם לע"ד י"ל טעם כעיקר להקדמת ציצית לתפילין משום שאמר בסוף פרק שואל[footnoteRef:620] "בכל עת יהיו בגדיך לבנים"[footnoteRef:621] זו מצות ציצית, "ושמן על ראשך אל יחסר" זו מצות תפילין, והביאה הטור בסימן הקודם, ואם כן כיון דאשכחן דאקדמיה קרא אנן נמי מקדימיה לה, והיינו טעמיה דהטור ודעימה. ודמי קצת למ"ש לקמן בסעיף ו'[footnoteRef:622] דיניח של יד תחילה ואח"כ הראש, וכתב המ"א[footnoteRef:623] והט"ז[footnoteRef:624] משם הבית יוסף דכתיב "והיה לאות על ידכה" והדר 
	"ולטוטפות בין עיניך" ע"ש. [620:  שבת קנג ע"א.]  [621:  קהלת ט, ח.]  [622:  צ"ל סעיף ה'.]  [623:  בס"ק יא'.]  [624:  בס"ק ד'.] 

מיהו 
לפי זה י"ל לכאורה אעיקר דברי מרן בבית יוסף שכתב אע"ג דגבי תפילין וכו', שאני התם דכתיב "והיה לאות על ידכה" וכו' אבל הכא דאין לנו קדימה למצות ציצית אלא מאסמכתא בעלמא וכו' ע"ש. והנך רואה דכפי הכי טעמא שכתבתי אנן בעניותין תיקשי לכאורה דגם הקדמיה לציצית אשכחן לקרא שהקדימן ולא אסמכתא בעלמא היא. ואפשר דסבירא ליה למרן דאכתי יש חילוק דגבי תפילין הקדימן הכתוב בעיקר מצוותן להידייא משאין כן גבי ציצית דאינו אלא לפי הדרשא לסברת ד"א, אבל פשטיה דקרא כמ"ש התם 
	בתחילה ע"ש. 

אות נב[כג]
טעם שאנו אומרים במוסף שבת ור"ח שחלים בחנוכה על הניסים אע"פ שאין מוסף בחנוכה.
טעם 
שאנו אומרים במוסף שבת ור"ח שחלים בחנוכה על הניסים אע"פ שאין מוסף בחנוכה, י"ל משום דמעיקרא כשתיקנו לנו חז"ל ח' ימי חנוכה בכ"ה בכסליו מוכרח שיש בהם שבת ור"ח, והם אמרו שבשמונה ימים הללו מיבעי לן לומר על הניסים בכל התפילות, והוי שפיר עניינו של יום ומטביע שטבעו 
	חכמים. 

אות נב[כד]
האם עדיף להמעיט בתפילה בכוונה מאשר 
	תפילה ארוכה בלא כוונה ?
כתב 
הטור באורח חיים סימן א' אחד המרבה ואחד הממעיט ובלבד שיכוין לבו בתחנונים, כי טוב מעט בכוונה מהרבות בהם בלא כוונה ע"כ. וראיתי להט"ז בס"ק ג' שכתב וקשה ממה נפשך אי מיירי תחילה במרבה בכוונה למה ישוה עם הממעיט, ואי בלא כוונה למה אמר אח"כ 'כי טוב' יותר, ומתחילה השוה אותם ותירץ ע"ש[footnoteRef:625]. ולע"ד נראה דהכי פירושו אמר המרבה וכו' והיינו תרוויהו אם היו שלא בכוונה הם שווים, אבל 'ובלבד' שאימתי נימא דהמרבה עדיף שיכוין לבו בתחילה והראיה שהרי טוב מעט בכוונה מהרבות בלא כוונה, אבל אם המרבה היה בכוונה פשיטא דעדיף מהממעיט אף שהוא ג"כ בכוונה, אי נמי י"ל על פי זה דהכי קאמר אחד המרבה וכו' והיינו אם שניהם בלא כוונה הם שווים ובלבד שאימתי הממעיט יותר טוב כשיכוין לבו אז אמר 'כי טוב' מעט וכו'. ובזה אזלה לה קושיית הט"ז, והרב יד אהרן פירש הכי דמי שיש לו אונס ואינו יכול להאריך וממעט בתחינה ואומר בכוונה נחשב להשי"ת כמו אותו שיש לו פנאי ומאריך בכוונה, וכראייתו ראיה מעולת העוף ועיין בט"ז עכ"ל. וכיון בזה לתרץ קושיית הט"ז ולכאורה עדיין קשה למה קראו אח"כ 'כי טוב' יותר, וכהי גוונא יש להקשות לפרוש המ"א ע"ש, ופירש הרב יד אהרן נראה שהוא כפירוש המ"א[footnoteRef:626] ואין כל חדש, ואיך שיהיה לכולי עלמא המרבה בכוונה בתפילה פשיטא דיותר טוב מהממעיט בכוונה, דהוא אחד מג' דברים שמאריכין ימיו של אדם כמ"ש פ"ט דברכות[footnoteRef:627] וחד מינייהו הוי המאריך בתפילה והיכי עביד מפיש ברחמי ע"ש, ומוכיח דמפיש בכוונה, וממעיט בכוונה עדיף מהמרבה שלא בכוונה וגם בעסק התורה הכי טוב שילמוד במתון על מי מנוחות דף אחד מהלומד במהרה כמה דפים בלא כוונה כי אין הקב"ה מונה דפים אלא עתים זמן ושעה מה שיעסוק בעבודתו 
	בכוונה מלב ונפש. [625:  ונראה ע"פ דמצינו בפ"ק דשבת דף י' רבא חזיה לרב המנונא דקא מאריך בצלותין אמר מניחין חיי עולם ועוסקין בחיי שעה, והוא סבר זמן תורה לחוד כו' ועד"ז שפיר אמרו א' המרבה בתפלה כרב המנונא דס"ל זמן תורה לחוד כו' ואחד הממעיט בתפלה כרבא שכוונתו לעסוק בתורה, וע"כ מסיים שפיר ובלבד שיכוין לבו לשמים כלומר באותו ענין שממעט בתפלה הוא לש"ש ועפ"ז אמר רבינו כי לפעמים הוא ריבוי התפלה סיבה לשלא יוכל לכוון וא"כ טוב לקצר ולכוון ע"כ אמר אחד המרבה ואחד הממעיט מטעם שיהיה לו כוונה וע"כ סיים ובלבד כו' פירוש שהמיעוט שהוא ממעט הוא לסיבה שיכוין לבו לשמים, כי טוב יותר למעט בכוונה ממי שמרבה בלא כוונה וזהו סיבה שממעט שיהיה לו כוונה כנ"ל נכון.]  [626:  בס"ק ו'.]  [627:  דף נא ע"א.] 


אות נב[כה]
למה כתב הטור והשו"ע לומר עולה חטאת, צ"ל 
	להפך?
נשאל 
המ"א שם בס"ק ח' למה כתב הטור והשו"ע לומר עולה חטאת הלא קי"ל פ"י דזבחים דחטאת קודם לעולה וכו' ע"ש מה שתירץ[footnoteRef:628], דלע"ד הוא דוחק דאם כן הוי ליה להטור ומרן לחלק האי חילוקא בין אם ידע שחייב חטאת או לא, ומדלא חילקו משמע סתמא לכן אפשר דלאו דווקא נקטי שיקראם כן אלא לומר שיקרא אלו הפרשות וכו' ואין הכי נמי שיקראם כדינם, ולא נחתי השתא לומר איזה קודם או אח"כ, וגם כיון שאינם אלא לזכרון לא קפדי בהו רבנן, ותדע דהא השתא אין כל ישראל רגילים בכל אלו הפרשות דלא קבעום חובה אלא למי 
	שירצה והוא פנוי טוב לאומרם. [628:  נשאלתי למה כתב הטור והרב"י בשו"ע לומר עולה כו' חטאת, הלא קי"ל פ"י דזבחים דחטאת קודם לעולה וכ"כ רש"י פ' תזריע ע"ש ברא"ם ונ"ל דאמרינן בזבחים דף ז' למה חטאת קודמת לעולה משל לפרקליט שנכנס למלך ריצה הפרקליט נכנס דורון אחריו ע"ש, והתוס' כתבו עולה דורון הוא אף על גב דאעשה מכפרת יותר מחטאת וכו' ע"ש פי' דאיתא בגמ' חטאת מכפרת על חייבי עשה מקופיא ועולה מכפר מקיבעא אעפ"כ כשקרב חטאת ראשונה א"כ כבר כיפרה על חייבי כריתות ועשה א"כ עולה הוי דורון אבל באמירתינו כתב הטור שלא יאמר יה"ר אחר פ' החטאת שמא אינו חייב חטאת והוי כקורא בתורה ועולה מכפרת אעשה דאמרינן בגמרא אין לך אדם שאינו מחויב עשה א"כ יאמר עולה קודם שהיא מכפרת כדאיתא בזבחים שאין לך אדם בישראל שאינו מחויב עשה כנ"ל אבל כשיודע שנתחייב חטאת יאמר חטאת קודם] 


אות נב[כו]
מדוע הביאו ראיה על לבוש של אדם שצריך 
	לדקדק שלא ילבש אותו הפוך מתלמיד חכם?
סימן 
כ' כתב הטור וידקדק בחלוקו ללובשו כדרכו שלא יהפוך הפנימי לחוץ דכאיתא בשבת איזהו תלמיד חכם וכו' ע"ש[footnoteRef:629], וכתב המ"ד בס"ק ב' קשה שפתח בכל אדם ומייתי ראיה מתלמיד חכם, ועוד דתחילה אמר 'ללובשו כדרכו' וגבי תלמיד חכם נקט 'להפכו', ונראה דחדא מתרצה לחברתה וכו' ע"ש, ולע"ד אין במשמע דברי הטור בהכי אלא הכי קאמר שידקדק שלא יהפוך הפנימי לחוץ שאם לבשו כן צריך לחזור ולהפוך אותו כדרכו, ועל זה קמסיים בה כדאיתא בשבת וכו', ומה שהקשה שפתח בכל אדם וכו', לא קשיה דבעניין כזה שאין בו שום יוהרא כל הרוצה לעשות עצמו ת"ח עושה, ומה בכך דזהו דרך כל הארץ קטן וגדול שמדקדק בזה דומייא דתלמיד חכם, וכל אפייא שוים בזה ולכן הביא ראיה מהא דשבת, ולפי זה גם כל אדם אם אירע לו שנהפך הפנימי לחוץ צריך להפכו כדרכו, ולאו לכתחילה קאמר בלבד כמ"ש המ"ד אלא הכי קאמר הטור שידקדק בתחילה ללובשו כדרכו כיון דצריך להפכו אח"כ, ואין חילוק בזה לתלמיד חכם לשאר אינשי ואף דעיקר המימרא לתלמיד חכם אמרוה נהוג 
	עלמא שבזה כולנו חכמים. [629:  ואמר רבי יוחנן איזהו תלמיד חכם שמחזירין לו אבידה בטביעות העין זה המקפיד על חלוקו להופכו (שבת קיד ע"א).] 



אות נב[כז]
מדוע הטור שכתב ולא יגלה את עצמו עד שישב, 
	לא הביא את המקור מהגמרא בתמיד.
סימן 
ג' כתב הטור ולא יגלה את עצמו עד שישב וכו', והקשה הרב יד אהרן דאינו יודע אמאי השמיט מ"ש בתמיד תוב וגלי וכסי וקם[footnoteRef:630], דהיינו אחר שעשה יכסה קודם שיקום והניחה בקושיה. ולע"ד י"ל דממילא נפקא חדא מאידן ילפינן לה דכיון דכתב דבתחילה קודם שישב אל יגלה עצמו משום צניעות, אם כן הוא הדין כשיקום צריך שיתכסה קודם מהכי טעמא שלא יתגלה ולא הוצרך הטור להאריך, וגם מרן בשו"ע לא כתב אלא כמ"ש הטור ולא כתב וכסי 	וקום משום דהוא הדין והוא הטעם. [630:  א"ל רב לחייא בריה וכן א"ל רב הונא לרבה בריה חשיך תקין נפשך וקדים תקין נפשך כי היכי דלא תרחק תוב וגלי כסי וקום (תמיד כז ע"ב). פרש"י - תוב וגלי כסי וקום. וכשאתה נפנה שב תחלה ואח"כ גלי ותעשה צרכך ואל תגלה מעומד וזהו צניעות שלא יראוך: כסי וקום. קודם שתעמוד עצמך כסה לאחר שעשית צרכך.] 


אות נב[כח]
האם נשים יכולות לעשות ציצית?
כתב 
מרן בשו"ע בסימן י"ד ציצית שעשאו גוי פסולה וכו' האשה כשרה לעשות ע"כ, וכתב המ"א ס"ק ב' צריך עיון דהא בכל מקום דרשינן בני ישראל ולא בנות ישראל כמ"ש בקידושין ובמנחות ממעטי גוי ונשים מבני ישראל עכ"ל. ולא ידעתי מה חידש בזה שהרי מרן בבית יוסף הביא לנו הא דהנשים עושים ציצית משום "בני ישראל" ור"י וסיים אבל בשם מהר"מ מצאתי דאין להם לעשות ציצית משום דכתיב "בני ישראל" וכו', ואח"כ הסכים מרן לדבר המכשירין וכן פסק שבשו"ע, ואין לומר דעיקר קושיית המ"א אמאריה דהאי דינא מדהכי דרשו להידייא בש"ס הרי זה נכלל בדברי רבינו משה דפליג עלייהו וקאמר משום דכתיב "בני ישראל" לאפוקי נשים ובוודאי דלא מדידיה קאמר אלא משום דכן דרשי בש"ס, ולפחות הוי ליה להמ"א להביא דברי המהר"מ ולסיועי מהש"ס ולא לעשות קושיה מדידיה כיון דמחלוקת הראשונים היא ומרן הסכים במכשירין ובשיטתייהו פסק בשו"ע ומאי קא מקשה צריך עיון 
	על מרן בזה.
          אות לטובה                  אות ב
	

תם ונשלם שבח לאל בורא עולם
ברך רחמנא דסייען מריש ועד כען.
בילא"ו יילא"ו
[image: ]


[image: תמונה שמכילה לבן, עיצוב

התיאור נוצר באופן אוטומטי]


 לעילוי נשמת 
גאון ישראל ותפארתו, פוסק הדור,    מרן מלכא, בקי בכל מכמני התורה, שרבים השיב מעוון

מרן מורנו ורבנו ועטרת ראשנו
הגאון הרב, פאר הדור

ר' עובדיה יוסף בן יעקב וגורג'יה זצוקללה"ה


נלב"ע ג' מרחשוון ה' תשע"ד
ת.נ.צ.ב.ה


























[image: ]
 לעילוי נשמת 
חיה עישה בת מרים
רחל בת גרז'
נלב"ע ה בכסלו ה'תשע"ז
סילביה חזן בת רחל 
נלב"ע יא בסיון ה'תשמ"ז
סלחה חזן בת שרה
אליס מאמיה בת סלחה
שרינה ירחי בת סלחה
גרז' עסיס בת חוה
לינדה לניאדו בת סלחה
גרז' עסיס בת רחל
אולגה בת חוה
מונה בת חוה


ת.נ.צ.ב.ה.




























[image: ] לעילוי נשמת 
יעקב חזן בן סלחה
נלב"ע ב תשרי ה'תש"ן
משה עסיס בן לונה
אליהו ויינטה בן אסתר
נלב"ע כ"ח טבת ה'תשע"ה
עזרא פיצוטו בן אסתר
נלב"ע כ"ח סיון ה'תשכ"ז
יעקב ג'ק עסיס בן גרז'
סלים עסיס בן גרז'
אדווראד עסיס בן גרז'
ניסים עסיס בן גרז'
אברהם מאמיה בן אליס
גמיל עסיס בן גרז'
שלמה לניאדו בן לינדה
ציון מאמיה בן חוה
מוייז טוטח בן סלחה
בנימין בן לונה לינדה
רחמים בן אסתר
חיים בן רוזין
מרדכי בן סלחה
נלב"ע א מנחם אב ה'תשע"ח
ת.נ.צ.ב.ה.



















[image: תמונה שמכילה לבן, עיצוב

התיאור נוצר באופן אוטומטי] לעילוי נשמת 
הרב סאלם בן יחיא וג'מילה זכריה
יעקב בן חסן רד'א 
פנחס בן ליזה פרץ
משה בן שושנה פרץ
אברהם עסיס בן חיה (עישה)
רפאל עסיס בן חיה (עיישה)
לינדה עסיס בת חיה (עישה)
ניסים בן שרינה
משה ירחי בן שרינה
חיים כהן בן מרים
נלב"ע יז בחשון ה'תשפ"א
גליה בת יחיא וחיסן ג'מיל
נג'מה בת יחיא ג'מיל
יהודית לוי בת סלחה
מלכה חזן בת חוה
יובל זהוראי בן משה ושושנה
נלב"ע ד שבט ה' תשע"א
ת.נ.צ.ב.ה









image3.png
Yoy Yoy e

b

FIORE oy * I PYPS 1937 6ty 3 v YoM
aupn, (:mv Y3930 BB LD * 0UNE Y NI D nyvpn
Ny

H 2o s 6
Bk o g ' 755 3
Ry

2033706 0 93 ot 06 1 85 e
©3 706 56c 75 08 06,120 D0p 06 156
55 “0b chod ol ot 1 faoe 0
% oo oo e oer  ombar
08 5 035 " ofe 1196 S 8035
571 $5urcks o vseoronss o Foch
125 08 0 3301 o 09w b 0.3
SR ERoE 52588 > g BB e o>
9817 240306 o 6 17 o 3 iy
548 w5 o3 b 350 5610933 8
17 5962 5p ol gin- L v o e
358 5 27 12 9p3 v b0 5 wson T
WOBE 7 o 5343 1 0 o
12 B T b 13 31 o0 Eromnips
525§ ob s 13 ot 10 Conord
iy o6 ' o o 755 v
A )5 e ko v

ER

709 3705 190 o3 3o o fo NI
B9, 53 4 93 o5 33 oks 9>

T52'0 3020 oo opink w6 9 5
3593 €70 syt o1
38 1mdern 6" o e 8 DT 0D
e >m y0p 7t 7 i o
0 o0 £ ook > Y1 am T
393p00m w1t 13 2 3 s
© P fim T 58 > TwEws o oo
3 558 e 173 58 TS5 ' b2 o
v 15 hog oon U 730 £ 3o

T PYED D535 0 1o e Finios 1
755 b’ o>
B foms m opors ohro IBINY

97 1 oo hyon e
S 53 162 b bon o oo 1 >
£30 0t 55 g w1 D o6
D 7 ‘2305 o abm e 6 15 15
R T e
820001 0700 b o on 2y
553 1e8 03 36 s 53 ot o
DU 1 W B T s 91
2530 o 7 oouon 6 sy o
e
T 'n2 6 n 50 o950 oo oapon
57379 55 oo 1 09 >
ey

73 1R oma Vs i 5 IIND
‘D5 2'> buslnme onlefac
0h p0b ohwn 1mp o I b g
1679 % pevpn bp ' P okt
"0 0 ' oo "o o b v
275 oo $9 7008 Bl o 88 P 3
qponpn W0 "o o pord oo MY
150 4953 o> “porc e um )
"ap 3w ppns e o 33 6w
#5753 558 533 13953 o rkon
555 0 0 63 £3r0 > 30 by
3157964 3752 0wm # ‘mpn-pwn'h
ovost ot £ o500 P om0 T
g o 35w fos 1 ok s
5753 WD 197 ' 503 BV AL gD
Frbm3n 0 e i b Fof 35
NP £ T £ e o Pt
£59 750t b 05 gApLp o i B>
“rp3 brer . fon 3 19l "o 8o 1o
rivosi o Forimperie "B epy
P> 202 chiod fiven et s o
23 o s 35 w358 S o 0
37 ik o 10 T poEm ko i
o3 £ b povep 132913 ' s 7955
15P E0R> D oo "ot o b
014ian o 03 pom 1£p 5o €36 o
500> 0 1bes e
S v o o 2 P iy
53 1op > o1 522 o b0 o '
£ o pon o0 P> £ "o e Sy
i b 6 b 58 - S e
oo o 23 o g DrvSppe vie
37 oo e, Yo sbon 79 1570 ooy
1572559 1 bon I D3IYD P €5 46
£30100b g 97D o3 6T 75 hzmn
forfom 150D S pid o wep b
P07t PO o G 1
S35 3 oc3n o o 3 oummc e
55500 TR 2 ED 1 pon 3200
£okom owm b b s 195

E¥

8 oot Ly o 7 o> A

820 porE 0 s 1o

Webom 2 pb i 100k  ora3 e DL

8 2> 645 863093 0% 55 52 20 ohe

3255 5% b 63 5% opon b Fobe 11

53 1S 53226 51008 DI S92 06
TN





image4.png
Yitzchak Yosef % qow PRt
‘The Rishon Lezion Chief Rabbi of sracl 0 "o 3 T oK

>onToie

oo Tan 73,7703
97237

7R Y D I TP 139 7N 53 WK I WS T Sk
TRy Ky 21 137 13 DA KUHY TN BT FD NI 10 PN 50
3T KP3T PO TS ST D3N Y A A B I 3N BT
PR TR K3 TS G 7T P TPOY IS 3 XD N
T Fupp—————
O PTG a1 73 7 SN P A ST T R TN ISR NS
39 71 7 YD RIS TP R KK K30 KV, ST AN TIRD
G2 T AV 13T B 173 707 B0 I TR (9 MR KK
T2 T "1 D I I TR ) [0S A1 133 MIATT PIASY
237 G ,15P3 RIS TAINDD L G U3 A9 AV D 53 PN
TRTI K KA XU KT (00 Moz 1) RVDTIIN (%) MM33 1731 000" N0w
YRR DI 9 WD (o) T WA 5 TS T TWIN 3 T
1997, 3733 T3D3 B3 IV £33 T B PGP 7 D M 1373
X T PASD T TSV 1371,X20 KW 1 53 5 Yoy omzpn b9 D
oy qEnzpu Y

2 VDY MO LD (3 R T T 2 95K A3 03 T EKS) VY 3 19031
DK N B9 B YD 1Y Y9N W 2SR DY T2 AR IS
TP TR S"DYN T UIA 2 AN BT 59 TR ANK B WA 7
079 7y FTIR 10T T AK B AR POD MWD B3N

T3P 2 MW T 11 T3P MY TRNDYT B (531 ) 3XF P A0S
9 X0 XS AR ST DO YIS KIVK T3 UIDTN
XTIP T P10 NI DT P B3 KR D D ABTIY

T [IDKD TN 7T AT T3 TTHY T3 TP 180 BY3 K03 XA
DPADY 5 W SRR D KU M AR 750 [ KT KK KT
K pRY" A DIMD 9T QAT T TR Y0 DYYP VR0 S T30 WA
KT, PR ™ Y T T T2 TN VK ,GPUTITT DAY YT YN
XT3, IO T 1 T 5729 131 KT P [ T K
0 T NPT T T [ KPR KPR KT P TIPS TN
R B VD KOK K XS DD KT 751 VDU TN VP KV W
T 7 155 VP2 T WK KD 150 TUKY YN VY TS K7D




image5.png
Yitzchak Yosef ;g qom PRIt
‘The Rishon Lezion Chief Rabbi of Isracl o et SRR 3 T e

50 DT TN 153 T3P 5 T YIBID MK U3 W I R 0
9T T ISP KT 3R 1808 1P WK /T T 0P

OB P 13D Y 37T ATTICD £3 3N3 M PRNDY P T N30
31 37N VYB3 T 3 1T B KT DY DR KTBPR Y31 073
T A St T B30 ARy TUSK T T 7 907 Y V20 1R 73
10 T IR MY 1Y DTSR DD O 3K G DRY3 Y
s

7970 TIPS DT T TPV D 33 KD DR T2 Y33 TV (1 ) TR
"2 297 121 X VTP 31 D70 PUBTP A3 YT KD A3 DKW 199 XD
“np T D P e v

R RO YR 3 TR 530 5 20 e UD D IS 3
% 1P TP Do PR 9773 BWGY T T S 37 O3 K3 13T
O S KT R 5 5730 BT O DU U 8008 0 BT
B T R e P
X915 A 30 DD 1T X2 K AT TV OIS TR PN SNIW o
79 XTI AT T AT oW A9 130 KT GG 391,12 Y13 T TS
XU TS 9T 121 B0 K K 7D 703 3D T UMD TS IS P 03
7791, X130 1397 2 AT 13:3N50 57 937 KNS 0 MY Y, AT

oo pos o0 e

Db T [op AT YR "SR OV @ I T Y3 0 BT B3
D 5737273 % TIOR FETIY BT YD TR vy YU N
7 Y3 TN WA TR KN T K9 PN BN 17 NDBI T PRAUD
DT CPRER A Y EITRS TRIIED T T K 130 8 N S N

) DI TR P 19 73T D Y 5
D T 19373 SR EPI0 D 5 PR [P TP Y PR 300 oy MK
T TP IRR [T 53 SR D731 773 TR 193 1 D o)
5731 0P U WA 0K BT D [ B3 53 303 e e 73 T
©7,05010 & BT T 1 TP BN 3D ey I s vy DI
21O s 27037 TUBY 31 ooy BT DR ) STV
D TR KK P 198 T 3 W K K 13 0 T P A 0
D3 273 KT RITTIRT K9 BT 92 3% 7T KT K9 T WK G
3 (o P13 TR TTMDSE TR KT KR Y KN K2 ,XpTT 17 I
Top Dy YA 1331 O SER FIT 07Y BY T AT I8 P P W
XV [T NS5 51,133 TP 0 WK A 3 NEp P XY DD Y0 B0
I BT R 0 IP 3 23 T Y YU [V 0 P 53




image6.png
Yitzchak Yosef
‘The Rishon Lezion Chief Rabbi of Isracl

T PR
AT YN 3 T TN

A T35 oS PN P9I TN CNI T KN W53 03 T
920 737239 5331 w7 TN 1D 1002 B33 7IMNSY X VY oS L W
7055 U [371.PRINTIA 7P T3 oD 3 AT WS P D B ML P
{0 3T D10 3T NTDR 91 [P I D W TG DN [0 Py
v

o P 0 T 9 IR AU P T P2 IR PR ) DY D31
13 75370 7 171 13 7139 "R K RS I 9K 03 9010 07 0 7T
qpaos pnxm

ren .30y FID V1, 2K 731,70 7313 P05 e WK p oy O P
71 30121.X03p KaN3 D g o B3 Y3 o IV g P30 i X0
53 P93 R7IWIM T30 JIKI KINT 31 AT RIAY KT [ vy BT 19K P03 D
771 POTD D72 DI 2N31 733 KA e v T3 NN s o W1
1793 D TR IR Y2 K N 2 Y3 KR 13 93 N Y
1350 D 0T PR T TIDRD YT Kap DD 0 KT 941 A0
KTV 3 RIUIM DD "0p3 T RN [ A3 P IR U0N
G T 201D 07 27T O [ PR BX sress ) I7V3 A31.p7N3 1O
2 ooy BT PR

2013 K9 TR VIO 370 KA 51 3 Y Y T [ 90 K
O RTTY 570 3 POST BYIETYT [P 94 PP YO P3N 23 KB
Y413 poDT LT N3 M2 V3T K7 R T YA ,ET K AU T YA
13 OIS T TSR MUY YA DU 2730 07 TN U3 DT DB
AP 3 12 3T 57291 TIUKI " DR 3731 2 NP K3 3K K
07y > 20K 973Y 100 T I Tem

07 TI7 3 RAYPD KT DD P Y TR BT U 2N v N3N
97 IR P2 T2 TP TR 312 K2 et R T Y3 30 BN 97305 vy
pry Pup) T PO Y W 71 319 V'3 PO DA 0 W A I
B T3 K9 2 B Y I Ypriy WK P T 7307 T K1
7y 1S 03 33 Koo YR DY R YR 99 K7 NI KoM KT
9 ™30 W 1713 123 ,MEAR TYIY [ AT TSI ML DR 330 TN
DT 2332 TN 123 730 U K v

NI R T KT 153 T T AR RN ey 57 KT AT
I I KR KPP T Y0 R T K KK T XT3N KW 03
X7 D71 TNO3 KD (o -w 27IUB2 1 I TV K DA KNI
273 773 3 Y T TV 300 1D 05 T

IONN T 07 1D 05 VAT AP D YR P 50 DN )
73 T PR 3D PP ATAREN Y3 27N I TR A0 P T B 103 D0





image7.png
Yitzchak Yosef %g

= AoV PR
‘The Rishon Lezion Chief Rabbi of Israel e Torh TN ST TR TR

%52 IKY2 7R P KYY KIT X, PG M3 v 57033 ) 7T K
DY G M BT PIY 0 MY YD 0wy "IN V.0
3 D Y Y 3 G IR S 3T P 13, DR I 31,391
D™RTING 31 7 YR WD T KB NI THY AU 1500 Y0
SUDR Y I IR 17 ALY P 713703 oy

53 D VDD U 23,2 R KOS TIK ¢ s e BTIA 1903 BT
D B33 N 13 T KK B2 9 R VIO N RO
KOR Y2 KIT 7T 0% T BIETVY TNV g M WAV MDA,V
Y, G RT3 733 ST KTI0 KO 5723 " 30 Y3 713 7K T
50T TR [ YN Y53 D T KTI0 DY MY D I 37K I
13 3 72 T RA303 P TN 33 5 PENOR TPTINIY BT KT
93 oty R TP AR T PPN WRYIL T3 A 33 Y37 7 37N 1
079 31 P RPTYREPR "B 173 Y35 T KK TP KPYT WY N9 90 153
33 N, KNS 2,0 73 T Y P A1 3 T 9 131
300 K37 31 KPP 7 KV RSN B3 BIBKY T I3 s KD TR
XP1PY K770 337 IR DPTERY R KT [T 5 Y3 TKU3 DO NI
i T G AT TR AT G NI Y RS0 T K7 YR
prm s

TVERD 123,71 T 3 1T 7D BK (s e VA P03 I3 PBNOAD 7B AV
P T3 933 713 7 91 LS 100 19 NN MY N33

133 FPASHD 13N CIART T T PPIT 7 N0 PIV3 T ¥ T
O I3 5 Y0 5T DA 53 T, Y TR 1003, BN G A3 T
77,3772 Y31 TR TODT TSR NV N G U TS W ORGP V35y3

277 TR K3 77 .BNGR 130 123 P

o Toma Y3 3 Y R Yam e a3 T A0 WS Wy
3 TN KD YOI T TN 2K B YIS 9 TR O T
130 T3R5 PRI YD RIS TR BN TN 3P
VBT I 1 7271 BT WINN 3R My 3

K3 by T D VB IR [0 T KW 33 KD 0 33 KT 130 Y
IR 703 13733 [ TR YA M .oRGR YT UM U BN D
iy 37 GO P U T EPA VRYD P G WD RATNSY 13 MY
IR T GV T IS K K91, BGS T WK 59 43 [
T T35 YT B3 3D KT YU T3 TIDO TR DT WS YD T
PR L 20 33 K 3R TV 20D KT 703, UTTPR 11070 N33 S
onnsh DR 1> GRZ T 3T AT 3D Ky A sk T3 iy KoK




image8.png
Yitzchak Yosef jg} now pRyt
‘The Rishon Lezion Chief Rabbi of Israel - e ORI 390 T tokan

¥ 1 GRS MR T TS Yy 9 TI3D Py P a3 s DA
3 ¥ T, TN B 9 W (137 6701 U G0 300 103 A 333
QPRI G TINSY TS B BN TS 175 TS TR "I I3 T, 9 8707 T
G L D 1123 oK NP3 I T3 991 /131 LTS 113N Gn0h T s
2 o I P2 R 12 URR 1331 7Y GO TS 3T WY K

DRI PN 19 5707 T T 37 W Y130 1T B3 ¥ 300w 7 0
TR TR AT T Y2 UM 33 Y53, 3 MK N7 3p YU Y931 X 0TI U
78,733 i 93 TANOR YD U, FNTIA N U KIS W3 1T 930
1 TN LESY G LYED BTTP TR PRI 2 3N M VY MG B
R D1 [0 T 312 WA K VIR PRI WP K9 DX 3N PY W3n
K YT 720 2 K9 N 3P S A 7

I3 VI 2103 01 D PRSI DD T NG KNSR YA 73 K
L3 53 130 Yok @I Y387 19 TR T MO KPS K KO
DI 23 DU D TR T T T DY B N A KDY

T

qovpne

e R
e en T





image9.jpeg




image10.png




image1.png
T TR T, F 5 TR
% i»..;r 'y %.(ﬁ&»r 'y

A ,,_...
gt

..v«/ ..v«/. (¥ _

A\ ,fl Y ,f) Y .f) / i .f) i .f) i v
i B B B 4 B B 8 B

e, 3 (..».' 3 (..».' 3 (ﬁ.ﬁ 3 (ﬁ.ﬁ 3 (€5

ol ij. ..v. ..v. ..v. ..v. : ,

K .fz ..,f; ..,f; ..,fz ..,fz T ..,,r_.
R ,% B ,% B ,% B .% i

(.ﬁ.& 3 (.,u.' 3 (,u.' 3 (.ﬁ_.' 3 (ﬁ_.' 3 (€4

.,,.. : ..v.J. : ..v ..v ..v : ..v : ..v. ,

/#oy ) oy) oy) oy) fV’ )\»#o&r

s AR R i g

(»u& .v (ﬁi .v (,vi .v (,vi .» (.v& .» (.u.&,.

5 y.,__.,.ﬁ R \5 .,V ..2 \5 .,V ..2 »g.,_.,.# 2\?9,

(RS

(ﬁ&





image2.png
1380300 mnmmnoaerorunumnrmumnnnmmmmmnmnno«urmmn-

R (RN CRSCRNR AR LR SRS U TUFITIS
N et otk aabanonne raaa cr oot ucc:aaam’inmmorm'twn@g
25D it
ok
K8
& 3
>
o M oan i
&3 S
H 503
3 X3
93 3
23 " 3
E3  m fpwnen s Smam nwn hmp o9 5 5 o s 373w P 00 o
i3 . 3
S92 bpofp’o v owh ow> Pk PRYY B oosnd P - ombwdpoer  SH3
%3 3
S35 o opnnn op o> S 3o Phwo ph SYopobnpe OB Y $52
S i K3
§'1' 2+ orwp oy vk 2 ©dn uod Bypm 533 1P pbos w ‘m Wy 5w é‘é;
ome N
& § Dl 0}/ 7|'|'$’ 57003 B3N 39 54 1 13 pp B pled 0200 5D § ;\'é
83
:.’ag opm ‘03 prd nm:- D5 VWP PETIPP LS oM B odwd ;R SES
33 b
893 v w31 Fopom Yo mp b olom e 30 wn o e th 2%E
N ¥ e
82 ﬂ:ﬂb5 DIN powdw o3 iR p movd qsm - o oofp o S
A e ., oo
§ S tom onsp> 95 DN 70 10 pwpn S treps DU SapIapNDD g3
s " - 23
& TIP3 BIEAEN OUFT DI 0o%B. DRY R 1 OMED WP Eu Pnh 537 8 pwiey 3
FoH i 3 253
SPDO1IPPIISEN ‘D b3 123 LI DI IS BXD SISTHND I WP ML %\23
33
I3+ DR EY OVET OOV WRBERE 7S 330 olp wppa e pe 2R3
3
PRILP DD DPND SO P20 prH 1 Do SPTISER R ‘om P 38w 1 3
3
oMb PEW TP D TN 3

LILIKS DINM iZyan

www.hsbrewhooks.org

Hoh
V300003 930 LLOVLID SO0

g "own ovn My
& S =R A]
i 5
3 Y y
32 ¥ 3Ny 823
253 X3
HH 292
2&s 32
2532 H
&3 2
93 e . H
S 2BY D 5pd 1 SN o tEm nmnS DYDY Mev mp 2
4
3
H
ST NINVDYD ;Pj)’ 5"30m> 309 b6 PLKD £ P15 35
Wsh - oo T P O prpnd MM g:'pg
252
con app- s¥s

0000000000008 c0n0r0009000000 e ror et r0e00 460000800000006 00 0

SRRRRGERGE, Sraaesst





