תנא ושייר 		

פני המים
[image: תמונה שמכילה מלבן, סימטריה, מסגרת, דפוס

התיאור נוצר באופן אוטומטי]

שני ספרים נפתחים

תנא ושייר
 (חידושים)
פני המים 
(פירוש על התורה ועל פירוש רש"י והרא"ם)
מאת החכם השלם כמהור"ר  יצחק עטייה זצ"ל

הודפס פעם אחת בשנת תקצ"ו
 (כי לוית חן הם לראשך) בליוורנו.
ועתה יוצא לאור במהדורה חדשה בבחינת קנקן חדש מלא ישן, בסדר חדש ובאותיות מאירות עיניים, עם מראה מקומות וללא ראשי תיבות וקיצורי תיבות כדי להקל על הלומד.  
אדר תשפ"ה




















[image: תמונה שמכילה טקסט, צילום מסך, גופן, מספר

התיאור נוצר באופן אוטומטי]



















[image: תמונה שמכילה טקסט, צילום מסך, גופן, שחור ולבן

התיאור נוצר באופן אוטומטי]



















[image: תמונה שמכילה טקסט, צילום מסך, גופן, מכתב

התיאור נוצר באופן אוטומטי]



















תולדות המחבר
מו"ר חכם יצחק עטייה היה בנו השלישי של מו"ר הרה"ג חכם ישעיה זצ"ל, שנת לידתו לא 
 	נודעה בדיוק, אך יש להניח שנולד בשנת תקט"ו (1755) - תקט"ז, בארם צובא (חלב) שבסוריה.  	
אביו הוא מחבר ספר השו"ת 'בגדי ישע' ותלמידו של חכם יהודה קצין, וממנו למד חכם יצחק עטייה את תורתו. 	
חייו של חכם יצחק עטייה היו חיי צער מלווים ביסורים קשים ומרים. בהקדמתו לספר זרע 
 יצחק מספר רבינו על אשת נעוריו כדברים האלה: "אשת נעורי אשת חיל מנשים באוהל, והנה היא לאה בת היקר ומאד נעלה, איש תם וישר כה"ר מנחם בן שבתי, חלתה את חליה ד' וה' שנים, ובתוך הזמן הזה ילדה ג' בנות, ושתים הנה נלב"ע בחייה, וקשיא סיפא ותצא לקראתם, מתה עלי לאה, קשה עלי פרידתה אשת נעורים, ושבקה בת ו' חדשים... וסוף כל סוף בת קמה עם אמה וחלי"ש שבקת". לאחר פטירת אשתו הראשונה נשא אשה בשם: "סבתיה מב"ת בת הישיש ונשוא פנים כה"ר אברהם סתהון נ"ע, גם היא נפלה בחולי גדול ויהי כפשע בינה ובין המות בר מינן, ועשינו לה שינוי השם ושינוי מקום ואשתני למעליותא, ואותה קראתי בשם שמחה ועלינו לשבח לאדון הכל כי גבר עלינו חסדו...".  	
בכך לא תמו ייסורי רבינו, מגפת האבעבועות שפרצה בשנים תקנ"א-ב "פגעה מדת הדין 
 בהבל שאין בו חטא קרוב לשלש מאות ילדים כבן שש כבן שבע, ומתוכם כעין החשמל פגעה בבני ידיד נפשי, אף רוחי בקרבי חלבי ודמי ואחרון הכביד קשיא סיפא על מות לבן אוי לי שכך עלתה בימי, מרגלית טובה היתה בידי ואיבדתיה".	
בן זה, היה בנו בכורו מאשתו השניה, שנקרא ישעיה, ע"ש אביו של רבינו. היסורין לא פסחו 
 על רבינו, ופגעו גם בו. הוא עצמו נפל בחולי גדול אשר פיו יכנהו בשם: " חולי של דור עיקש ופתלתול, ונחליתי קרוב לששה חודשים כגוף בלי נשמה ח"ו. ובריך רחמנא המחזיר נשמת לפגרים מתים ומחלאים רעים ורבים הצילני".	
שאר בניו של רבינו, המוזכרים בהקדמה לספר "ויקרא יצחק" ועם הברכות והתודות לכל 
 אשר סייעו בידו הוא מברך גם את יוצאי חלציו בזה הלשון: "...גם ברך יצחק לשיורי ברכה, לזרעא מעליא דנפיק מינאי ראשון בקודש החכם המופלא והנה שולם אברהם[footnoteRef:1] בראש הי"ו, שני בקודש לומד תורה ומלמדה החכם המופלא עד דוד הגדול הי"ו, והחוט המשולש ח' יעקב הי"ו הם ובניהם ונשיהם. ורביעי בקודש שהלך עמי בגולה אליהו הי"ו. הוא וכלתו סי' מרים ובתי הנעימה כי שרה שמה, בחיק ירא אלקים תינתן, ואם הבנים שמחה מב"ת.	 [1:  לרב יש לשון מליצה, שם בנו הראשון של הרב הוא אברהם (לכן כתב שולם אברהם בראש, כלומר ה' שילם או השלים את בנו הראשון של הרב ששמו אברהם), והשני דוד וכו'.] 

כשלושים שנה לאחר מכן בחודש אב התקפ"ד שוב פוקדות הצרות את רבינו. בשנה זו, 
 אירע רעש גדול. ברעש זה נספו רבים מבני ישראל ובניהם גם בנו האחרון. בהספד שנשא עליו "פטירת גבירנו ושרנו הודנו והדרנו, הגביר המפואר השר והטפסר, שמו נודע בשערים, לפני מלכים יתיצב ארי בן ארי מגזע היחס והמעלה דין הוא הדר האמור בתורה דמשתבח ביה קרא החכם המ' רצ"ו כמהר"ר סי' עזרא חיים פיג'וטו תנצב"ה שנלב"ע בימי הרעש לתפ"ץ (=לא תקום פעמים צרה)", מזכיר את בנו נספה גם הוא ברעש "...את חטאי (=את חסרונותי) אני מזכיר היום בעו"ה פגעה מדת הדין בבני ידידי בתראה שלים יניק וחכים משה שפיר נ"ע...ואתו עמו בן דודו בן אחימל"ך ח"ר חלפון הי"ו בן זקונים הוא לו התלמיד ונחמד עזרא חיים נ"ע, שהיו לומדים ביחד...גם בבית בן אחי משכיל ונבון כה"ר ישעיה נ"ע פגעה מדת הדין בבנו הגדול חיים נ"ע וג' בנותיו...גם בשאר משפחתי ובית אבי פגעה מדת הדין במספר הסמוך לי' נפשות לא ידעתי אכנה...".	
חכם יצחק עטייה כתב את הספרים הבאים:
זרע יצחק , ויקרא יצחק על התורה.	
זכות אבות - על מסכת אבות.	
רוב דגן - על התלמוד.	
תנא ושייר הכולל חידושים בעניינים שונים.	
משרת משה על הרמב"ם.	
פני המים פירוש על התורה ועל פירוש רש"י והרא"ם.	
אשת חיל - ביאור על אשת חיל.	
קונטרס 'אות לטובה- שו"ת.	
קונטרס 'פלפלת כל שהוא' - ענייני הלכה שונים ועל מסכת סוכה.	
קונטרס 'יקרא דחיי' - הספד  על רבי יהודה קצין ועל אביו של רבינו.	
דורש טוב - דרשות על התורה.	
עקב ענווה - על מידת הענוה. 	
רבות עמל רבי יצחק וטרח על הוצאת ספריו לאור. באותם ימים רחוקים, היתה הדפסת ספר 
 כרוכה בהוצאות גדולות. בתי הדפוס היו מעטים, וכמוהם גם המדפיסים המומחים. בעיר ליוורנו שבאיטליה, היה קיים בית דפוס גדול שהתמחה בהוצאה לאור של ספרי קודש. אך המרחק מסוריה לאיטליה היה רב והדרך קשה וסכנות בה רבות. ההדפסה עצמה עלתה הון רב, ורק אנשים אמידים יכלו להרשות לעצמם לרכוש ספרים וכ"ש להדפיסם.	
רבי יצחק, שחידושי תורתו היו יקרים לו מפז, ערך מסעות רבים כדי לממן את הוצאתם לאור 
 של ספריו. שבע שנים ארוכות נדד רבי יצחק בדרכים. הרפתקאות רבות עברו עליו בים וביבשה, עד שזכה להגיע לליוורנו, שם ראו ספריו אור עולם. כחמש שנים התגורר רבי יצחק בליוורנו. וכל אותו זמן לא פסקו אנשי העיר מלהעריצו ולכבדו. בספריו מתגלים לנו לא רק דרך לימודו, חריפותו ובקיאות תורתו, אלא גם קשריו עם גדולי הדור, אליהם הריץ את שאלותיו ותשובותיו. ביניהם היה החיד"א.	
חכם יצחק עטיה נפטר בשנת תק"ץ (1830). יום פטירתו אינו ידוע לנו, אנו מציינים אותו 
 ביום ז' באדר  שכל נשמות חכמי ישראל כלולות במשה רבינו. וכפי הנראה נפטר בליוורנו שם שהה לרגל הדפסת ספריו.	





	



[image: ][image: ]



























[image: תמונה שמכילה טקסט, מכתב, גופן, נייר

התיאור נוצר באופן אוטומטי]







[image: תמונה שמכילה טקסט, מכתב, נייר, גופן

התיאור נוצר באופן אוטומטי]


















[image: תמונה שמכילה טקסט, מכתב, נייר, גופן

התיאור נוצר באופן אוטומטי]

[image: תמונה שמכילה טקסט, מכתב, גופן, נייר

התיאור נוצר באופן אוטומטי]
























[image: תמונה שמכילה טקסט, מכתב, גופן, נייר

התיאור נוצר באופן אוטומטי]


























[image: תמונה שמכילה טקסט, מכתב, גופן, נייר

התיאור נוצר באופן אוטומטי]


























[image: תמונה שמכילה טקסט, מכתב, נייר, גופן

התיאור נוצר באופן אוטומטי]


























[image: תמונה שמכילה טקסט, מכתב, גופן, נייר

התיאור נוצר באופן אוטומטי]


























[image: תמונה שמכילה טקסט, מכתב, נייר, גופן

התיאור נוצר באופן אוטומטי]


























[image: תמונה שמכילה טקסט, מכתב, גופן, נייר

התיאור נוצר באופן אוטומטי]



























הקדמת המוציא לאור של המהדורה החדשה
אודה ה' בכל לבב בסוד ישרים ועדה.	
ברגשי רעדה וגילה אני כותב שורות אלה. ברעדה - על עצם המחשבה לעסוק בחידושי 
 התורה של אחד מגדולי ארם צובא (חלב), שחי לפני כמאתיים ושבעים שנה. ספר גדול זה מעיד על גודל אישיותו של מרן המחבר זיע"א. וכדברי הרבנים שבתקופתו שנתנו הסכמתם וברכתם לספרי הרב.	
בגילה - הבאה לאחר כשנתיים של עמל ויגיעה, ועל הזכות שניתנה בחלקנו לעסוק בדברי 
 תורתו של מרן זיע"א, על מנת להמשיך ולזכות אחרים בתורה מפוארה שתהיה בכלי מפואר. 	
הספר תנא ושייר ופני המים (שני ספרים בכרך אחד) הודפס בליוורנו ע"י המחבר בשנת תקצ"ו ומאז לא יצאו מהדורות נוספות. מהדורה זו לא כוללת דרושים להספדן של צדיקים זיע"א ופירושים על הנביאים והכתובים. מהדורה שניה כוללת דרשה שנשא הרב בנישואי חתנו וביתו.	
מהדורה מורחבת ומתוקנת זו הינה בבחינת קנקן חדש מלא ישן, בסדר חדש ובאותיות 
 מאירות עיניים, עם מראה מקומות וללא ראשי תיבות וקיצורי תיבות, מבחינת יין עתיק המשומר בענביו בזכות צלילותו. מסודר לפי סדר הפסוקים בתורה (הספר המקורי תנא ושייר ופני המים מסתיים בעמוד 70 ואחריהם ישנם השמטות[footnoteRef:2] לשני הספרים ללא סדר עד לעמוד 240, סידרנו את החידושים לפי סדר הפרשיות והפסוקים, רבינו כתב את חידושיו לפי המתחדש לפי שעה ולא לפי סדר הפרשיות).	 בעבודה ההדרה היו מספר דפים שאינם קריאים ועמלנו רבות כדי לבארם, ובנוסף השתמשנו עם שני נוסחים שונים של הספר המקורי.	 [2:  תוספות על הנאמר בעמודים קודמים.] 

תנא ושייר משיורי החידושים של רבינו ששלח למדפיס הראשון ממה שטיפח והרבה 
 בגירסא דינקותא בפלפופא חריפא ועימם צירף עשרת אלפים גרוש, והכל חלף הלך לו והיו כלא היו, לא ידע מה היה להם. הספר מתחיל בסימן כ' מפני שהוא המשך לספר פלפלת כל שהוא בספר זרע יצחק (סימנים א-יט). בספר זה מובאים דברי רבינו כלשונו. הוספנו תמצית לכל סימן בגוף החיבור וכן סימני פיסוק (שבלעדיהם לא ניתן להבין ולהגיע לעומק דעתו של רבינו), ואת הערותינו הוספנו בתחתית העמודים. השתדלנו בשאלות הנוגעות להלכה ולמעשה להביא את פסקי המשנה ברורה והילקוט יוסף בנושא. בנוסף לכך, בתחילת הספר ישנו מפתח לפי הנושאים.		
פני המים חידושים על התורה ועל פירושי רש"י, הרא"ם ונחלת יעקב ועוד. הרב נימנה עם 
 גדולי פרשני התורה ורש"י. רבינו קרא לספר פני המים מפני שאין מים אלא תורה, וגם דתחילת תורתינו הקדושה היא זאת התורה אשר שם משה לפני בני ישראל, וכמו שדרשו חז"ל בראשית בשביל התורה שנקראת ראשית. ועוד טעם כי התחלת כתיבת פני המים היתה כשהיה רבינו מהלך בספינה על פני המים , והקב"ה הביאו לידי גמר טוב ושב לשלום אל ביתו. כדי להקל על הקורא הוספנו לכל חידוש את הפסוק מהפרשה שקשור לחידוש. וכאשר הרא"ם או הנחלת יעקב התייחסו לפירוש רש"י ולא לפסוק, הוספנו גם את פירוש רש"י. הבאנו במראה המקומות את כל המקור בשלמותו כדי להקל על הקורא. ובמראה המקומות בזוהר ציטטנו את הזוהר המתורגם. הוספנו מפתח לפי ספרים ונושאים כללים שמוזכרים בספר.		
השתדלנו לערוך את הספר בדייקנות מרבית ולהגיהו עד כמה שידינו מגעת, בספר זה 
 מובאים דברי רבינו כלשונו. 	ואני תפילה שלא תצא תקלה תחת ידינו ונזכה להבין את עומק דברי רבינו וזכותו תעמוד לנו. 	
חידושיו של רבינו מתובלים בלשון מליצה, לדוגמא יש מקום ברא"ש[footnoteRef:3], ועדיין אנחנו 
 צריכים למודע"י[footnoteRef:4] ועוד, בד"כ רבינו מוסיף גרשים לסימן על לשון מליצה. לעיתים רבינו מסיים את הציטוט במילים 'ע"כ' ולאחר מכן מתחיל את חידושיו במילים 'נכתב בצידו' כדי להדגיש את תחילת החידוש.		 [3:  כוונתו לפרש ביאור אחר (בדומה לאמר רב שמואל בר רב יצחק מקום יש בראש שראוי להניח בו שתי תפילין, עירובין צה ע"ב).]  [4:  בדומה לעדיין צריכין אנו למודעי דמוקים ליה כוליה בחד מקום (חולין צב ע"א).] 

שמחים אנו שזכינו לפעול על פי הדרכתו של רבינו ולהוציא לאור את חידושיו ולזכות את 
 הרבים, רבינו כתב בספריו על מעלת הפצה והדפסה של דברי תורה לזיכוי הרבים:	
'ובפרט בשיטרח להוציאם לאורה על מזבח הדפוס שבזה מזכה את הרבים והוי ליה צערא בגופו ובממונו, ולפום צערא אגרא, והיינו דרמז באומר "אשרי מי גדל בתורה" שהוא לומד כל ימי חייו ועוד בה "ועמלו בתורה" שהוא עמל להוציא לאורה חידושי תורה, וקאי באשרי שעליו אמר שלמה בחוכמתו "טוב שם" וכו', דהוי ליה שם טוב שמזכה את הרבים בחידושיו לעולם, וכולי עלמא מדכרין ליה לטב וגם "שפתותיו דובבות בקבר" כשמזכירין שמועותיו, וגם שכרו הרבה מאוד' (רוב דגן ח"א ברכות סעיף צה).
'ואמר אם אין תורה אין קמח רצה לומר דאם לא יטרח לעיין ולכתוב חידושי תורה מה שחידש ויוציא אותם לאורה, אין קמח שלא יזכה שפיר למזונות משום דעליו נאמר אוי להם לבריות מעלבונה של תורה. ופירשו הראשונים על מי שאינו טורח במה שקיבלה נשמתו ונשאר עלוב אצלו, ואינו יכול אדם אחר להוציאו ולחדשו, וכיון דקאי 'כאוי' במה יזכה לקמח ופרנסה טובה, לכן תרוייהו צריכים להדדי וכאמור' (רוב דגן ח"ב אבות פרק ג משנה כא).
'בענין המדפיס ספר כבר הורה זקן דיברך בלא שם ומלכות וכן אני עבדו ותלמידו נהגתי בעצמי כן ויש מן החכמים ה"י דעבדי ג"כ יומא טבא לרבנן אחד המרבה ואחד הממעיט והוא מנהג יפה דהמודה בנסו עושין לו נס אחר שיזכה לחבר ג"כ על אחת כמה וכמה ואפשר שזש"ה "הודו לה' כי טוב"[footnoteRef:5] דאין טוב אלא תורה שכשיזכה לעשות ספר בחידושי התורה שיודה להשי"ת בהודאה בלא שם ומלכות, ומזה יזכה כי לעולם חסדו שיזכה לעולם בחסד אל להיות עושה חדשות כהנה וכהנה' (תנא ושייר סימן מא [ד]). [5:  תהלים קלו, א.] 


"תבורך מנשים יעל... מנשים באהל תבורך" (שופטים ה,כד), נוות ביתי שתחיה, שבזכות 
 עזרתה זכיתי להיפנות לכתיבת החיבורים, ולזכות את הרבים. יהי רצון שנזכה יחד שלא תמוש התורה מפינו ומפי זרע זרעינו, וכל בנייך לימודי ה', דור ישרים יבורך. אמן.	
יה"ר שנרווה נחת מיוצאי חלצינו, שיחיו לאורך ימים דשנים ורעננים להרבות דעת ותבונה, 
 בבריאות איתנה ונהורא מעליא, בבני חיי ומזוני וכל מילי דמיטב, וכל בנייך לימודי ה' ורב שלום בניך. זכות הגאון המחבר יגן עלינו ועל זרעינו ונזכה לבגצבב"א.	
וכן אשא תודה בלי מידה להורי היקרים מאירים כספירים אבי מורי ישעיה נר"ו ואמי מורתי 
 עדנה מב"ת, אשר גדלוני וחנכוני ולא חשכו מאיתי מאומה ברוחניות ובגשמיות, יה"ר שיזכו לרוות נחת מכל יוצאי חלציהם ויזכו לאורך ימים ושנים טובות מתוך הרבה בריאות ונחת. 	
לחמי וחמותי היקרים משה ושושנה זהוראי, מי יתן ויזכו לבריאות איתנה, שיזכו לנחת 
 רוח מכל יוצאי חלציהם, ולכל הברכות הכתובות בתורה.	
ברכות לראש המשביר, הנדיב הנכבד והנעלה, מיחידי הסגולה, אוהב תורה ולומדיה 
 ומוקרי דרבנן, דודי מר ויקטור חזן נר"ו, שסייע בהוצאת הספר, זכרה ה' לו לטובה ולברכה, יחזקו הקב"ה ויאמצו בבריאות הגוף והנפש, הצלחה בכל העניינים, שיזכה להגדיל תורה ברבות טובה גם עד זקנה ושיבה מתוך נחת ושמחה.	
וכן תודה רבה לרבי יצחק עטייה ולרבי ישועה עטייה על עידודם וברכתם להוצאת הספר.
"שַׁלַּח לַחְמְךָ עַל פְּנֵי הַמָּיִם כִּי בְרֹב הַיָּמִים תִּמְצָאֶנּוּ	 " (קהלת יא, א).
במהרה נשמע קול מבשר מבשר ואומר ושב יעקב ושקט ושאנן ואין מחריד, ונזכה לגאולה 
 הקרובה ובא לציון גואל במהרה בימינו אמן.	



מהדיר של הספרי הרב יצחק עטייה זיע"א "רוב דגן" ב' חלקים ושו"ת "אות לטובה".
ומח"ס "תפילת יעקב"-עיונים על התפילה ו"היכון לקראת אלוקיך יעקב"- עיונים על הכנה לתפילה.

להערות/הארות ניתן לשלוח למייל jacovha5@gmail.com
היות והושקעו שעות רבות של הקלדה ועריכה במהדורה זו, לכן ע"פ דין תורה ולהבדיל ע"פ זכויות החוק הבינלאומי, אנו אוסרים בכל תוקף כל הדפסה, צילום, העתקה, שיכפול, הקלטה, תרגום, אחסון במאגר מידע ספר זה או קטעים ממנו מבלי לקבל רשות מפורשת מראש ובכתב מהמו"ל.
כל הזכויות שמורות למוציא לאור יעקב חזן.
©


תוכן עניינים לספר תנא ושייר

	סימן
	הנושא

	כ
	שמעון מוכר את הסחורה של ראובן ומקבל עליה עמלה בשיעור של 3% מהמכירה. הסחורה הוזלה בשוק ושמעון ביקש להגדיל את העמלה וראובן לא ענה לו אבל שלח לו סחורה חדשה למכור. בסוף שמעון לא הצליח למכור את הסחורה ובא ראובן ומכר את הסחורה. שמעון מבקש עמלה על המכירה. מה הדין.

	כא
	הסכמת מוהר"ר חיד"א נר"ו על ענין הנזכר 

	כב
	איסור למנות את ישראל

	כג
	ביאור מאמר מר עוקבא הוה ענייא בשביבותיה וכו' עייפינהו ושדרינהו ניהליה

	כד
	ביאור מאמר ד' דברים הקב"ה שונאן ואני איני אוהבן

	כה
	בדין מי ששכח לברך ברכת המזון עד מתי יכול לברך

	כו
	ביאור מאמר הגמרא מחלפי סעודתייהו להדדי במגילה.

	כז [א]
	כאשר מביאים פסוק האם מותר לומר את שם ה' במילואו או רק כינוי.

	כז [ב]
	מי שכתב לחבירו בין השמשות שכך וכך לעומר האם יצא ידי חובה?

	כז [ג]
	בדין ברכת הגומל

	כח
	ב' חתנים שהיו בקהל אחד נשא גרושה ואחד נשא חלוצה, מי קודם לעליה לספר תורה.

	כט [א]
	הכונס את הבתולה האם פטור מכל המצוות?

	כט [ב]
	האם הערב יכול להעיד

	כט [ג]
	השוכר בית למטלטליו ובעל הבית רוצה להוציאו האם יכול לעכב?

	ל
	עני המהפך בחררה ובא אחד ונטלה ממנו נקרא רשע והאם מוציאין מידו

	לא
	עדי הגט שקלקלו הגט בעת החתימה האם צריכין לשלם לבעל

	לב
	ראובן שלח סחורה ביד שמעון, והסחורה לא נמכרה כי היא זיבורית, וראובן היה לו חוב מלוי, וראובן אמר ללוי שיש לו סחורה ביד שמעון ושיקח אותה במקום החוב, ואחר כך הלך לוי לעיר שמעון ואמר לו שמעון שהסחורה הוא זיבורית אם תרצה נדבר עם הסירסור שלי שיחליפנה באיזה סחורה שקרובה למעות שתמכר בעיר שלך אבל בתנאי שאשלח אותה אני לאהוב שלי אשר שם ואקח ההוצאות שיש לי עליה והנשאר יהיה שלך. בסופו של דבר אחרי ניכוי ההוצאות לא נשארה פרוטה מכל הסחורה.

	לג [א]
	ביאור מאמר הגמרא על הפסוק "כן אברכך בחיי בשמך אשא כפי".

	לג [ב]
	נטמאה אסורה אחד לבעל ואחד לבועל, אם מת הבעל האם מותרת אח"כ לינשא לבועל.

	לג [ג]
	קיבל עליו מנחה של עשרונים ואיני יודע כמה עשרונין, יביא מנחה של ס' עשרון, קשה שהרי בצדקה חייב ליתן עד שיאמר לא לך התכוונתי.

	לג [ד]
	כאשר הגורל עלה עכן, אמר עכן ליהושע, שאם יעשו גורל לברר מי חטא בין יהושע לכהן הגדול אזי אחד יעלה בגורל. האם זה אומר שהוא חטא?

	לג [ה]
	ביאור הפסוק האמנם אלם צדק תדברון מישרים תשפטו בני אדם

	לג [ו]
	ביאור למאמר מניח אני כל אומנויות שבעולם שבעולם ואיני מלמד את בני אלא תורה

	לג [ז]
	ביאור מאמר אגרא דבי טמיא שתיקותא

	לד [א]
	האם אומרים ביום אחרון של פסח זמן שמחתינו למרות שלא אומרים בו הלל.

	לד [ב]
	מדוע נברא הברזל שנועד לקצר ימיו של אדם.

	לד [ג]
	האם מותר להניח תפלין וציצית של חבירו

	לד [ד]
	מדוע לשון יחיד לצדיק ורבים לרשעים בפסוק "זכר צדיק לברכה ושם רשעים ירקב".

	לד [ה]
	ביאור מפני מה החמירה תורה בגנב יותר מגזלן

	לד [ו]
	פרחי כהונה היו מנחים בגדי הקודש תחת ראשיהם וקשה הרי זה קשה לכשפים.

	לד [ז]
	ביאור מאמר ג' מפתחות לא נמסרו ביד שליח

	לד [ח]
	רמז אם מחשבת הזמן קדמה למחשבת המקום פגול וחייבים עליו כרת וכו'.

	לד [ט]
	האם יש תקנה למי שסיפר לשון הרע

	לה
	ביאור סוגיות במסכת שבת

	לו
	מדוע הגמרא במסכת בכורות לא למדה שחלב מותר בשתיה מאברהם אבינו?

	לז [א]
	רבי ישמעאל שסובר שיש ד' מצות בציצית האם צריך לברך להתעטף בציציות שהם לשון רבים?

	לז [ב]
	אמרו בש"ס מה יעשה אדם ויזכה לחכמה ירבה בישיבה, ואם נגזר עליו שיהיה טיפש?

	לז [ג]
	מדוע בגמרא לא אמרו את הפסוק "רבות בנות עשו חיל" על דוד המלך ?

	לז [ד]
	האם מנין האותיות או ראשי תיבות הם מכונים בלשון נוטריקון

	לז [ה]
	מדוע אוהב ה' את שערים המצוינים בהלכה יותר מבתי הכנסיות ובתי המדרשות ?

	לז [ו]
	סתירה ברש"י בסנהדרין.

	לז [ז]
	ביאור למאמר שאין בן דוד בא עד שיבקשו דג לחולה ולא ימצאו

	לז [ח]
	מדוע הושיב רשב"י את בנו על הפתח והזהיר אותו שלא יכניס אף אחד, הרי הוא קשר את מלאך המות בחוץ?

	לז [ט]
	"למנצח על מות לבן מזמור לדוד" וכו' קינה מיבעי ליה.

	לח
	בן הבכור שהיה חולה ולא מלו אותו בח' וביום הפדיון נתרפא אם המילה קודמת או הפדיון שהוא זמנו עתה קודם?

	טל
	ביאור אחר למשנה המקנא לאשתו

	מ
	מדוע משה לא התפלל על כלב ושאר המרגלים קודם הליכתן

	מא [א]
	ס"ת שנמצא פסול ביום ש"ק והוציאו אותו ביום ב'

	מא [ב]
	בעניין שטר שכתוב בו אני פלוני בן פלוני לויתי ממך מנה

	מא [ג]
	הדס שנקטם ראשו האם כשר

	מא [ד]
	האם לברך על הדפסת ספר

	מא [ה]
	תיקון טעות סופר בספר זכות יצחק








	תוכן ענייניים לספר פני המים

	פרשה
	עמוד

	פרשת בראשית
	93

	פרשת נח
	100

	פרשת לך לך

	110

	פרשת וירא	

	115

	פרשת חיי שרה	

	128

	פרשת תולדות   
	131

	פרשת ויצא
	144

	פרשת וישלח
	160

	פרשת וישב
	164

	פרשת מקץ 	

	178

	פרשת ויגש	

	188

	פרשת ויחי	

	197

	פרשת שמות

	214

	פרשת וארא	

	223

	פרשת בא
	229

	פרשת בשלח	

	237

	פרשת יתרו
	245

	פרשת משפטים
	268

	פרשת תרומה
	284

	פרשת תצוה
	287

	פרשת כי תשא
	288

	פרשת ויקהל
	292

	פרשת פקודי 	

	293

	פרשת ויקרא	

	295

	פרשת צו
	297

	פרשת שמיני
	300

	פרשת תזריע	

	303

	פרשת טהור (מצורע)	

	305

	פרשת אחרי מות
	310

	פרשת קדושים	

	314

	פרשת אמור
	316

	פרשת בהר	

	317

	פרשת בחוקותי	

	318

	פרשת במדבר
	322

	פרשת נשא
	322

	פרשת בעלותך	

	323

	פרשת שלח	

	325

	פרשת קרח	

	327

	פרשת חקת	

	328

	פרשת בלק	

	331

	פרשת פינחס	

	333

	פרשת מטות	

	338

	פרשת מסעי	

	339

	פרשת דברים
	343

	פרשת ואתחנן	

	349

	פרשת עקב	

	352

	פרשת ראה	

	358

	פרשת שופטים
	363

	פרשת כי תצא	

	372

	פרשת כי תבא	

	378

	פרשת נצבים
	384

	פרשת וילך
	388

	פרשת האזינו
	390

	פרשת וזאת הברכה	

	394

	דרוש לחתונת ביתו של הרב
	201




	אינדקס ספרים שמופיעים בפני המים [footnoteRef:6] [6:  ספרים שהרב מביא פעמים רבות לא נזכרו כאן (רש"י, רא"ם ונחלת יעקב).] 


	שם הספר
	עמוד

	אמרי נועם
	301

	וזאת ליהודה
	175,395

	מנחה ליהודה
	129,130,159,201,305 

	חומת אנך
	218,296,298,300,301,306

	כתנות אור
	298

	מסורה
	190,201,300,341,110

	נחל קדומים
	115,178,181,246,352,363

	עמר נקא
	217,168,171,183,188,189,197,202,236,260,288, ,310,325,337

	פענח רזא
	301

	שמחת הרגל (חיד"א)
	232,100

	שפתי חכמים
	111,134,143,171,189,202,235,236,246,339,348,329

	תוס' יו"ט
	309








	אינדקס נושאים כללים בספר פני המים

	[bookmark: עיגון_0]ביאור למאמר אין לך אדם בלא ייסורין, אשריו לאדם שיסורין באים עליו – בסוף פרשת מקץ -עמוד 187

	ברא מזכי אבא (ויקרא ו, ב) אות א עמוד 297.

	זיווג לפי מעשיו -  (שמות כא, ד) עמוד 277.

	מידת הגאוה - (ויקרא ו, ב) אות ב עמוד 298.

	מידת הענוה - (ויקרא ז, לח) עמוד 300 (דברים ל, יב) אות ב עמוד 388.

	מספר נושאים : ברית מילה, מעשה ידי אדם עדיף, צדקה –(שמות כא, א) אות ה' עמוד 270.

	מספר נושאים :רמז תלמיד חכם המרבה סעודה בכל מקום, רמז תלמיד חכם שאין בו דעת, ריבוי ממילת כל-  (ויקרא יא, מב) עמוד 302.

	מעלת השלום -(בראשית טו, י) עמוד 112.

	מצות עונה - (בראשית ו, ט) אות א עמוד 100.

	מפרש במקום שרש"י אומר שאינו יודע מה בא ללמד (בראשית כז, טו) עמוד 142 , (בראשית כח, ה) עמוד 143(בראשית לה, יג) עמוד 163.

	פירוש לאשת חיל - (בראשית ו, ט) אות א עמוד 100.







  תנא ושייר 
והוא סיום קונטרס פלפלת כל שהוא הנדפס בספרי הקטן זרע יצחק	.

סימן כ 	
זאת השאלה ששלחתי למוהר"ר חיד"א ז"ל בשנת התק"ץ ליצירה	
שמעון מוכר את הסחורה של ראובן ומקבל עליה עמלה בשיעור של 3% מהמכירה. הסחורה הוזלה בשוק 
ושמעון ביקש להגדיל את העמלה וראובן לא ענה לו אבל שלח לו סחורה חדשה למכור. בסוף שמעון לא הצליח למכור את הסחורה ובא ראובן ומכר את הסחורה. שמעון מבקש עמלה על המכירה. מה הדין.	
שאלה ראובן שהיה שולל לשמעון סחורות מעיר לעיר כדי למכרם ויקח עליהם פתורי"[footnoteRef:7] 
 כדרך הסוחרים וכתבו שטר ביניהם ע"ז ונתפשרו ליקח שמעון ממנו דרך משל ב' לק'[footnoteRef:8], ואחר ימים ושנים הוזלה אותה סחורה שהיה דרכו לשלוח ראובן לשמעון דהיינו שהיה הקנטר[footnoteRef:9] נמכר בג' מאות גרוש וכעת עמד על ב' מאות ולכן הוכרח שמעון לכתוב לראובן שמכאן ואילך לא יתרצה שוב באותה פשרה ושטר שביניהם שמקודם היה עולה לו מן הקטנר ו' גרוש וכעת עמד על ד'[footnoteRef:10], וצערו מרובה ואין הקומץ משביע כנגד הטורח ולכן מכאן ואילך אם תרצה שוב לשלוח לי אקח המך[footnoteRef:11] על הק' ג' גרוש[footnoteRef:12] כדי שיגיע לי על הקנטר כבראשונה[footnoteRef:13], והגיע הכתב ליד ראובן ולא השיב לשמעון דבר, ולמאי דביני ביני אחר הדברים האלה שלח ראובן לשמעון סחורה א' מאותם סחורות שהיה נוהג לשלוח לו מקודם והודיע לו שכך הוא צריך למוכרה בסך ידוע לו ואם לא נזדמן למכרה כך ינוח אותה כמות שהיא ולא תגע בה יד, ועל מה שצריכה הוצאות ומכס לוה עלי ממקום אחר מעות בהכשר ואנא אשלם במיטבא ובע"ה אני רוצה לבוא למ"ק בזמן קרוב ואשתדל שלא למכרה אלא בהאי שיעורא. ולא כתב לו תשובה על מה שתבע ממנו תוספת פתורי"ה מטענה הנזכרת אלא הניח הדבר בסתמא, ושמעון זה בהגיע לידו סחורה זו תכף ומיד טרח והוציאן מן המכס ונתן המעות ההוצאה והמשא והמכס מכיסו וכתב בפנקאסו על ראובן וסבר לה מר שיוכל למכרה בשיעור שכתב לו ראובן ולא עלתה בידו, ולא היו ימים מועטים עד שבא ראובן מאריה דהאי סחורה לעיר של שמעון ובראותו שלא מכרה שמעון כמו שאמר לו, מיד נטלה הימנו ומכרה שפיר כפי שיעור שרצה, וכעת בא שמעון לתבוע מן ראובן פתורי"ה על אותה סחורה ובא טעו"ן שכיון שהגיע אותה סחורה לידו ונעשית ברשותו ויגע והוציאה מן המכס, אמטו להכי כבר חל עליה חיוב הפתורי"ה ואעפ"י שסוף סוף לא נמכרה על ידו, וגם טוען שאת"ל עולה לו כפי הדין לקחת בה פתורי"ה, הוא צריך ליקח ג' ממאה כמו ששלח להתנותו מחדש ולא כפשרה הא'[footnoteRef:14], והא ראיה דסבר וקיבל בהאי תנאה מדלא כתב לסתור את דברי אם כן סבר וקיבל ושתיקה כהודאה, וראובן משיב על א' וא' על עיקר הפתורי"ה דלא יזכה בה אלא על ידי מכירה הסחורה ויעשנה דמים, וממה גם דהכא גלי אדעתאי דאמר לו ברישא אם לא תוכל למכרה בסך זה שיהיו מוכחים ועומדים והוי כמו פקדון אצלך עד שאבוא אליך, ואמר לו שתלוה עלי מעות ההוצאה בהכשר ואם כן סמי מכאן ענין פתורי"ה, ועוד בה דבעת שנטלתי את שלי מידך הו"ל לטעון ולהודיעני דאכתי איך לך גבאי פתורי"ה, ועל אחרון אחרון בענין התוספת לא הסכמתי בדעתי לעשות רצונך והא ראיה שלא כתבתי לך תשובה להודות לך, ולא שמיעא לי כלומר לא סבירא לי אלא הדרן עלן כתנאי ושטר שביני לבינך, והאי טענה דהוזלה הסחורה אין בה ממש דהגע עצמך אילו הוקרה ועלה השער על חד תרין לא היית לוקח פי ב' ואת הטוב תקבל ואת הרע לא תקבל ע"כ הגיעו דברי הב' כיתות, ועל הכל יורנו מורינו המזכה לצדקה הדין עם מי ודברי מי שומעין ושכמ"ה[footnoteRef:15].	 [7:  עמלה. כ 2% = קנטר- ג' מאות גרוש, והעמלה 6 גרוש.]  [8:  עמלה של 2%.]  [9:  יחידת משקל עות'מאנית שאינה בשימוש, השווה בערכה לכ-288 ק"ג או 256 ק"ג.]  [10:  לפי שהקטנר הוזל לב' מאות גרוש ולכן העמלה 2%= 4 גרוש.]  [11:  צ"ל ממך.]  [12:  כלומר עמלה של 3%.]  [13:  הקטנר שהוזל עומד על ב' מאות גרוש, והעמלה בגינו היא 6 גרוש= 200*3%.]  [14:  הראשונה של 2%.]  [15:  ושכרו כפול מן השמים.] 

תשובה לפי עניות דעתי הנה לטענה קמייתא אומר דהאי מילתא תליא במנהג הסוחרים 
 דניחזי אנן היכי נהיג עלמא ואחר החיפוש חקרתי ודרשתי את פי מגידי אמת, ואמרו לי בסדר המנהג כך הוא דכששילח לו חבירו הסחורה וזימנין שמתעכב למכרה לו וע"י כן הוא שולח כתב הרשאה לאחר שיקח אותה מהא' אז יקח הא' עלה חצי שיעור של פתורי"ה וזה מטענת דכיון דטרח להוציאה מן המכס וכיוצא ושלחה לו אדעתא דהכי למכרה וליטול הימנו פתורי"ה, והשתא הכא הא קיימא ברשותיה וא"ל דמה מצאת בי עול כי רחקת מעלי אי משום עיכוב הזמן לא אירייא דלכל זמן ואפשר דבתוך זמן מועט אמכרנה ותשועת ה' כהרף עין.	
ובנ"ד לכאורה יש להסתפק ולומר דשאני האי מילתא משארא דכיון דמעיקרא הבעלים 
 רוצים למכרה בעד ידוע ושמעון זה לא עלתה בידו וראובן הודיע לו מעיקרא שאם לא מצא למכרה בסך זה דלא תגע בו יד, ובלאו הכי הוא רוצה לבוא לעירו ולא ימכרנה בפחות וכן הוה אם כן איפוא מעיקרא דדינא לא עשאו שליח לזכות בה כדין פתו"ר[footnoteRef:16] אלא אם יוכל למכרה באותו סך שהגיד לו ואם לאו הרי היא אצלו כמו פקדון והא ראיה שאמר לו ללות מעות ההוצאה עליו בהכשר ולא הטריחו להניח מכיסו, ורצה לומר בזה דשוב לא יהיה בה שום מגע יד, ואף דהוא לא עשה כן אלא הניח מעות ההוצאה מכיסו לא אירייא מידי דהלוואה הם גביה דראובן ולא יוכל לתבוע עליהם אגר נטר וכיון דעד האידנא לא מצא למכרה כשיעור שהבעלים רוצים, אמטו להכי נטל את שלו ומכרה ומצוה בו יותר מבשלוחו וכמ"ש לו ממעיקרא ואין לו עליו אפילו למחצה, זהו הנראה לומר לכאורה.	 [16:  מוכר שמגיע לו עמלה.] 

מיהו כד דייקינן שפיר ניחזי אנן דאין לחלק בנידן דידן מהארא דכיון שאתינן עלה מדין 
 מנהג הסוחרים דכיון שטרח להוציא מן המכס וכמה יגיעות יגע עד דאוקמה ברשותיה ואדעתא דהכי באה לידו למוכרה ה"ל זכייה בה ממש כדין פתו"ר, ואף דעד השתא לא יוכל למוכרה כשיעור שאמר ליה מכל מקום השתא הכא אפשר דבעגלא ובזמן קריב תמכר שפיר כמו שרוצה ואכתי אית ליה טענה גביה, ועכשיו שנטלה ממנו הדר דינא שהוא נוטל בה חצי שיעור כמנהג כל הסוחרים ואין חילוק אם בא ומכרה הבעל בעצמו או אם מסרה לפתו"ר אחר, ואף שהודיעו על זה מעיקרא מכל מקום לא פקע מיניה בהכי שם פתו"ר ולאו כמו פקדון הוייא גביה כיון דאם היה מזדמן למכרה קודם ביאת ראובן כמו שאמר לו, היה לוקח בה פת"וריה משלם[footnoteRef:17] והשתא הכא גם כן אית ליה בה למחצה[footnoteRef:18] כמנהג כל הסוחרים.	 [17:  מושלם.]  [18:  מחצה עמלה.] 

ומ"ש ראובן בכלל דבריו והא ראיה שאמר לו ללות המעות וכו', אין בדבריו שום טעם 
 דאטו ענין הפתורי"ה הוא לוקחה משום שמניח מעות ההוצאה מכיסו והלא העיקר הוא מידי דהוה דטרח להוציאה מן המכס וקיימא ברשותיה למכרה ואף אם ישלח לו מעות ההוצאה בעל הסחורה משלם בתוספת מוקדם או שזימנין הוא נותן מעות ההוצאה והמשאות מקודם, וגם ענין המכס יש תיקון להביא כתב עמו ממוכס אחר באופן דלא יצטרך לשמעון להניח דבר מה על הנכסים ואפילו הכי הוא נוטל עליו פתוריה ואם כן אפוא זה לא מעלה ולא מוריד.	
ומה שטען עוד ראובן דבעת שנטלה מידו הוה למימר ליה דאכתי אות[footnoteRef:19] ליה בה ענין 
 פתו"ר גם מהא לא אירייא דמצי למימר דכל כי האי מילתא דלא צריכא דסמכי על מנהג הסוחרים והכל כמנהג המדינה, ואין הכי נמי אילו היה ענין המנהג דבעי לאודעי ליה בעד מסירת הנכסים ואם לא הודיעו ותבע איהו דאפסיד אנפשיה היתה טענתו טענה בזה, זהו הנראה לומר מסברא לכאורה.	 [19:  צ"ל אית.] 

ובחפשי באמתחות הפוסקים ז"ל קמאי דקמאי את זה ראיתי ואספרה להרב הגדול 
 מוהרי"ט ז"ל בחלק חו"מ בסימן ק"י שנשאל על כיוצא בזה בראובן ששלח לשמעון סחורה א' ואמר לו שימכור אותה במהרה בכל מה שימצא, ושמעון עיכבה מאי זה סיבה הנזכרת שם, ומשום הכי הוכרח ראובן לבוא לעיר שמעון ולקח הסחורה מידו ומכרה, ואחר כך בא שמעון ולקח הפתוריה ממנו בכוח הזרוע באומרו שהסחורה היתה בחצר שלו זמן רב, אם יש לו כוח מן הדין בזה כיון שהוא לא מכר אותם אלא הבעלים בעצמם שהוציאו כמה הוצאות לבוא לעיר ולמכור הנכסים.	
והשיב וז"ל על דבר הפתורי"ה זה תלוי במנהג המדינה אם יכול הפתור לעכב ליתן 
 הסחורה מאחר שנכנסה באוצרו ואפילו לבעלים עצמם אם באו בהזדמן שם או לאו, ואפילו אם המנהג שיכול לעכב, עכשיו שנתן הסחורה בשתיקה לבעלים ולא נתחייב לתת לו הפתורי"ה, אלא הבעלים נטפלו בה ומכרוה אז אין הפתו"ר יכול לחזור ולתבוע, לפי שהבעלים יאמרו ומאחר שהחזרת נסתלקה ואם היינו צריכים לתת לך למה היינו מטריחים עצמנו במכירתה שהדבר ידוע שאין הפתור נוטל דמי סרסרותו אלא בשכר מכירת הסחורה וכמה שמתעסק לתועלת הבעלים וזה לא נטפל במכירה כלל, ועוד שאפילו אם היה המנהג שהפתור יכול לעכב מלתת הסחורה לבעלים כשנזדמן שם, מכל מקום כאן לא היה יכול לעכב שעוות שליחותו, שהרי כתב לו פעמים שימכור באשר שימצא, "וכמו פתן חרש יאטום אזנו"[footnoteRef:20] עד שהוצרך לכתת רגליו ולהוציא הוצאות לבוא שם דמסתמא לא יבואו בפתור עד שיזקיקו לגבות אחריו, שאם היה צריך ללכת לשם לא היה נזקק לפתו"ר, הלכך אפילו בתחילה לא היה יכול לעקב כ"ש אחר שהבעלים נטפלו במכירתם עכ"ל.	 [20:  תהילים נח, ה.] 

וברישא צריכים אנו למודע"י להבין דברי קדשו של הרב ז"ל במ"ש ואפילו אם היה 
 המנהג שיכול לעכב עכשיו שנתן הסחורה בשתיקה וכו' דמה כוונתו בזה, אם רצה לומר דהמנהג הוא שיכול לעכב שאפילו אם יחברוה הבעלים ולא תמכר על ידו יטול עלה פתורי"ה, אם כן תימא הוא זה דאם שתק מאי הוי עלה דהכל כמנהג המדינה ויש לו על מה לסמוך כמנהג כל הסוחרים, והיכי מצו הבעלים למימר מאחר שהחזרת נסתלקת כיון דקושטא קאי דכך הוא דרכן של כל המדינה אף בהחזיר ליקח עלה פתוריה, ובדוחק י"ל דבכלל המנהג נהגו כן במשרש ומתנה בשעת החזרה דווקא ואם לא התנה הפסיד.	
אבל מ"ש אכתי תיקשי לן טובא דמה הוצרך לסיים הרב ז"ל עלה דמילתא דאם היינו 
 צריכים לתת לך למה היינו מטריחים עצמנו במכירתם וכו', דכל כי הני מילי לא טייבי אלא היכא דלא יש מנהג קבוע בעיר, אבל הכא כשנאמר דהמנהג הוא שאפילו אם ימכרוה הבעלים נוטל עלה פתוריה אם כן אפוא אדעתא דהכי סבר וקיבל שנטלה מן הפתו"ר ומכרוה הבעלים בעצמן דאזלי בתר מנהג המדינה וידע וקא מחיל על הטורח ולא נשאר לו עליו שום תרעומת.	
ועוד במאי דקא מסיים ואזיל עלה שהדבר ידוע שאין הפתו"ר נוטל דמי סרסרותו אלא 
 בשכר מכירת הסחורה ובעת שמתעסק לתועלת הבעלים, וזה לא נטפל במכירה כלל דלכאורה הדברים מתמיהין שהרי קאמר שמנהג שיכול לעכב אפילו אם לא ימכרנה הוא שיקח עלה פתורי"ה ואם כן אם לא נטפל במכירה מאי הוי, וא"ת דהכוונה בו דמעיקרא ענין הפתורים נתקן כדי שימכור ויעשה תועלת לבעלים מאי איכפת לן בזה כיון דגם נתקן נמי לפי שהמנהג דאף אם לא ימכרנה הוא יטול מידי דהוה דטרח בה ונכנסה באוצרו, באופן דהאי טענה דאם היינו צריכים לתת לך וכו' שהדבר ידוע וכו' לא מעלה ולא מוריד בסוג אי טענה דקא אתי עלה הרב משום שנתן הסחורה בשתיקה וכו' דלא הוה ליה למימר, אלא דיאמרו הבעלים מאחר שסחורה נסתלקת ותו לא מידי וגם על האי טענה עצמה אני דן וכמו שכתבתי.	
אשר על כן כדי שנבין המשך דברי הרב ז"ל על בוריין צריך לומר בהכרח דאין הכוונה 
 במאי דקאמר מר דאם היה המנהג שיכול לעכב שאפילו אם לא ימכרנה הוא יטול הפתורי"ה, אלא הכי קאמר רב דאם היה המנהג שיכול לעכב שלא תמכר הסחורה אלא על ידי זה הפתו"ר ואף אם נתעכבה הסחורה כמה זמן ע"כ של הבעלים צריכים להמתין עד שימכרנה זה הפתו"ר ויקח מה שראוי לו כיון שטרח בה ונכנסה באוצרו, ואין הכי נמי אם באו הבעלים ליקח אותה ולמכרה ולומר לו אנן יהבינן לך על כל פנים הפתורי"ה ומחלינן אטירחא דידן הא פשיטא דהרשות בידם, אבל מכל מקום בכה"ג שנתן הסחורה לבעלים בשתיקה ולא עיכב כמנהג המדינה 'שיאמר לא תמכר אלא על ידי', וגם לא א"ל 'להתחייב על כל פנים ליתן לו' אף אם לא ימכרנה הוא אם רוצים ליטלה, אם כן נימא שמחל על שלו מעיקרא כשמסרה לבעלים ואינו יכול עתה לשוב ולחזור ולתבוע דיאמרו הבעלים מאחר שהחזרת נסתלקת וליכא למימר בהא דסמך אמנהג המדינה כיון דעיקר המנהג הוא שלא לתת אלא על המכירה והעיכוב, מאי דמצי לעכב הוא שלא תמכר אלא על ידי, וזה לא עיכב בהא כלל וגם ליכא למימר דדעת הבעלים כשנטלוה ליתן עלה פתוריה דיאמרו אם היינו צריכים לתת לך למה היינו מטריחים עצמנו במכירתם שהדבר ידוע שאין הפתו"ר נוטל אלא בשכר המכירה שמתעסק וטורח לתועלת הבעלים, וזה לא עסק במכירה כלל לא מינה ולא מקצתה ומעולם לא עלה ע"ד ליתן לו הפתוריה, ומה גם דהפתו"ר עצמו לא עיכב ולא התנה לחייבנו עכ"פ אם כן איהו דאפסיד אנפשיה דהוי כמו מחילה מעיקרא ואינו יכול לחזור זהו הנראה נכון וברור בכוונת ד"ק דמוהרי"ט ז"ל.	
ונראה שכך הבין בדבריו ז"ל תלמידיה דרב מר ניהו רבה הרב החבי"ב[footnoteRef:21] ז"ל עד שכתב 
 משמיה דרביה בהאי לישנא הנה הים בכנה"ג ח"מ בח"ב בסימן קפ"ד בהגהות הטור באות ד' דאתא ואייתי מתניתא בידיה להאי תשובה דרביה וז"ל פתור שעוסק עם ראובן דינו כשליח ואם הלך בעל הסחורה למקום הסחורה ומכר סחורתו בעצמו אין לו ליטול שכר מורי הרב ז"ל חח"מ סימן ק"י ועיין בתשובתי חח"מ ח"ב סימן ק"ה עכ"ל, ואתה תחזה דהרב החבי"ב ז"ל לא כתב מהאי תשובה דרביה אלא חילוק א' מב'[footnoteRef:22], ברישא דאם כבר מסר לו הסחורה והבעלים מכרוה דאז אין לו שוב ליטול שכר והיינו מטעמא דמפורש בעיקר התשובה דהמנהג הוא דעיקר נטילת הפתוריה על המכירה ותועלת לבעלים וכשבאים ליטלה הימנו מצי לעכב ולימא שלא ימכרנה אלא הוא, לכן היכא שמסרה בסתם ולא עיכב איבד שכרו, וקיצר בזה הרב החבי"ב ז"ל דסמך מר על המעין הפותח יד בתשובה דמוהרי"ט ז"ל גופה בעיניו יראה סוגיא בדוכתה לארכה ולרחבה, ואפשר דבתשובתו הרמת"ה שהודה לנו האריך הרחיב בזה ולא זכינו לאורו כי הן בעון הדור אכתי לא עלה על מזבח הדפוס, וגם מאי דלא כתב חילוק בתרא דאף כשהמנהג לעכב היכא דעיוות שאני כנדון מוהרי"ט משום דזה פשוט, אלא כתב אידך חידושא דאף היכא דלא עיות היכא דכבר מוסר דאין לו שכר והיינו משום דלא עיכב כמנהג כל הסוחרים וע"ד שביארנו.	 [21:  מהרי"ט (רבי יוסף מטראני) היה רבו של רבי חיים ישראל בנבנשתי (החבי"ב).]  [22:  מהרי"ט כתב שהפתור יכול לעכב להחזיר את הסחורה לבעלים עד שקיבל פתורי"ה וחילוק השני שהפתור עיוות שלא מכר למרות שבקשו ממנו כמה פעמים למכור. ] 

ומזה בין תבין דפשיטא שהבין כדברי רבו ז"ל במ"ש דאם תאמר שמפרש במ"ש המנהג 
 שיכול לעכב ר"ל שאפילו אם לא ימכרוה הבעלים יטול עלה פתוריה בכל גוונא אם כן אמאי כתב הכא דאין לו ליטל שכר, דאם מכר סחורתו בעצמו מאי הוי כיון שיש מנהג בעיר דעל כל פנים הוא נוטל, אלא לאו שכך עלתה על דעת של אותו צדיק בפירוש דברי רבו כמ"ש אנן בעניותין, ולהכי דייק וכתב דאם הלך בעל הסחורה ומכר סחורתו בעצמו והיינו דכבר נטל מן הפתו"ר ונתנה לו בסתמא ולא עיכב אז אין לו שוב לחזור ולתבוע שכר דמאחר שהחזיר נסתלק לגמרי והוא על פי סדר המנהג שנהגו על המכירה וכמו שביארנו לעיל והדברים מוכרחים מצד עצמם וכמו שיראה הרואה.	
ואם כנים אנו בזה מעתה תו לא קשה עלן מהאי תשובה דמוהרי"ט הנזכר אמ"ש אנן 
 בעניותין לעיל בנידון דידן דמה שנטלה מידו ולא אמר לו מידי וכו' לית לן בה דהכא כוונת הרב ז"ל היתה דקאמר מר אילו היה מנהג המדינה שלא יקח הפתורי"ה אלא על ידי מכירת הסחורה וגם שיכול לעכב הפתו"ר דלא תמכר אלא על ידו כיון שנכנסה באוצרו אדעתא דהכי, בזה הורה הרב ז"ל דעכשיו שנתן ולא עיכב, יאמר לו כיון שהחזרת נסתלקת דהוי כמו מחילה כיון שסוף סוף לא נמכרה על ידו ולא נהגו ליתן אלא כשימכור וכמו שסיים שהדבר ידוע שאין הפתו"ר נוטל אלא בשכר מכירת הסחורה וכו', אבל לפום מנהגא דילן דנהגו דמצי למיהדר וליטלה הימנו ואית ליה בה מחצה בהא הנתינה בסתם והשתיקה אינה מזקת ולא מצי למימר ליה כיון שהחזרת נסתלקת, דמצי למימרה איך דיש לי על מה לסמוך כפי מאי דנהוג הסוחרים ולא איצטריך לפרש את הידוע וסתמו כפירושו, וגם לא מצו למימר הבעלים דאם היינו צריכים לתת לך למה היינו מטריחים עצמנו במכירתם דהטורח אהני לכפר מחצה וגם דעיקר מנהג הסוחרים כך נתקן דאף אם לא יטרח הפתו"ר במכירה עצמה יטול מחצה וכאמור.	
באופן דזאת תורת העולה היא העול"ה דכל כי האי ענינא אזלינן ביה בתר מנהג המדינה 
 וכמו שכבר הורה זקן מוהרי"ט ז"ל אבל בימיו כנראה דלא הוה ברירא ליה למר מה היה מנהג הסוחרים באותו זמן, ולדידן מיפשט פשיטא לן כפי מה ששמעתי בבירור דאינו יכול לעכב ולמימר שלא תמכר אלא על ידי, ויכול לסלקו וליתנה לפתור"א, ואין צריך לומר אם באו הבעלים בהזדמן שם ובלבד שיתן לו חצי שיעור ולא עוד ועדיפא מיניה יש לסוחרים מנהג א' אפילו אם שלח לו מעות וצוה שיתנם לפלוני הוא נוטל עליהם א' לק'[footnoteRef:23] ואף שאין בם שום טורח, ובענין הסחורה דאית בה טירחא הוא נוטל מחצה שעולה לו א' וחצי לק' כפי מה שנוהגים ליטול ג' לק', והדרן עלה בנידון דידן דפשיטא דאזלי ומודו רבנן תקיפי מוהרי"ט ורב חבי"ב ז"ל דאף אם באו הבעלים ומכרוה דעלה לו לפתו"ר חצי שכר כמנהג כל הסוחרים ולא דמי האי מנהגא למנהג שהזכיר מוהרי"ט ז"ל וכדאמרן וגם אם באנו לדין מהא דסיים בה מוהרי"ט ועוד שאפילו אם היה המנהג וכו' כאן לא היה יכול לעכב לפי שעוות שליחותו וכו' ולכן ידו על התחתונה, אבל בנדון דידן לא עיות כלל דמאי הו ליה למיעבד כיון דקאי באזהרה יתירה מן הבעלים דאין פוחתין מהאי שיעורא ועד האידנא לא מצא כדי גאולתו אם כן הדר דיניה כשאר כל הסוחרים דנוטל מחצה אי משום דאין ליה למיטען אילו שבקינהו גבאי הייתי מוכרם השתא כמו שמכרוה הבעלים ולא נאמר בהם ונקה ובתחילה היה יכול לעכב מלמסרן ואף השתא הכא שמסרם לבעלים בסתמא ידו על העליונה והאי מסירה דמסרינהו לית בה שום ריעותא כיון דסמך אמנהג המדינה וכמדובר.	 [23:  אחוז עמלה.] 

ולענין טענה ב' בענין התוספות שתבע ממנו זה ג"כ פשוט לענ"ד דחייב ליתן לו כמו 
 ששלח והודיעו, והאי טענה דקא טעין אילו הוקרה וכו' לאו מילתא היא דזה לא שייך אלא אחר שכבר באה לידו הסחורה ומכרה ואח"כ בא לטעון האי טענה ולתבוע ממנו תוספת היה מקום שפיר למימר הכי ולא יטול אלא כתנאם הא', אבל השתא שמקודם ששלח לו תבע ממנו האי טענה וגלי אדעתיה שלא יגיע בסחורות שלו אלא בסך זה, וראובן שלא ומסר לו כסתמא אם כן חייב ליתן לו כמ"ש לו דענין שטר שביניהם לא נשתעבד לו כל ימיו בשיעור זה אלא עיקר האופן הוא דכשימכור שמעון נכסי ראובן יטול תרי ממאה, אבל הא מקמי דליפתח וימכור הנכסים יכול להתנות מחדש כפי מה שירצה ואין הכי נמי אילו היה ענין שטר שביניהם שחייב עצמו שמעון להשתעבד לו כל ימיו בהכי ולא מצי הדר ביה, פשיטא דמעיקרא אין בדבריו כלום אבל היכא דהתנו שאם מצי למיהדר ולימא דמכאן ואילך לא יהיב ידיה בנכסיו אלא בשיעור ג' לק', ומכיון דהכא כבר כתב לו שמעון וגלי אדעתיה וראובן הו"ל ידיעה שפיר ואח"כ שלח לו נכסים הללו פשיטא שהוא נוטל כדבריו ממש והחוט המשולש לא במהרה ינתק. ובנידון דידן שרוצה ליקח חצי שיעור פתורי"ה מנהג הסוחרים האי חצי שנוטל הוא נוטל כשיעור ג' לק' וכאמור הנ"ל ע"ד כתבתי לא להלכה ולא למעשה עד אשר יסכימו גדולי ההוראה הכ"ד העבד פי המדבר בצדקה גברא דלא ידע לאישתעויי שחוק לרעהו אהיה וכאשר לא הייתי אהיה הצעיר יצחק עטייה ס"ט.	

סימן כ"א 	
הסכמת מוהר"ר חיד"א נר"ו על ענין הנזכר 	
משתכל הוית כל האמור בפרשה מסיני בא וזרח מאן חתים, טוב יומ"י טובאינא דחכימי 
 מעיר גבורים תרעתים שמעתים, החכם השלם הדיין המצוין נ"י ויזרח יצחק באר"ש סייד וכייר צי"יר וחתים, הוא השיב גדולה תשובה על פני רוחב השאלה הדק היטב פתות אותה פתים, ולפי רוב הענוה היה דורש לשון הדיוט ולא שני ליה אחד ענ"ק באחד הפתחי"ם וכשאני לעצמי ידענא בנפשאי שאיני כדאי ואוכל פתי פת צנומה פת קיבר גם מזתי"ם, על אחת כמה וכמה לקש"ת יומיא אתגור"י אתגו"ר ורבו מצערו"ת מדהרות דהרות וצוק העיתים סוחריה צרי"ם באפ"ס דמים לעת תמוט מידי דמיתקרי נכסי בעלי בתים, ואנח"ה למדינות ניטל רוב המדבר קסת גבורים חתים, זאת היתה לי מבלתי יכולת הצג על האר"ש, כאשר עם לבבי אשיחה ואיזה מקום בינה מסתם סתים ומ"מ לכבוד מעלת מר ניהו רבא הפוסק אשו"ר ברהט"ים די"ו לכתוב שתי אותיות עשיתים ולא עזבתים בס"ד.	
ואומר עם קנ"י כי אני בעניי כמעט שעברתי על כל דברי תשובותו הרמתה והן כל יקר 
 ראתה עיני מה שהביא תשובת מהרימ"ט ודבריו נאמנו מאוד במה שפירש בדברי מהרימ"ט ורצה לדקדק דברי הרב כנה"ג ובדברי קדשו כתוב למ"ר שבתשובת הרב כנה"ג אשר רמז אפשר דשקיל וטרי בתשובת מהרימ"ט וביאר עליה ועתה אמת אגיד כי מקרוב נדפסו תשובות הרב כנה"ג ז"ל איזה חלקים ובתשובותיו ח"מ ח"ב סימן ק"ה שרמז בכנה"ג לא מצאתי אלא בסימן ק"ד שכתב דהפא"טור דין שליח יש לו כמ"ש גדולי האחרונים ומהרימ"ט ח"ב סימן ק"י ע"ש.	
ורגע אדבר במה שהפאטור שואל לערך ג' לק' כמו שכתב לו ואחר שקיבל הכתב שלח לו 
 סחורה ולא דבר אתו מאומה על ערך הפאטוריא והסוחר טען כי על דעת השטר שביניהם דהם ב' לק' שלח וכו' והעלה החכם השלם הפוסק דצריך ליתן ג' לק' כמו שכתב לו ונראה להביא ראיה ליה ממאי דתני בתוספתא קדושין[footnoteRef:24] והביאה הרי"ף פ"ק דקדושין זה אומר במנה וזה אומר במאתיים והלך זה לביתו וזה לביתו ואח"כ תבעו זה את זה וקדשו אם האיש תבע את האשה יעשו דברי האשה[footnoteRef:25], ואם האשה תבעה את האיש יעשו דברי האיש ופסקה הטור ושו"ע אבן העזר סימן כ"ט[footnoteRef:26] ובח"מ סי' רכ"א[footnoteRef:27] ועיין בשו"ת מהרימ"ט ח"א סוף סימן ל"ה וא"כ מאחר שהפא"טור כתב לו שהוא רוצה ג' לק' ואח"כ שלח לו סחורה בסתמא ש"מ שנתרצה במה ששואל הפאטו"ר ג' לק' דומה למ"ש בתוספתא דמי שתבע ועשה מעשה סתם מסתמא סבר וקביל דעת שכנגדו.		 [24:  פרק ב הלכה יא. ]  [25:  אם הוא התחיל לדבר עם האשה, יעשו דברי האשה דמסתמא התחיל, וכן הדין בבבא בסיפא במוכר וקונה (מנחת בכורים).]  [26:  הָאוֹמֵר לְאִשָּׁה: הִתְקַדְּשִׁי לִי בְּדִינָר זֶה עַל מְנָת שֶׁאַשְׁלִים לִיךְ מָנֶה, וְהִיא אוֹמֶרֶת: עַל מְנָת שֶׁתַּשְׁלִים לִי ר', וְהָלַךְ זֶה לְבֵיתוֹ וְזוֹ לְבֵיתָהּ וְלֹא הִסְכִּימוּ בֵּינֵיהֶם, וְאַחַר כָּךְ תָּבְעוּ זֶה אֶת זֶה, וְקִדְּשׁוּ, וְנָתַן לָהּ הַדִּינָר, אִם הָאִישׁ תָּבַע אֶת הָאִשָּׁה, יַעֲשׂוּ דִּבְרֵי הָאִשָּׁה וְיַשְׁלִים לָהּ ר'; וְאִם הָאִשָּׁה תָּבְעָה אֶת הָאִישׁ, יַעֲשׂוּ דִּבְרֵי הָאִישׁ, וְלֹא יַשְׁלִים אֶלָּא מָנֶה (סעיף ח).]  [27:  הַמְבַקֵּשׁ לִקְנוֹת מֵחֲבֵרוֹ מֵקָּח, מוֹכֵר אוֹמֵר: בְּמָאתַיִם אֲנִי מוֹכֵר לְךָ, וְהַלּוֹקֵחַ אוֹמֵר: אֵינִי לוֹקֵחַ אֶלָּא בְּמָנֶה, וְהָלַךְ זֶה לְבֵיתוֹ וְזֶה לְבֵיתוֹ, וְאַחַר כָּךְ נִתְקַבְּצוּ וּמָשַׁךְ זֶה הַחֵפֶץ סְתָם, אִם הַמּוֹכֵר הוּא שֶׁתָּבַע הַלּוֹקֵחַ וְנָתַן לוֹ הַחֵפֶץ, אֵינוֹ נוֹתֵן אֶלָּא מָנֶה. וְאִם הַלּוֹקֵחַ הוּא שֶׁבָּא וּמָשַׁךְ הַחֵפֶץ סְתָם, חַיָּב לִתֵּן מָאתַיִם. הגה: הָיָה בִּתְחִלָּה קְצִיצָה בֵּינֵיהֶן, וְחָזַר אֶחָד, וְחָזְרוּ וּמָשְׁכוּ סְתָם, אַמְרִינָן וַדַּאי עַל קְצִיצָה הָרִאשׁוֹנָה קָנוּ (נִמּוּקֵי יוֹסֵף פֶּרֶק הָאֻמָּנִין). סימן א'.] 

איברא דכתב הרב הנמוק"י פרק האומנין והביאו מור"ם בהג"ה ח"מ סי' רכ"א וז"ל היה 
 בתחילה קציצה ביניהם וחזר אחד וחזרו ומשכו סתם אמרינן ודאי על קציצה ראשונה קנו עכ"ל, וכתב הרב ספר מאירת עינים שם[footnoteRef:28] וז"ל נראה דקמ"ל בזה דאע"ג דחזר המוכר מחמת שהמכירה לדעתו בזול ואומר איני רוצה ליתן לך המקח אא"כ תוסיף הסלע על הקציצה ראשונה וחוזר עליו הלוקח ולקחו ממנו דעת הלוקח היה למלאות רצון המוכר וכו' קמ"ל דלא, וכזה כתב הנ"י וכו' ולא דמי להא דתניא בתוספתא וכו' פירוש התם דליכא קציצה ליכא תרעומת על החוזר משום הכי אמרינן דהחוזר ולקחו מסתמא נתרצה למלאות רצונו דאידך מה שאין כן בפועלים דהיתה ביניהם קציצה ויש לו על החוזר בו תרעומת משום הכי אמרינן בשנתפייס אדעתא דקציצה הא' נתפייס כדי לסלק מעליו התרעומת עכ"ל, וא"כ בנידון דידן שהיתה קציצה בראשונה נימא דע"ד קציצה ראשונה שלח הסוחרי, הא לאו מילתא היא דהתם היו שניהם פנים בפנים ונתפייסו אז אמרינן דעל קציצה הראשונה נתפייסו, אבל הכא שהפא"טור יושב בעירו והסוחר בעיר אחרת ושלח לו הסחורה בסתם יש לנו לומר דעל דעת ג' לק' נתרצה כמו שאמר לו הפא"טור, וכל שכן דיש מן הראשונים דסברי דאם אמרו דמחמת שנתייקרה המלאכה אנו רוצים כך, וזה בא ופייסם על דעת תוספת שאמרו פייסם כמ"ש בשיטה מקובצת במציעא על ריש דף ע"ז מהש"ס ושם הביא דברי הריטב"א משם רבו דאם פירשו שרוצים כך וכך ופייסינהו אדעתא דמה שאמרו פייסינהו ע"ש, ויש ט"ס שם בדברי הריטב"א כאשר יראה הרואה, ולפי זה בנידון דידן הדין עם הפא"טור שהרי פירש שרוצה ג' לק' ויצא לטעון מחמת שהוזלה הסחורה ואפילו לדעת הרמב"ן והרשב"א והנמוק"י בנ"ד מודו דדווקא התם דהיו פנים בפנים ונתפייסו סברי מרנן דמשום דאיכא תרעומת על החוזר אמרינן דעל קציצה הראשונה נתפייסו, ועוד יש לצדד בזה ואני אמרתי בחפזי.	 [28:  אות ב'.] 

כלל העולה שדעתי הקצרה מסכמת לכל דברי החכם השלם הדיין המצויין הפוסק נר"ו 
 בהלכותיה וטעמיה ועל דבר אמת חתמתי שמי הצעיר וזעיר.	
יוסף חיים דוד אזולאי ס"ט והמה בכתובים בס' הבהיר יוסף אומץ בסי' ק"ד ע"ש.	

סימן כ"ב 	
איסור למנות את ישראל	
גרסינן בפ"ב דיומא בדף כ"ב ע"ב אמר רבי יצחק אסור למנות את ישראל אפילו לדבר 
 מצוה שנאמר "ויפקדם בבזק"[footnoteRef:29] ע"ק[footnoteRef:30], וכתב מהרש"א בחידושי אגדות והא דלא מייתי ליה איסור ממנין דמשה בחצאי שקלים ולא מנה אותם להדייא וכו', י"ל דאיכא לפרש דלקח מהם חצאי שקלים לכפרה על שחטאו בעגל וכו' ע"ש[footnoteRef:31], ויש מי שהקשה ממ"ש בפרק ט' דברכות[footnoteRef:32] "אם ה' הסיתך בי"[footnoteRef:33] א"ל הקב"ה לדוד מסית קרית לי חייך שאני מכשילך בדבר שאפילו תשב"ר מכירין בו שנאמר "כי תשא את ראש" וכו', הרי דמה שאמר להו להש"ס דחצאי שקלים היתה בעבור המנין ולא משום חטא העגל ע"כ.	 [29:  שמואל א' יא, ח. ופרש"י לשון שברי חרסים נטל כל אחד ואחד חרס והשליך לפניו ומנו החרסים.]  [30:  צ"ל ע"כ.]  [31:  כמו שנאמר "לכפר על נפשותיכם". וכוונת הכתוב שחצאי השקלים יגנו עליהם שלא יהיה בהם נגף בגלל העגל, ולא בגלל המנין.]  [32:  דף סב ע"ב.]  [33:  שמואל א' כו, יט.] 

ולע"ד אי מהא לא אירייא דכוונת מהרש"א ז"ל דאילו הוה מייתי ממניין דמשה הוה 
 אפשר לפרש הכי, אבל השתא דאית לן גילוי בהדיא ממקום אחר א"כ קושטא קאי דגם מניין דמשה מה"ט הוא וכמ"ש "ולא יהיה בכם נגף בפקוד אותם", ואין מקרא יוצא מידי פשוטו ומשום הכי אמר בהא דברכות מהא ד"כי תשא" להגדיל המדורה בטעותו של דוד ומשום דקושטא דאי דבעבור המנין היתה וראיה לדבר מהא דבזק דבתחילה פריך דלמא שמא דמתא הוא[footnoteRef:34] והוצרך להביא הא ד"ויפקדם בטלאים" ואח"כ סיימו כיון שנתמנה פרנס על הציבור מתעשר, תחילה כתיב בבזק והדר בטלאים, הרי דמ"ש להו דבזק לאו שם מקום הוא אלא לאו דנ"ל דכיון דאשכחן גילוי מהא דטלאים א"כ למפרע גם הוא דבזק כלי חרס הוא ולאו שם מקום וכמ"ש מהרש"א אח"כ הכי א"כ מימלא דגם בהא דמנין דמשה נימא הכי וכאמור. 	 [34:  שם העיר ששם פקדם.] 

ואגב ראיתי להרי"ף בעין יעקב שדייק בהא שאמר מעיקרא כתיב בבזק וכו' מהא דפריך 
 לעיל דילמא שמא דמתא ותירץ דמ"מ מוכח שפיר בין אם יהיה בזק חרס ובין אם יהיה שם מקום מ"מ לא הוזכר שם בטלאים, ונמצא שיהיה מנינם במקום ההוא ע"י דבר אחר ולא בטלאים וכיון שנתעשר כתיב בטלאים ע"כ.	
ושותיה דמר לא ידענא דהא אם נאמר דבזק שם מקום א"כ לא הוה אמר דצריך למנותם 
 ע"י איזה דבר ולא הוה נפקא לן שום איסור בזה, אבל כשנאמר שהוא כלי חרס ומנאן בו משום איסור דמניין אז נפקא לן שפיר, בהא דטלאים שהיו משלו ונתעשר דאל"כ מאי רבותא שלא מנאן עוד בבזק כבתחילה אלא לאו משום שנתעשר וכמו שביאר זה מהרש"א בכוונת הש"ס, אבל אם נאמר דבזק שם מקום א"כ יכולים אנו לומר דהטלאים מדידהו ומשום איסור מניין נגעו בה ולגופה איצטריך ומניין הוכיחו הא דמתעשר לכן היותר נכון לומר כמש"ל וכמ"ש ג"כ מהרש"א.	

סימן כג	
ביאור מאמר מר עוקבא הוה ענייא בשביבותיה וכו' עייפינהו ושדרינהו ניהליה	
גרסינן בפ"ו דכתובות בדף ס"ז ע"ב מר עוקבא הוה ענייא בשביבותיה וכו' עייפינהו 
 ושדרינהו ניהליה ע"כ[footnoteRef:35] וכתב מהרש"א בחידושי אגדות דיקדק ליתן צדקה גדולה זו בערב יום כיפור שזכות זה יהא מכריע לטובה, אי נמי בו ביום צריך העני יותר לסעודה עכ"ל, ולכאורה קצת קשה לתירוץ ב' דהרי בשאר מועדים כמו פסח וסוכות צריך יותר ואמאי בחר לו בערב יום הכיפורים בלבד, והנכון כתי'[footnoteRef:36] ב' שזכות זה יהא מכריע לטובה וגם אפשר דהוא היה נותן לו צדקה זו גדולה לאו משום שצריך הוצאה מרובה בו ביום אלא שהיה נותן לו מידי שנה בשנה באותו היום בעד כל השנה, והוא יכלכל דבריו במשפט להוציאה כל אימת דבעי כמו מנהג המחזיק בידי ת"ח שנותנים להם חק בשנה וגם מר עוקבא היה עושה כן, ומדקדק ליתנה בערב יום הכיפורים כדי שאם היתה שקולה מכרעת לטובה ולברכה, וגם אפשר דמי שדרכו לזלף ביין ישן וכו' כל כי האי מילתא זוטרת היא לגבי דידיה שהוא בן טובים ומוציא ביד המלך ותפסת מרובה ל"ו תפסת. 	 [35:  מר עוקבא הוה עניא בשיבבותיה דהוה רגיל לשדורי ליה ארבע מאה זוזי כל מעלי יומא דכיפורא, יומא חד שדרינהו ניהליה ביד בריה אתא אמר ליה לא צריך, אמר מאי חזית חזאי דקא מזלפי ליה יין ישן אמר מפנק כולי האי עייפינהו (כפלינהו) ושדרינהו ניהליה. כי קא ניחא נפשיה אמר אייתו לי חושבנאי דצדקה אשכח דהוה כתיב ביה שבעת אלפי דינרי סיאנקי, אמר זוודאי קלילי ואורחא רחיקתא קם בזבזיה לפלגיה ממוניה.]  [36:  צ"ל כתירוצים.] 

ועוד כתב הרב הנזכר דאף דב-ר' זוז לא מיקרי שוב עני ואסור לקבל צדקה, מכל מקום 
 ת'[footnoteRef:37] בפעם א' שרי כמ"ש במתניתין דפאה ומיהו כי עייפינהו נידליה בו ביום קשה היאך קיבל הכפל כיון שכבר קיבל ת' זוז ונעשה עשיר, ודוחק לומר שכבר הוציא בו ביום יותר מר' עד שלא נשארו ר' זוז עכ"ל.	 [37:  ארבה מאות זוז.] 

והנה לפי שיטתיה שנדחק לומר שכבר הוציא וכו' לע"ד אין זה דוחק דאימא דכבר היה 
 עליו איזה חובות לבוא תיכף ומיד בפר"וע פר"עות בישראל לא נשאר אצלו ר' ומאן דאזל בהוצאה ובפירעון החובות כמנהג כל עניי ישראל דיזפי ברישא והדר פרעי ורשון א' מסתלק ולאו בהוצאה בלבד אזלי להו יותר מר'.	
אלא דאעיקרא דדינא פירכא ולא ידעתי מאן שם ליה להגאון לומר שכבר קיבל הת' זוז 
 שהרי וודאי שטח ופשט דברי הש"ס יורה מורה דאכתי לא קיבלם כלל, והכי קאמר יומא חד שלחם ע"י בנו אתא א"ל לא צריך, רצה לומר שלא נתתים לו כלל בראותו שאינו עני ואינו צריך אלא הוא מן הרמאים, וא"ל מאי חזית ביה והשיבו דקא מזלפי ליה יין ישן ואז אמר מר עוקבא מפונק כ"כ עייפינהו ושדרינהו ניהליה רצה לומר שהחזיר את הת' זוז הא' והניח עליהם עוד ת' זוז אחרים ונעשו ת"ת זוז בפעם א' ושלחם לו ומשום הכי קיבלם דאפילו אלף נותנים לו כאחד שרי[footnoteRef:38]. 	 [38:  מִי שֶׁיֵּשׁ לוֹ מְזוֹן שְׁתֵּי סְעֻדּוֹת, לֹא יִטֹּל (א) מֵהַתַּמְחוּי. מְזוֹן י''ד סְעֻדּוֹת, לֹא יִטֹּל מֵהַקֻפָּה. וְאִם יֵשׁ לוֹ ר' זוּז, וְאֵינוֹ נוֹשֵׂא וְנוֹתֵן בָּהֶם, אוֹ שֶׁיֵּשׁ לוֹ חֲמִשִּׁים זוּז וְהוּא נוֹשֵׂא וְנוֹתֵן בָּהֶם, לֹא יִטֹּל צְדָקָה. וְאִם יֵשׁ לוֹ ר' זוּז חָסֵר דִּינָר, וְאֵינוֹ נוֹשֵׂא וְנוֹתֵן בָּהֶם, אֲפִלוּ נוֹתְנִים לוֹ אֶלֶף זוּז בְּבַת אַחַת, הֲרֵי זֶה יִטֹּל (שו"ע יורה דעה סימן רנג' סעיף א).] 

ואפשר לי לומר דהיא גופא היתה כוונת רש"י במה שפירש עייפינהו בכפלים ע"כ, ור"ל 
 שנתן לו הכפלים בבת אחד ובתחילה לא נתנם לו בנו וכפשט הש"ס ומשום הכי שרי וזו היא ודאי כוונת הש"ס מדלא אמר שדר ליה ק' זוז אחריני אלא עייפינהו וכו' משמע דעדיין היו ברשות מר עוקבא ולא באו כלל ליד אותו עני ודלא כמו שהבין הרב ולא ידענא אמאי הבין האי פירוש דלא כפשט הש"ס, עוד שהקשה עצמו לשיטה זו ואפילו בדוחק לא יכול ליישבה שהרי קושטא קאי לפום פשטא כנים הדברים לרווחא דמילתא וכמו שיראה הרואה וגם אפשר דמעיקרא דיש לחלק בין עני סתם לעני בן טובים וזכר לדבר מהא דקיי"ל דאפילו סוס לרכוב עליו ועבד לרוץ לפניו וכל כי הא צריכים יותר מר' זוז, אלא לאו דהגדול לפי גדלו ותן לו כמדתו באופן דה"מ מעלייתא של הגאון לא ידענא מאי אידון בהו.	

סימן כ"ד 	
ביאור מאמר ד' דברים הקב"ה שונאן ואני איני אוהבן	
גרסינן בפ"ב דנדה בדף ט"ז ע"ב אמר רבי שמעון ד' דברים הקב"ה שונאן ואני איני אוהבן 
 וכו'[footnoteRef:39] ע"כ, דיקדק משכיל אחד דמה הלשון אומרת ואני איני אוהבן דפשיטא כיון שה' שונאן לא יאות ליה לאוהבן לא מינה ולא מקצתה, ולכאורה היה נראה דבא ללמד בזה דבלאו הכי אף שלא היה הקב"ה שונאן מצד השכל והם אינם אוהבם אצלו כיון שהם מילי דפריצותא והשתא דקושטא קאי שהשי"ת שונאן אזלא ליה אהבה מינייהו מתרי טעמי, אבל אין בזה כ"כ כדי שבועה וגם עדיין יש לומר דאם ר"ל שהוא ג"כ שונא אותם ומדת קונו יש בו הכי הוה ליה למימר 'ואני גם כן שונאן', אבל נראה דהני ב' קושיות חדא מתרצא לחברתה דאף דקושטא קאי שהקב"ה שונאן מ"מ אם באנו לחקור משורת הדין אפשר דלא שרי ליה לאיניש לשנאתם דלא אשכחן דהתירו לשנאת לחבירו אלא ברואה דבר ערוה לחבירו והוא יחידי, אבל בלאו הכי לא וא"כ אפשר דאין כדאי על אלו לעבור אלאו דלא תשנא, ואמטו להכי משום האי חששא דייק בלשונו רבי שמעון אמר 'ואני איני אוהבן', ר"ל לא אהבה ולא שנאה דלא אשכחן ורז"ל דמנו להו במי שמותר לשנאתם, ויש מי שדייק דהרי מקרא מלא כתיב[footnoteRef:40] "הלא משנאיך ה' אשנא" והסברא מכרעת כן דמי שהוא שנוי לאדון גם העבד צריך לשנאתו. ואפשר דאי מהא לא אירייא כ"כ די"ל דהאי "משנאיך" היינו במי שאמרו ז"ל לשנאתם ברואה בהם דבר ערוה יחידי ודייק בזה שפיר קרא דאחריו שאמר "תכלית שנאה שנאתים לאויבים היו לי" ר"ל דמותר לשנאתו בינו לבין עצמו בלבד ולא בפרהסייא ולגלות הדבר והשנאה לאחרים כמ"ש י"ל גבי טוביה חטא וזיגוד מינגד וכו'[footnoteRef:41], ואתי שפיר בזה תיבת "לי", אבל בהני כיון דלא מצינו לרז"ל דשרו לשנאתם אף דהקב"ה שונאן נימא דלא בשמים היא וכמ"ש גבי תנורו של עכנאי, ואה"נ דלא ניעבוד דבר ואפכו שיאהב אותם וודאי שאסור אבל לא אהבה ולא שנאה אפשר דאין בזה איסור דאפילו בענין העשה אמרו בש"ס דלא ענשי עלה כי אם בעידן ריתחא ובזה ידוייק מה שאנו אומרים בכלל הוידוי והתפילות דיום הכיפורים 'את אשר אהבתי שנאתי ואת אשר שנאת אהבתי', די"ל אמאי לא 'את אשר אהבת לא אהבתי' וכו', אך על פי האמור א"ש דקושטא קאי דמי שאוהב ה' לעשותם והוא לא אהב לעשותם אינם מטעישים[footnoteRef:42] עליהם בכל זמן, אלא אם עשאן מקבל שכרן ואם לאו הוי מניעת הריוח, אבל עיקר העונש בהעושה דבר ואפכו כגון במצות הצדקה שאהב השי"ת וצונו לעשותה, גם[footnoteRef:43] שנא אותה ומנע אחרים מלעשות, גם במצות השבת אבידה מלבד שלא השיבה גם אובדה בידיים או נטלה ולא הכריז או מניע אחרים מלהשיב, גם מצות עשה ואהבת לרעך כמוך מלבד שלא אהב עשה דבר ואפכו דזו היא שק' וגם עבר אלא תשנא וכו', גם בעניין הגזל אם לא היה לא שנאה ולא אהבה שפיר, אבל העונש באהבה ואזיל בתר איפכא וכיוצא וגם בהני שאמר שהקב"ה שונאן שאם יעשה דבר ואפכו אז ענוש יענש, ולכן אמר 'את אשר אהבת שנאתי' במה שעשינו דבר ואפכו, וכן במה ששנאת שהיינו אוהבים אותו, ע"ז ידוו כל הדויים וכמדובר.	 [39:  אמר רבי שמעון בן יוחאי ארבעה דברים הקב''ה שונאן ואני איני אוהבן הנכנס לביתו פתאום ואצ''ל לבית חבירו והאוחז באמה ומשתין מים ומשתין מים ערום לפני מטתו והמשמש מטתו בפני כל חי.]  [40:  תהלים קלט, כא.]  [41:  שלשה הקדוש ברוך הוא שונאן המדבר א' בפה ואחד בלב והיודע עדות בחבירו ואינו מעיד לו והרואה דבר ערוה בחבירו ומעיד בו יחידי, כי הא דטוביה חטא ואתא זיגוד לחודיה ואסהיד ביה קמיה דרב פפא נגדיה לזיגוד, א''ל טוביה חטא וזיגוד מינגד, אמר ליה אין דכתיב (דברים יט, טו) "לא יקום עד אחד באיש" ואת לחודך אסהדת ביה שם רע בעלמא קא מפקת ביה (פסחים קיג ע"ב).]  [42:  אולי צ"ל מענישים.]  [43:  הרשע.] 


סימן כ"ה
בדין מי ששכח לברך ברכת המזון עד מתי יכול לברך
כתב הרמב"ם בפ"ב דהלכות ברכות בדין י"ד מי שאכל וכו' והוא שלא נתעכל וכו' ע"כ[footnoteRef:44] 
 וכתב מרן דפסק הרא"ש וכו' ותימא לי מילתא וכו' ע"ש[footnoteRef:45].	 [44:  מִי שֶׁאָכַל וְשָׁכַח וְלֹא בֵּרֵךְ. אִם נִזְכַּר קֹדֶם שֶׁיִּתְעַכֵּל הַמַּאֲכָל שֶׁבְּמֵעָיו חוֹזֵר וּמְבָרֵךְ. נִתְעַכֵּל הַמָּזוֹן שֶׁבְּמֵעָיו אֵינוֹ חוֹזֵר וּמְבָרֵךְ. וְכֵן אִם נֶעֱלַם מִמֶּנּוּ וְלֹא יָדַע אִם בֵּרֵךְ אוֹ לֹא בֵּרֵךְ חוֹזֵר וּמְבָרֵךְ וְהוּא שֶׁלֹּא נִתְעַכֵּל הַמָּזוֹן שֶׁבְּמֵעָיו.]  [45:  וכתב הרא''ש וכן לענין שתיית יין ואכילת פירות אם אינו צמא או רעב ותאב לאותם פירות יברך עכ''ל. ותימה לי מילתא אם אכל פירות ונתעכלו שהוא רעב אע''פ שאינו מתאוה לאותן פירות למה לא יברך. ] 

הנה בתחילה צריכין אנו להבין דברי הרא"ש גופיה חדא דאמאי נקט בד"ק 'לעניין שתית יין 
 אם אינו צמא', דאם בא ללמד דדין שתיה כדין אכילה דכמו דבאכילה עד שירעב ה"נ בשתייה עד שיצמא, א"כ ה"ל למינקט בסתם שתייה ואפילו על היין כמ"ש ואמאי פרט איין לחוד, ודוחק לומר משום דביין פורתא מיסעד סעיד ושייך ביה ענין עיכול משא"כ לגבי מים, חדא דהוא לא קאמר אשותה פורתא לחוד ועוד דהא לא קא חלי ליה בעניין העיכול אלא בעניין צמא והצמא שייך בסתם משקין, אשר מזה צ"ל דסופו הוכיח על תחילתו והא דכתב שתית יין לאו דווקא אלא סתם שתייה מיתלא תלייא אם אינו צמא, ותו י"ל במאי דקמ"ל דכן לענין אכילת פירות 'אם אינו רעב ותאב אותם פירות יברך', דמה הוצרך ללמדנו דמהיכא ס"ד דדווקא באכל לחם מיירי מתניתין והגמרא, אי תימא משום דנקט המזון שבמעיו לא אירייא דהא סתם מאכל אשר יאכל הוא מזון שמתפרנס בו הבני אדם כמש"ה[footnoteRef:46] "כי לא על הלחם לבדו יחיה האדם כי על כל מוצא פי ה' יחיה האדם" וכן כתיב[footnoteRef:47] "בר ולחם ומזון", וא"כ במ"ש 'ומזון' נכנס כל מין מאכל אשר יאכל דדינו תלי בעיכול ובוודאי דדין הלחם והפירות וכל המאכלות שויים, ונראה דמהא נמי לא אירייא דאה"נ היא גופא קמ"ל שלא יעלה ע"ד לטעות דמתניתין מיירי בענין אוכל לחם ומזון ובברכת ג' בלבד מיירי ולא בשאר מאכלות, חדא דאין מקום כלל לחלק חילוק זה ועוד דקושטא קאי כל מין מאכל ישנו בכלל מזון ומזה מוכרח דכוונת מתניתין והגמרא בלחם ופירות וכל מאכל שויו לענין זה.	 [46:  דברים ח, ג.]  [47:  בראשית מה, כג.] 

אבל הא איכא למידק דאם רוצה הרא"ש להשוות כך ונימא דכוונת מתניתין אכולהו א"כ 
 אפוא אמאי עשה בה מר תוספת דרבנן[footnoteRef:48] להזכיר בד"ק 'ותאב אותם פירות', והרי במתניתין[footnoteRef:49] לא אמר עניין תאב לאותו מזון עצמו שאכל בתחילה, אלא העיקר אם רעב ונתעכל ואפילו שלא יתאב לאותו דבר עצמו שאכל אלא הוא תאב למאכל אחר הרי חשיב שפיר נתעכל כיון שעכ"פ רעב ולא מצי שוב לברך, ומנ"ל להרא"ש להזכיר בהדי רעב עניין תאב לאותם פירות מאי דלא נזכר בדבריהם ז"ל.	 [48:  לשון מליצה.]  [49:  מי שאכל ושכח ולא בירך ב''ש אומרים יחזור למקומו ויברך וב''ה אומרים יברך במקום שנזכר ועד מתי מברך עד כדי שיתעכל המזון שבמעיו (משנה בברכות נא ע"ב).] 

ומה גם דהרי מר גופיה לגבי שתייה קאמר בה אם אינו צמא לחוד והוי דומייא דאם אינו 
 רעב ולא הזכיר בהדה ותאב לאותו משקה ששתה כמו שהוסיף לגבי אכילה ותאב אותם פירות, ומה טעם לחלק בין שתייה לאכילה לעניין זה, ומקום י"ל בדוחק דאה"נ לא בעי הרא"ש ז"ל לפלוג בין שתיה ואכילה לעניין זה אלא דקאמר לגבי אכילת פירות דבעינן שתאב לאותם פירות ומינה דגם לגבי שתית יין הא דהזכיר בה צמא הוא ביין עצמו ופירש דלגבי אכילת פירות וה"ה בשתיית יין וקאמר כחדא וה"ה באידך ושתיה בכלל דין אכילה דאין מקום לחלק ביניהם, ומזה יותר יקשה לנו דמנ"ל להרא"ש לחדש האי דינא גבי אכילה ושתיה אשר לא נרמז בדברי הש"ס, ועוד יש בו מן הדיוק דמה הלשון אומרת 'או רעב ותאב לאותם פירות' שאם ר"ל דדוקא לאותו דבר שאכל ולא לדבר אחר הוה ליה למימר 'או רעב לאותם הפירות' ומאי מילת 'ותאב' דקאמר דנראה דדחיק ליה עלמא טובא.	
אשר ע"כ אפשר לומר דהני ב' קושיי חדא מתרצא לחברתה במה שנאמר דקושטא קאי דאין 
 כוונת הרא"ש לחדש לן דבעינן שיהיה רעב לאותו דבר שאכל ולא לדבר אחר, אלא העיקר הוא בא לומר דכוונתם ז"ל במאי דתלו לה עד שיתעכל המאכל שבמיעיו היינו כשיראה עצמו שהוא תאב לאותו מאכל עצמו שאכל, אז הוא אות ומופת חותך שכבר נתעכל אותו מאכל עד שתאב לו, ואז קושטא קאי אף אם רעב לדבר אחר כיון שכבר נתעכל ממה שראה עצמו שהוא תאב לאותו מאכל לא מצי תו לברוכי, אבל אם לא היה תאב לאותו מאכל שאכל קודם אף שהוא רעב לדבר אחר מברך כיון שאכתי לא נתעכל אותו המזון, והא ראיה שעדיין אינו תאב לו והעיקר תלוי בעיכול ולא ברעיבה בלבד ודייק לה הרא"ש להאי מילתא ממ"ש ז"ל 'עד שיתעכל המזון שבמעיו' ולא אמרו עד שירעב משמע דעיכול לחוד ורעיבה לחוד ותרי מילי נינהו, והעיכול עניינו בתאיבה לאותו דבר שאכל אז אפילו רעב לדבר אחר כיון שסוף סוף רואה עצמו שהוא מתאוה למאכל הא' הוא אות חותך שכבר נתעכל ולא יברך ואם לאו מברך זהו הנראה לפי חומר הנושא בסברת הרא"ש.	
ואם כנים אנו בזה מעתה יתיישב מה שתמה מרן ע"ד הרא"ש ותימא לי מילתא וכו' ע"ש, 
 והנך רואה לפי האמור א"ש דקושטא קאי כשאינו מתאוה לאותם פירות לא חשיב נתעכלו אף שהוא רעב לדבר אחר וכאמור, אך אמנם יש להקשות לכאורה לפום שיטה זו דמנ"ל לתלות עניין העיכול בתאווה לאותו דבר עצמו, והרי כמה זימנין שאוכל אדם למין מאכל ואחר כמה ימים עד שיתאוה לו ונוכל לומר שאכתי לא נתעכל אתמהא, ותו אם איתא הוה ליה למתניתין לומר עד שיתאוה לאותו מאכל ומדלא נקט הכי משמע ודאי דהעיקר ברעיבה לחוד ופירוש עד שיתעכל היינו עד שירעב וכדתרגמה ר"י וזהו שיעורו והסברא נוטה להכי וא"כ הדא דתימא הדרא עלן התמיהא ע"ד הרא"ש דמנ"ל למר לתלותה בתאב או לא, וצ"ל בהכריח דמ"ש 'או תאב לאותם פירות' לאו בדווקא נקט ולאפוקי דאם לא היה תאב לאותם אלא לדבר אחר לא, אלא ה"ה כשירעב ויתאב לכל דבר ובהכי ניצול מתמיהת מרן הנזכר.	
איברא דבעיקר תמיהת מרן אנכי חזו"ן הרביתי לה, משנה למלך דכתב על זה 'דדברים אלו 
 אינם מובנים' ע"ש[footnoteRef:50], וכתב ע"ד מהר"י כולי בהגהותיו א"ה וצ"ל למה יברך כו' ע"ש[footnoteRef:51], והנה לפי מה שפירש הרב המגיה דעיקר תמיהת התנא ז"ל על מ"ש 'למה לא יברך' אבל בשנאמר דטעות סופר נפל וצ"ל 'למה יברך' דברי מרן מובנים שפיר, וינצל מקושית המשנה למלך, ק"ל ע"ז במ"ש הרב משנה למלך בכלל ד"ק 'ודברי הרא"ש נימוקם עמם דמשוה שתייה לאכילה', דזה אינו עניין לתמיהתו אם נאמר למה יברך או לא, ולא הוה ליה למימר אלא 'דדברים אלו אינם מובנים ואי אפשר ליישבם כי אם בטעות סופר' ותו לא, ולפי הנראה מה"מ מעלייתא דקאמר התנא דכוונתו לומר הכי בכוונת הרא"ש דהא קא חזינן לענין שתיית יין תלה לה בצמא לחוד ולענין אכילת פירות הוסיף בה דברים רעב ותאב לאותם פירות, ומוכרחים אנו לומר מדכתב בתחילה ד"ק 'וכן לעניין שתיית יין ואכילת פירות' ובחדא מחתא מחתינהו, וודאי דשוים בשיעוריהן והאי תאב לאותם פירות לאו דווקא אלא ה"ה לדבר אחר, ואם כך היתה כוונתו א"כ מה יועיל לנו אם נאמר דט"ס הוא וצ"ל למה יברך, דאף אם נאמר כך הקושיא שלו במקומה עומדת דדברי הרא"ש נימוקם עמם דמשוה שתייה לאכילה ואזלא לה תמיהת מרן ע"ד הרא"ש ולכאורה י"ל דכוונת הרב להקשות ב': חדא דאם נניח דברי מרן כמות שהם לא יש להם הבנה וגם אחר שנאמר שיש ט"ס ויהיה להם הבנה נתרץ התמיהא דקושטא קאי דמשוה שתייה לאכילה אבל זה דוחק גדול, חדא דכך הל"ל דמשוה אכילה לשתייה דהיינו כמו דבשתייה קאמר דסגי בצמא לחוד גם באכילה הכי דסגי ברעב ותאב לכל דבר, אבל השתא דאמר מר דמשוה שתייה לאכילה יש במשמע דבעינן למילף אשתייה עצמה דהוי דומיא דאכילת פירות דבעי שיהיה צמא ותאב לשתיית יין עצמו וגם דאם איתא הל"ל ברישא קו'[footnoteRef:52] שאינם מובנים ויישובם ע"י הט"ס והדר ותירץ עיקר התמיהא דדברי הרא"ש נימוקם עמם וכו' באופן דלפי הנראה גם דברי התנא אינם מובנים וכמו שיראה הרואה, ודע דבדברי הרב המגיה יש ט"ס כמ"ש בכוונת מרן דהבין בדברי הרא"ש וכו' וכן אם רעב וכו' וצ"ל וכן אם אינו רעב.	 [50:  דברים אלו אינם מובנים ודברי הרא"ש נמוקם עמם דמשוה שתיה לאכילה ואי אפשר ליישב דברי מרן כי אם בט"ס ודו"ק.]  [51:  א"ה וצ"ל למה יברך וכונת מרן דהבין בדברי הרא"ש דאו או קתני דאם אינו תאב אע"ג דרעב וכן אם רעב אע"ג דתאב יברך, ואהא תמיהא ליה דהיכא דרעב מאי איכפת לן אם אינו תאב. אבל איכא לפרושי דה"ק אם אינו רעב וגם אינו תאב יברך לאפוקי תאב אע"ג דאינו רעב או איפכא דלא יברך וק"ל. ודע דמכאן הביא ראיה הריב"ש סימן פ"ב דיש לברך ברכת אירוסין אחר הקידושין אם לא בירך קודם כיון דשם ארוסה עליה ועיין מ"ש הרב המחבר סוף פ"ג מהלכות אישות (הגהות משנה למלך).]  [52:  צ"ל קושיה.] 

ובמה שסיים אבל היכא וכו' ורוצה ליישב בזה תמיהת מרן הנזכר לענ"ד דאם יישב בזה 
 תמיהת מרן ופליט לה מחדא אבל אכתי לא הונח לנו דהוקשה לן בצד האחר 'אם תאב ואינו רעב' אמאי לא יברך והרי בגמרא[footnoteRef:53] לא קא תלו לה אלא עד כדי שיתעכל ותרגמה רב יוחנן עד שירעב וכ"ז שלא רעב ברוכי מברכינן, ותאב לא מעלה ולא מורדת ומנ"ל להרא"ש ז"ל לחדש לן דבתאב תלייא ג"כ ואף דאינו רעב.	 [53:  א''ר יוחנן כל זמן שאינו רעב וריש לקיש אמר כל זמן שיצמא מחמת אכילתו, א''ל רב יימר בר שלמיא למר זוטרא ואמרי לה רב יימר בר שיזבי למר זוטרא מי אמר ריש לקיש הכי והאמר רב אמי אמר ריש לקיש כמה שיעור עכול כדי להלך ארבע מילין ל''ק כאן באכילה מרובה כאן באכילה מועטת (ברכות נג ע"ב).] 

אשר ע"כ הטוב והישר לומר בכוונת הרא"ש דהא דהזכיר בד"ק או רעב ותאב לא בעי למימר 
 דתרתי מילי נינהו וב' בעינן, וגם לא נאמר דאו או קאמר ובחדא מינייהו סגי או רעב או תאב, אלא עיקר כוונתו וודאי דבעי חדא והוא רעב שהוזכרה בש"ס להדייא, ומהיכא עניין תאב היא היא דכיון שירעב ותאב וחדא מילתא הוייא והאי תאיבה הוא בין לאותה אכילה או לדבר אחר, ומאי דנקט לאותם פירות לאו דווקא וכמש"ל ובהכי עלו לכאורה דברי הרא"ש אל גורן נכון וראיתי למרן הבית יוסף בסימן קפ"ד ששם הטור הביא דברי אביו הרא"ש הנזכר וכתב עליהם מרן שם וא"ל אם נתעכלו וכו' ע"ש, והיא גופה מה שהקשה הכא בכסף משנה וכוונתו הכא וודאי דבגוונא דרעב לחוד לא מברך דזהו שיעור שנתנו בו חכמים ואף דאינו תאב מאי הוי ר"ל מאי דעתיך שתאמר בו יברך כיון שכבר רעב ומכאן ראיה דד"ק שבכסף משנה יש בהם ט"ס כמ"ש התנא וצ"ל 'למה יברך' ודבריו שכתב בב"י הוכיח תוכיח לזה.	
ואגב ראיתי למרן שם[footnoteRef:54] שמסיים ואפשר וכו'[footnoteRef:55] עד לפירות אחרים ע"ש. ולכאורה שיחתו 
 צריכה תלמוד גדול דהיכי דמי באינו יודע לשער וכו' והרי השיעור שנתנו חכמים הוא פשוט לכו"ע עד שירעב, ואפילו תשב"ר יודעין אותו דכיון שרואה עצמו רעב זהו שיעורו ואם נפשך לומר דשכיח בא' שהוא מסתפק בעצמו אם הוא רעב או לא א"כ גם לעניין תאיבה נמי נימא דשכיח הכי שיסתפק אם הוא תאב או לא, ומאי חזית לומר דברעיבה אינו יודע לשער ובתאיבה מידע ידע, ואפשר לומר דכוונתו ז"ל דאם אירע באחד שיסתפק ברעיבה לא ימצא דלא ידע ג"כ לשער בתאיבה ומכל מקום ק"ק דאם אימא דהכי היתה כוונת הרא"ש הוה ליה לפרש ולא למיסתם לה סתומי דכל כי האי ה"ל לאודעי ומה שסיים מרן ומ"מ יש להסתפק וכו' בהורמונתיה דמרן ז"ל לענ"ד אמינא דהוא פשוט דלאו דווקא נקט וכמ"ש אנן בעניותי והסבר מכרעת להכי דבהכי ניצול הרא"ש מכל קושיות בעולם. 	 [54:  בית יוסף בד"ה ומ"ש רבינו.]  [55:  ומ"מ יש להסתפק אי בעינן שיהא תאב לאותם פירות דווקא או אפילו תאב לפירות אחרים.] 

ושוב ראיתי להמ"א בסימן הנזכר בס"ק יו"ד שהביא משם הב"ח שכתב להדייא דלאו דווקא 
 אלא שאינו תאב לשום פירות ע"כ, אבל הט"ז בס"ק ב' כתב משמע מלשון זה של הרא"ש אע"פ שיש לו תאווה לשאר פירות מ"מ כיון שלעניין[footnoteRef:56] זה אין לו תאווה חשבינן ליה כנתעכל. וב"י כתב כזה יש להסתפק ואיני יודע מקום להסתפק עכ"ל, ולע"ד אחרי המחילה הראויה דפשיטא דיש מקום להסתפק שפיר ומה שי"ל פשיטות הוא זה דאכילת פירות דמייא לשתיית יין כמו דבשתייה הזכיר בה אם אינו צמא לחוד ולא קאמר לאותה שתייה עצמה ה"ה גבי אכילה ואין לחלק ביניהם אפילו כמלא נימא ולאו דווקא נקט וכמש"ל באורך וכסברת הב"ח והסכים ע"י השנ"י המגן אברהם ומיניה לא תזוע וכמו שיראה הרואה.	 [56:  צ"ל שלמין.] 

ותבלין מצאתי לזה מדברי הטור בנו דכתב בפסקי הרא"ש אביו שם וז"ל וכן נמי לעניין 
 שתית יין ואכילת פירות אם אינו צמא מחמת אותה שתייה ואינו רעב לאותם פירות יברך עכ"ל, דוק ותשכח דענין תאב לא נקט בלישניה אלא השוה השתייה לאכילה צמא מחמת אותה שתייה ורעב לאותם פירות, ולפום ריהטא משמע דבא ללמדנו דהא דהזכיר אביו הרא"ש בלישניה רעב ותאב לא קאמר, דב' קא יתיק' עליו קושית מרן אלא רעב ותאב חדא מילתא הוייא, והא דקא רעב לאותם פירות פשיטא דלאו דווקא, דיגיד עליו רעו שתייה תוכיח ואף דיש מקום לדוחה לדחות דאינו מוכרח לומר בכוונת הטור הכי דזה אינו שינוי כ"כ מלשון הרא"ש גופיה ואידי ואידי חד שיעורא, מ"מ מ"ש נראה יותר וגם לע"דפ מה שכתבנו בכוונת הרא"ש ניתן ליאמר שפיר ונכון וקיים והדין די אמת וכמדובר.	
ואגב חזי הוית להט"ז שם[footnoteRef:57] שסיים אך בזה נסתפק לי באוכל איזה מין ואין לו כדי צרכו 
 וכו', עד אימתי שיעורו בזה דהא אין שייך כל שאינו תאב לאכול ממנו שתכף היתה לו ג"כ תאוה וכו', ופשט האי ספיקא ממ"ש בברכות דף נ"ג ע"ב[footnoteRef:58] דאמר ריש לקיש כל זמן שיצמא מחמת אכילה, ופריך והאמר ריש לקיש כמה שיעור עיכול ד' מילין, ותירץ לא קשיא כאן באכילה מרובה כאן באכילה מועטת, ופירשו התוס' דאכילה מרובה היינו כל זמן שהוא צמא, אכילה מועטת ד' מילין, וא"כ חזינן לריש לקיש דבד' מילין הוי שיעור עיכול ולא אשכחן דר"י פליג עליה בהא אלא באכילה מרובה אבל במה דלא פליג למה לא נימא דגם רב יוחנן מודה באכילה מועטת בד' מילין וכו' ע"ש.	 [57:  בס"ק ב'.]  [58:  כמה שיעור עכול א''ר יוחנן כל זמן שאינו רעב, וריש לקיש אמר כל זמן שיצמא מחמת אכילתו, א''ל רב יימר בר שלמיא למר זוטרא ואמרי לה רב יימר בר שיזבי למר זוטרא מי אמר ריש לקיש הכי והאמר רב אמי אמר ריש לקיש כמה שיעור עכול כדי להלך ארבע מילין ל''ק כאן באכילה מרובה כאן באכילה מועטת.] 

והרואה יראה דמהא ליכא למיפשט מידי, חדא דהרי אתאן לפלוגתא דרש"י והתוס' 
 דלשיטת התוס' באכילה מועטת הוי ד' מילין ואלו לסברת רש"י איפכא באכילה מועטת כ"ז שצמא ואין בידינו להכריע בין ב' הרים גדולים, ולשיטת רש"י הוי דינו באכילה מועטת כר"י דפליג ואמר כל זמן שאינו רעב, והדרא בעייא דידיה דכאן לא שייך כל שאינו תאב וכו', וגם לפירוש התוס' דמשערינן ביה בד' מילין זהו דווקא לר"ל אבל ר"י מסתמא פליג עליה גם בהא ולא אשכחן דמחלק בין רב למעט דבשלמא בסברת ר"ל דחזינן ביה דאמר ב' מימרות פעם הכי ופעם הכי לכן הוכרחו לאוקמוה בש"ס חדא באכילה מרובה ואידך במיעוט, אבל ר"י דאמר חדא מימרא פשיטא דבכל גוונא קאמר ופליג עליה דר"ל גם באכילה מועטת דלא משערינן בד' מילין אלא כ"ז שאינו רעב והכי משמע דסברי מרנן כל הפוסקים ז"ל ראשונים ואחרונים דלא פליג רבנן בין רב למעט.	
ואיברא דראיתי לאבודרהם דכתב דשיעור עיכול באכילה מועטת הוא כדי הילוך ד' מילין 
 והוא שעה וחומש ע"כ, וזה מסייע להט"ז דתפס במושלם לסברת התוס' אבל הרואה יראה דאין זה מסכים לסברת כל הפוסקים וכן ראיתי להמ"א שם בס"ק ט' שהביא סברת אבודרהם הנזכר וסיים בה דבאמת כל הפוסקים לא חילקו בין רב למעט דס"ל דזה איתמר אליבא דר"ל אבל אנו קיי"ל כר"י ע"ש והוא הנכון. 	
ולעניין האי ספיקא דנסתפק בו הט"ז גם המ"א שם נסתפק בזה וכתב דמשערינן אם הוא 
 רעב כ"כ כמה שהיה קודם שאכל וסיים בה דאין אנו בקיאים לשער זה ואם אירע ששהה אחר אכילתו יאכל מעט קודם ברכת המזון ואם הסיח דעתו יברך המוציא תחלה עכ"ל. 	
ולע"ד דאכתי לא הונח לנו בזה דאם לא נזדמן לו דבר לאכול מה יעשה ולכן היותר נראה 
 לע"ד כמ"ש הרב בתחילה דמשערינן אם הוא רעב כ"כ כמו שהיה קודם ושפיר מצינו לשיעורי בזה דהא קודם שיאכל כלל יש לו ב' לבבות ולא מיתבא דעתיה כלל לא מינה ולא מקצתה אבל אחר שיאכל אכילה מועטת יתן דעתו לשער דאם מייתבא דעתיה פורתא ולא כמו שהיה בתחילה יברך, ואם רואה שחזר כמו שהיה לא יברך כלל ואז אף אם יזדמן לו מה לאכול לא מצרכינן ליה לאכול ומדלא חזינן לפוסקי הראשונים ז"ל אשר מימיהם אנו שותים שאמרו האי חילוקא באכילה מועטת משמע ודאי דס"ל דאף באכילה מועטת הדין כן ואין חילוק בין רב למעט כלל ומצי שפיר לשעורי ביה וזכר לדבר ממ"ש ז"ל בשיעור חיוב אכילה כזית ביום הכיפורים או בדבר האסור דאין חילוק בין אדם גדול וגבור לאדם מועט משום דאפילו בעוג מלך הבשן מייתבא דעתיה פורתא.	







סימן כ"ו 	
ביאור מאמר הגמרא מחלפי סעודתייהו להדדי במגילה.	
כתב הרמב"ם בהלכות מגילה פ"ב דין ט"ו ואם אין לו מחליף[footnoteRef:59] וכו', וכתב הרב המגיד פ"ק 
 דמגילה בדף ז אביי וכו' ע"ש[footnoteRef:60], והנה דעת רבינו בזה הוא מבואר שהבין הדברים כפשטן דלפי מה שלא ה"ל מה לאכול ולשלוח לחבירו היו מחליפין סעודתן כדי לאכול ולקיים מצות משלוח מנות, וכן נראה דעת הטור בסוף סימן תרצ"ה וכן פירש הר"ן, אבל רש"י פירש בענין אחר מיחלפי סעודתייהו זה אוכל עם זה בפורים של שנה זו וכו' ע"ש[footnoteRef:61], ומרן בב"י שם הקשה ע"ד דאם כן לא היו מקיימין משלוח מנות איש לרעהו, ואם תאמר שהיו שולחים מנות, אם כן מאי למימר ע"ש, ולכאורה מסתמות ד"ק נראה דקא עריך[footnoteRef:62] דב' לא היו מקיימים מצוה זו, דמה מועיל אם אכלו זה עם זה, דאין כן דרך מצות משלוח מנות אלא שישלח לביתו דזה הוי דרך שמחה אבל עניין משלוח מנות לא קיימו, וע"ז סיים דאם תאמר דמלבד שהיו אוכלין זה עם זה היו שולחים ג"כ להדדי מאי אתא לאשמועינן בזה, כיון דלא נפקא מינה לעניין דינא מידי, זהו הנראה לכאורה בכוונת דברי מרן, וכן נראה שהבין כן הפר"ח עד דקא מתרץ דכוונת רש"י דהא' מיפטר ולא חבירו ע"ש, ואם זאת היתה כוונתו י"ל דאמאי לא קיימו ב' מצוה זו דמה לן אם שלח לו לאכלו בביתו והוא יחידי, ומה לן אם אכלו בבית חבירו ב' כאחד הרי סוף סוף הגיע לו מנה הראויה להתכבד משל חבירו וחד מינייהו קיים מצוה זו אבל חבירו שאכל אצלו לא קיים, ולשנה הבאה בהיפך, אבל ב' בשנה אחד לא קיימו, וזו היא שקשה לסברת רש"י.	 [59:  וְכֵן חַיָּב אָדָם לִשְׁלֹחַ שְׁתֵּי מְנוֹת בָּשָׂר אוֹ שְׁנֵי מִינֵי תַּבְשִׁיל אוֹ שְׁנֵי מִינֵי אֳכָלִין לַחֲבֵרוֹ שֶׁנֶּאֱמַר (אסתר ט, יט) "וּמִשְׁלוֹחַ מָנוֹת אִישׁ לְרֵעֵהוּ", שְׁתֵּי מָנוֹת לְאִישׁ אֶחָד. וְכָל הַמַּרְבֶּה לִשְׁלֹחַ לְרֵעִים מְשֻׁבָּח. וְאִם אֵין לוֹ מַחֲלִיף עִם חֲבֵרוֹ זֶה שׁוֹלֵחַ לְזֶה סְעֵדָּתוֹ וְזֶה שׁוֹלֵחַ לְזֶה סְעֵדָּתוֹ כְּדֵי לְקַיֵּם וּמִשְׁלוֹחַ מָנוֹת אִישׁ לְרֵעֵהוּ.]  [60:  אביי בר אבין ור' חנינא בר אבין מחלפי סעודתייהו להדדי (מגילה ז ע"ב).]  [61:  ובשניה סועד חברו עמו.]  [62:  צ"ל פריך.] 

וראיתי להלחם משנה שהקשה כן לסברת רש"י וסיים בה דכן הקשה מהרי"ק ע"ש, ונראה 
 שהבין דברי מרן דמקשה לסברת רש"י שלא היו ב' מקיימים המצוה אלא א' בלבד, ואיברא דהכי צ"ל בכוונת דברי מרן כדי לתרץ מה שדיקדק, ומרן קיצר וסמך על המעיין האמנם אכתי י"ל בסיום דברי מרן במ"ש ואם תאמר וכו'[footnoteRef:63] דמאי פריך עלה דאימא הכי דקושטא קאי דהיו שולחים להדדי מלבד זה משלוח מנות וגם מוסיפין שבשנה הראשונה הא' אוכל עם חבירו כדי לחבב המצוה ולהרבות בשמחת פורים, ובשנה הב' בהפך וגומלים זה את זה כדרך רעים האהובים והיא גופה קמ"ל כמה היו מחבבי שמחת פורים, אבל פשיטא שמצות משלוח מנות היו עושים ג"כ דהיינו ב"ע[footnoteRef:64] ומאי ריבותייהו ויש מקום שפירש להסכיל זה בדברי רש"י ולא ידענא אמאי מרן לא נהירא ליה לפרש כן כדי להשיב מה שהקשה עליו. 	 [63:  דאם תאמר דמלבד שהיו אוכלין זה עם זה היו שולחים ג"כ להדדי מאי אתא לאשמועינן בזה.]  [64:  אולי כוונת רבינו בפני עצמו.] 

שוב ראיתי להרב החביב בשיירי כנה"ג ב"י אות ה' שכתב לתרץ עיקר הקושיא על רש"י 
 בדרך זו כמו שיראה הרואה שם ולכאורה קצת קשה דהו"ל למימר דמרן גופיה הרגיש בתירוץ זה אלא שהוקשה לו מאי אתא לאשמועינן, ויתרץ על קושיא זו משום שמחת פורים כדי שיהיה להם ריבוי מאכל בצירוף סעודתן כמו שסיים שם וכמ"ש אנן בעניותי ומדכתב לתרץ כן בסתמא משמע שהבין סיום דברי מרן בענין אחר, ולענ"ד דהיא גופה נכנס בה מרן אך מה שדחה א"כ וכו' אין מובן לכאורה לד"ק ועיין להרב מעשה רוקח מ"ש בפירוש דברי רש"י והוא קרוב למ"ש הרב החבי"ב ומ"ש בפירוש דברי מרן גופיה ולא זכר את דברי רב חביב"י וגם לא ידעתי מה הבין בדברי מרן ואיך שיהיה נתיישב שפיר דברי רש"י לשום שיטה זו.	
ולע"ד רוח אחרת אתי בכוונת דברי רש"י דה"ק וכך היתה המציאות דלפי שהשלמים האלה 
 דחיקא להו שעתא ואין להם במה לאכול בביתם ולהותיר לשלוח מנות אלא כדי סעודתם בלבד, ולכן כך היתה מדתם בשנה הראשונה הא' היה לוקח מאכל שעשה בביתו והולך אצל חבירו וסועד שם ומשתתף עמו ונמצא שאוכלים זה מזה, ולשנה הבאה בהפך והיא גופא קמ"ל שלא תאמר דאין דרך לשלוח מנות כן ולא יוצאים ידי חובתם בשותפות זה אלא יוצאין י"ח שפיר ומאי דלא נהירא ליה לפרש הדברים כפשטן כמו שהבין הרמב"ם ודעימיה משום דמשמע ליה דזה פשיטא דנפקי י"ח ומאי קמ"ל לכן פירש אופן זה והא דשולח לזה סעודתו וזה שולח סעודה זה נפיק במכ"ש, ולסברת הרמב"ם יש לומר דשפיר איצטריך לאשמעינן דאף אם התנו זה עם זה וכגומלין זה את זה על מנת להחליף מיקריא מתנה ויוצאין י"ח שפיר, ויש מקום לומר דגם הר"מ אזיל ומודה בהאי מציאות שכתב לדעת רש"י דשפיר עבדי רבנן אלא דפירש כפשט הש"ס דהכי משמע יותר לשון מיחלפי סעודתא וגם אית בה ריבותא ע"ד שכתבנו.	
ודלחם משנה כתב לתרץ לסברת רש"י דהיו עושים וכו' ע"ש[footnoteRef:65] ולפי תירוץ זה צ"ל בהכרח 
 דהאי סעודה ששולח לו חבירו מספקת להנותן והמקבל, עד שלבסוף יסעדו ביחד שיחזור ויתן לו משלו וא"כ הוא תיקן לכאורה דעדיף טפי דמתחילה יחלוק סעודתו וישלח מקצת לחבירו ומקצת יניח לו כיון דמקום יש בראש לאכול ב', ומיהו נראה דאי מהא לא אירייא דאם היו עושים כן לא היה מקיים המצוה אלא זה שנותן אבל השתא ששולח הכל והולך וסועד אצלו נמצא שחזר ונתן לו מתנה וקיימו ב' המצוה והיו מתחכמין בזה כדי שלא יצטרכו שניהם כל אחד להוציא ולשלוח מנות בכל שנה, אלא אחד בשנה זו וחבירו בשנה אחרת, וכ"ז מפני דוחק השעה ואף בזה יש בה ריבותא שפירש דאף שדעתו לחזור ולקבלה בתורת מתנה ולאכול ממה שהביא ודעתיה עילויה חשיב שפיר משלוח מנות וגם דלשנה הבאה פורע לו הכל ואפשר דגם בזה לעניין דינא מודה בה הר"מ דיוצאין י"ח ולא פליג רבנן. 	 [65:  זה היה נותן סעודתו לחבירו במתנה בשנה זו, ואחר שהיה שלו אז חבירו כשהיה נותן לו מאותה סעודה והיה סועד עמו, נמצא שגם הוא נותן לו כיון שכבר היתה קנויה לו במתנה והרי נתן מהנתון לו.] 

וראיתי להרב מעשה רוקח שהקשה ע"ד הלחם משנה דאכתי איך היה מקיים המצוה דכי 
 הא לא הוי במשמעות זה, ותו דא"כ מה צורך לפרש מה שהיו עושים בשנה אחרת עכ"ל, ושותיה דמר לא ידענא מאי קא פריך על הרב דהרי הוי שפירש משלוח מנות כיון דכבר שלח סעודתו לחבירו נעשית שלו וכשסועד אצלו הרי גם חבירו נתן לו מתנה וב' יצאו י"ח שפיר, ויש במשמע לפרש דברי רש"י הכי ומה שהקשה דמה צורך לפרש וכו' לא אירייא שהרי מוכרח לפרש כן כיון דלפי זה היא גופה כוונת הש"ס מ"ש מיחלפו סעודתם ובא לאפוקי שלא תאמר כפשט הש"ס דבשנה הא' קאמר, ועיין למוהר"י פינטו בעין יעקב מ"ש לפרש בשיטת רש"י והוא קרוב לדרכו של הלחם משנה. 	
ומהרש"א בחידושי אגדות כתב ע"ד רש"י ולא ידענא מאי אשמועינן בזה, והיה נראה 
 לפרש דבחד פורים קמיירי, והכי קאמר דבזה היו מקיימין כל אחד לשלוח כ"א משלוח מנות שזה שולח לזה סעודתו וזה לזה עכ"ל. ודבריו באו סתומים דנראה שהבין לפי פירוש רש"י דאינם מקיימים בזה ענין מצות משלוח מנות כלל ולהכי הקשה מאי אשמועינן ואיברא דכל המפרשים הבינו בדברי רש"י דחד מינייהו קיים המצוה ואפשר דגם מהרש"א הבין כן, וכוונת קושיתו דכיון דלא קיימו ב' המצוה מאי אשמועינן בזה וגם מהא לא אירייא דיש בה קצת ריבותא שלא תאמר דגם הא' לא קיים כיון שהוא הולך ואוכל מסעודה ששלח לחבירו ולא נתנה לחבירו לגמרי כשאר דרך כל משלוח מנות, וכן ראיתי להפר"ח שכתב כן בדעת רש"י	
ומה שסיים והיה נראה לפרש דבחד פורים מיירי וכו' כבר מבואר דנייד רש"י מזה דא"כ 
 פשיטא דיוצאים י"ח שפיר ומה בא ללמדנו ואם נאמר שבא לומר דאף שהם מתנים זה עם זה להחליף אפילו הכי יוצאין ידי חובתם אתי שפיר דיש גם בזה קצת ריבותא וכמש"ל, ומ"מ כיון דיש לנו מציאות לומר בדעת רש"י דב' כאחד קיימו המצוה הכי עדיף טפי או כמ"ש הלח"מ והרי"ף או כמ"ש רב חביבי או כמ"ש אנן בעניותין לעיל.	


סימן כ"ז - ב' וג' גרגרים 	

סימן כ"ז [א] 	
כאשר מביאים פסוק האם מותר לומר את שם ה' במילואו או רק כינוי.	
ראיתי לקצת מן חברייא הי"ו כשקורין איזה פסוק המביאין אותו בש"ס או בזוהר כשיש בו 
 שם הוי"ה ברוך הוא אומרים אותו בכינוי ה' ולא במילואו, וכפי הנראה שאין להם שום טעם שאין זה בסוג מזכיר שם שמים לבטלה ח"ו לא מינה ולא מקצתה, ולע"ד נראה דכך היא דרכה של תורה לומר הפסוקים כמות שהם כדמותם וצלמם בשם מלא וראיה לזה ממ"ש פ"ק דקדושין[footnoteRef:66] לעולם ישלש אדם שנותיו שליש במקרא וכו', ופריך מי ידע כמה חיי ותירץ לא צריכה אלא ליומי, וכתבו התוס' דהאידנא תלמוד בבלי בלול בכל והעוסק בו בכל יום יוצא ידי חובתו שילוש זה ע"ש[footnoteRef:67], הרי שחשבו ז"ל לקריאת הפסוקים שאומרים אותם בש"ס לצאת בהם ידי חובת קריאת המקרא בכל יום, ואי לאו שקוראם כמתכונתם[footnoteRef:68] היכי יוצא ידי חובת שילוש המקרא אלא לאו דמיבעי ליה לקרותם כמות שהם וכל המשנה ידו על התחתונה, וגם ראיתי כשאומרים איזה פסוק שהוא נאמר לקללה שהם מכנים בלשון נסתר ולכאורה נראה כפי האמור שחייב לומר הפסוק כנתינתו, וכמ"ש בספר תורה כדי שיצא בזה ג"כ י"ח שילוש המקרא, אבל לזה כמדומה לי שראיתי לרז"ל דא"ל חד לחבריה כנה יע"וע וא"כ בזה הנח להם, אבל בעניין שם ה' וודאי שצ"ל כקורא בתורה וכאמור. 	 [66:  דף ל ע"א.]  [67:  תוס' ד"ה לא צריכא ליומי, פירש בקונטרס ימי השבת כלומר שני ימים מקרא ושני ימים משנה ושני ימים גמרא, ולא נהירא דא''כ אכתי הוה מצי למיפרך מי ידע כמה חיי, ונ''ל לפרש בכל יום ויום עצמו ישלש על כן תיקן בסדר רב עמרם גאון כמו שאנו נוהגים בכל יום קודם פסוקי דזמרה לומר מקרא ומשנה וגמרא, ור''ת פירש שאנו סומכין אהא דאמרינן בסנהדרין (דף כד.) בבל בלולה במקרא במשנה ובגמרא דגמרת בבל בלול מכולם.]  [68:  בשם ה' ולא בכינוי.] 


סימן כ"ז [ב] 	
מי שכתב לחבירו בין השמשות שכך וכך לעומר האם יצא ידי חובה?	
את זה ראיתי להרב כסא אליהו בא"ח בסימן תפ"ט גבי מי ששואל אותו חבירו בין השמשות 
 וכו' שכתב דנסתפק אבי מארי ז"ל בכותב כתב לחבירו בין השמשות אי הוי כדין זה שאל יאמר לו כך וכך לעומר, או נימא כתיבה לא הוי כאומר בפיו, עיין בספר קול אליהו ח"א בסימן ל' מ"ש בזה עכ"ל, ולע"ד דיש לפשוט האי ספיקא ממ"ש מרן ביורה דעה בסימן רכ"א ס"י מי שנשבע או נדר שלא לדבר עם חבירו יכול לכתוב לו כתב וכו' ע"ש. הא קמן דאפילו לגבי שבועות ונדרים הכתב לאו כדיבור דמי, א"כ כל שכן לגבי ספירת העומר וכעת אין בידי ספר קול אליהו עד שנראה מה כתב בענין זה.	

סימן כ"ז [ג] 	
בדין ברכת הגומל	
בענין היוצא מן הים ויושב בלזרי"טו מ' יום אי מיחייב שוב לברך הגומל בהגיעו ליישוב 
 הנה כתב מרן בסימן רי"ט ס"ו אם איחר יש לו תשלומין לברך כל זמן שירצה ונכון שלא לאחר ג' ימים עכ"ל, וזהו למאן דאפשר ליה אבל בנידון דידן שהוא אנוס אפשר דיכול לברך כשיגיע לעיר מיד ולא מיפטר, ומיהו לפי מה שכתב הבאר היטב ע"ש בס"ק ג'[footnoteRef:69] דרשאי לברך אפילו בפחות מי' וכו' ע"ש. אם כן עדיף טפי לברך בהגיעו לאזריט"ו קודם ג' ימים ובהגיעו לעיר יאמר בפני עשרה בלא שם ומלכות, ע"ד מ"ש מרן שם סוף ס"ג[footnoteRef:70] או ישמע הברכה ממי שנתחייב לברך ויאמר אמן ע"ד מ"ש מרן שם בס"ד[footnoteRef:71], ואם יש דרך מלזר"יטו לעיר פרסה או אם הדרך מוחזק בסכנה אפילו בפחות מפרסה שאז חייב לברך כמ"ש מרן שם בס"ז, א"כ כשיבוא לעיר יברך אחר קריאת התורה בי' כדינו ויכוון בה ג"כ על נס הים ועל כולם יתברך, וזהו אף כשמברך בהגיעו לאזר"יטו, אבל בעיר ליוורנו יע"א ראיתי שנהגו שאין מברכין אלא כשיכנסו לעיר בבית הכנסת כדינו.	 [69:  ובדיעבד עד ה' ימים מברך עיין עטרת זקנים.]  [70:  צָרִיךְ לְבָרֵךְ בְּרָכָה זוֹ בִּפְנֵי עֲשָׂרָה, וּתְרֵי מִינַיְיהוּ רַבָּנָן, דִּכְתִיב: וִירֹמְמוּהוּ בִּקְהַל עָם וּבְמוֹשַׁב זְקֵנִים יְהַלְּלוּהוּ (תְּהִלִּים קז, לב), וְאִם לֹא שְׁכִיחֵי רַבָּנָן, לֹא יַנִּיחַ מִלְּבָרֵךְ; וְנָהֲגוּ לְבָרֵךְ אַחַר קְרִיאַת הַתּוֹרָה, לְפִי שֶׁיֵּשׁ שָׁם עֲשָׂרָה; וְאִם בֵּרַךְ בְּפָחוֹת מֵעֲשָׂרָה, יֵשׁ אוֹמְרִים שֶׁיָּצָא, וְיֵשׁ אוֹמְרִים שֶׁלֹּא יָצָא, וְטוֹב לַחֲזֹר וּלְבָרֵךְ בִּפְנֵי עֲשָׂרָה בְּלֹא הַזְכָּרַת שֵׁם וּמַלְכוּת.]  [71:  אִם בֵּרַךְ אַחֵר וְאָמַר: בָּרוּךְ אַתָּה ה' אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם אֲשֶׁר גְּמָלְךָ כָּל טוּב, וְעָנָה אָמֵן, יָצָא.] 


סימן כ"ח 	
ב' חתנים שהיו בקהל אחד נשא גרושה ואחד נשא חלוצה, מי קודם לעליה לספר תורה.	
נשאל הרב כנסת הגדולה בשיירי א"ח בסימן קל"ה בהגהות הטור אות י"א על ב' חתנים 
 שהיו בקהל אחד נשא גרושה ואחד נשא חלוצה והם שוים בחכמה ובמנין מי קודם לעלית ספר תורה, והשיב שראוי להקדים נושא החלוצה לנושא הגרושה, דגרושה אסורה לכהן מדאורייתא וחלוצה לא אסירא אלא מדרבנן כמ"ש בפרק כיצד וכו' ע"ש[footnoteRef:72], וכתב הפרי חדש ע"ד שם בס"א דאין זה נכון דמה בכך בישראל שלוקח גרושה או חלוצה, אלא הדין הוא שמי שהיה רגיל בתחילה הוא יעלה עכ"ל. וראיתי להרב יד אהרן בהגהות הטור שם שכתב ע"ד לא הבנתי כוונתו ע"ש, ולכאורה אינו מובן למה לא הבין שהרי כוונתו פשוטה דקאמר מחמת האי קושיא שמי שהיה רגיל מקודם זמן הנישואין לעלות לס"ת קודם חבירו או לענינים אחרים משום שהוא עדיף קצת ודרכו להקדים לחבירו בישיבה ובסעודה ובדברי תורה וכיוצא לפתוח אז גם עתה קודם לו, אבל לא מצד כלתו, והאשה אשר לקח זו וודאי כוונת הפר"ח בזה. 	 [72:  מפני שהחלוצה מן השמים גרמו לה החליצה, מה שאין כן בגרושה דבודאי לא בשביל טובה נתגרשה מאלוף נעוריה אם לא מצא בה ערו דבר.] 

ברם אעיקרא דדינא הא קשה לי על הפר"ח דהרי בנידון דברי החבי"ב כולהו חתני שוים 
 בחכמה ובמניין ואין לשום אחד עדיפות מחבירו, וא"כ היכי לידייניה מר להאי דינא דמי שרגיל וכו' הרי כיון דב' שוים מוכרח דמתחלה לא יעלה האחד קודם חבירו, כיון דאידי ואידי חד שיעורא נינהו אלא בזמן שיעלה הא' לא יעלו לאידך, והא פשיטא דמה שהוצרך רב חביב"י לסדר לן בשאלה דשוים בשיעוריהן משום דאם אינן שוים ניזיל בתר סדרן ומנהגן בתחילה, אבל לא נסתפק כי אם בשוים ואין לאחד שום קדימה על חבירו מתחילה בשום דבר דבכהאי גוונא ליכא למימר בהו 'דמי שהיה רגיל' וכו', ואפשר דהיא גופא היתה כוונת הרב יד אהרן במ"ש ולא הבנתי כוונתו משום דק"ל הכי, וקיצר במקום שאמרו להאריך. 	
ועוד י"ל לכאורה על הפר"ח שדחה להאי דינא דהרב החבי"ב דהניחא לטעם זה הקשה עליו 
 אבל מה יעשה לטעם האחר שהביאה הרב החבי"ב משם בנו ה"ר ישראל משום שהחלוצה מן השמים גרמו לה, משא"כ בגרושה דבוודאי לא בשביל טובה נתגרשה מאלוף נעוריה אם לא מצא בה ערות דבר ע"ד "גרש לץ ויצא מדון"[footnoteRef:73] וכיון דהחלוצה עדיפא וודאי שנושא הגרושה גרע מאידך דאין מזווגין לאדם אשה אלא לפי מעשיו עכ"ל. וכפי הנראה לכאורה דטעם זה הוא נכון וא"כ דינא הוי להקדים נושא החלוצה וכדפירש רב חביב"י, ואמאי לא חייש מר להכי טעמא רבה, ואפשר לומר דכוונת הפר"ח קאי מהכי טעמא קמא לחוד אינו נכון אבל אה"נ מטעם הבן "נער ישראל ואוהבהו"[footnoteRef:74] ואפשר דמודה לו.	 [73:  משלי כב, י.]  [74:  הושע יא, א. לשון מליצה שמסכים עימו.] 

ולע"ד גם על האי טעמא של הבן חכם איכא למישדי ביה נירגא דאטו לא שייך להיות 
 גירושין כי אם ב"מצא בה ערות דבר", והרי אפילו אם הקדיחה תבשילו או מצא אחרת נאה הימנה[footnoteRef:75] וגם זימנין אם הבעל הרשיע והיא צדקת "ולא יניח שבט הרשע על גורל הצדיקים"[footnoteRef:76] הקב"ה מסבב סיבות להפרידן ותצא האשה ותקח איש צדיק כמותה וה"ל הגירושין למעליותא, ואין לומר דנידון דידן הוא בנתגרשה משום ערות דבר דא"כ נתת דבריך לשיעורין, וה"ל דליפליג וליתנייה בדידה באופן דלע"ד האי תירוץ דרבי ישראל בנו[footnoteRef:77] אינו מובן, ולא ידעתי היאך אבא מזכי ברא בזה.	 [75:  גיטין פרק ט' משנה י', לפי בית הלל או רבי עקיבא.]  [76:  תהלים קכה, ג.]  [77:  משום שהחלוצה מן השמים גרמו לה, משא"כ בגרושה וכו'.] 


סימן כ"ט ב' וג' כתובים הבאים כאחד	

סימן כ"ט [א] 	
הכונס את הבתולה האם פטור מכל המצוות?	
כתב מרן הש"ע באו"ח בסימן ע' ס"ג הכונס הבתולה פטור מק"ש וכו' ע"כ, הנה הרמב"ם 
 כתב דפטור מכל המצוות ומק"ש ע"ש[footnoteRef:78], והרב כסא אליהו דייק אמאי פטור מכל המצוות הא לא אמרינן הכי אלא בק"ש שאינו יכול לכוון לא כן בשאר דא"צ כוונה וקריאה, וכבר ראיתי למרן הכסף משנה שם שכתב בשם הרמב"ם דהוא הדין דפטור מכל המצוות דהעוסק במצוה פטור ממצוה, וזה דוחק גדול ע"ש.	 [78:  מִי שֶׁהָיָה לִבּוֹ טָרוּד וְנֶחְפַּז לִדְבַר מִצְוָה פָּטוּר מִכָּל הַמִּצְוֹת וּמִקְּרִיאַת שְׁמַע. לְפִיכָךְ חָתָן שֶׁנָּשָׂא בְּתוּלָה פָּטוּר מִקְּרִיאַת שְׁמַע עַד שֶׁיָּבוֹא עָלֶיהָ (הלכות ק"ש פרק ד' הלכה א').] 

ולא ידעתי מאי דוחקיה דהרי ק"ש אליבא דכולי עלמא היא דאורייתא ואפילו הכי פטרינן 
 ליה ומינה דהוא הדין לכל המצוות ואם תאמר משום כוונה אטו עסק התורה אין בו קריאה וכוונה, וכן בכל מצוה ומצוה צריך לכוון בה לשמו ולשמה, ואם היה לבו טרוד לא יוכל לכוון שום כוונה לכן פטור מכולם דלא פלוג רבנן דאמרו לא נתנו דבריהם לשיעורין, ואמרו גבי ק"ש והוא הדין לשאר המצות ואין לחלק ביניהם, אבל זו היא שקשה לכאורה אמאי לא כתב מרן בשולחנו הטהור 'דהוא הדין לכל המצוות' וכמ"ש בכסף משנה לשיטתיה בספר הר"מ. ואפשר דהוה בגרסה האחרת שהביא הרב הנזכר שכתב בדברי הרמב"ם דפטור מק"ש, ומשום הכי כתב בכסף משנה דה"ה דפטור מכל המצוות ולכן בשולחנו הטהור העתיק כל הר"מ ממש וכמו דנפרש בלשון הר"מ כן בד"ק ומה גם דכבר גילה לנו בכסף משנה דעתו בזה. 	

סימן כ"ט [ב] 	
האם הערב יכול להעיד	
כתב מרן בחושן משפט בסי' ז"ל דין ח' פשרנים או דיינים או אפוטרופסים כשרים להעיד 
 ע"כ, וראיתי להרב כסא אליהו דכתב שמוהר"מ בתשובות הקצרות בסימן קמו פסק דגם הערב יכול להעיד ע"ש, וצריך להתיישב בזה דאשכחן דעדים הקרובים לערב פסולים ללוה מטעם דאי לית ליה ללוה עליה דידיה ליהדר כמ"ש בסימן ל"ג דין ט"ז[footnoteRef:79], אלמא הערב כגוף הלוה דמי ואיך מעיד על עצמו עכ"ל.	 [79:  עֵדִים הַקְּרוֹבִים לֶעָרֵב פְּסוּלִים לַלּוֶֹה, לֹא שְׁנָא אִם הַלּוֶֹה בָּא לִפָּטֵר בְּטַעֲנוֹת כְּפִירָה וְהֵם מְעִידִים עָלָיו שֶׁלָּוָה, אוֹ אִם טוֹעֵן שֶׁפָּרַע וְהֵם מְעִידִים עָלָיו שֶׁהוֹדָה שֶׁלֹּא פָרַע.] 

ולע"ד אחרי ההתישבות והתבוננות בזה נראה דמהא לא אירייא כ"כ דהא דסימן ל"ג מיירי 
 כשהעדות בענין מלוה דערבות עצמה וגם אינו מוחזק הלוה לפרעון דהאי הלואה ועליה דידיה דערב ליהדר, לכן אמרו דהקרב הקרב להערב פסול וכ"ש הערב עצמו. אבל הא דמוהר"מ מיירי באינו ענין לאותה מלוה שערב בה הערב, וגם הלוה מוחזק כעת בנכסים לפרו"ע פרעו"ת אותה מלוה דערבות והותר, דאז אפילו הערב גופיה יכול להעיד דלא נחשדו ישראל בכה"ג להעיד עדות שקר במידי שאינו מגיע לו הנאה.	

סימן כ"ט [ג] 	
השוכר בית למטלטליו ובעל הבית רוצה להוציאו האם יכול לעכב?	
כתב מרן בחושן משפט בסימן שי"ב בדין ג'[footnoteRef:80] אינו יכול להוציאו עד שיודיעו וכו'. וכתב 
 הרב כסא אליהו דיש להסתפק אם אין דר השוכר בבית ואין לו כי אם מטלטלין אי הוי דינו כדר בה ממש או דילמא דוקא דר בה, אבל משום המטלטלין אין מן הדין לעכב ביד המשכיר מלהוציאו בה שעתא דהא יכול להשכיר אוצר אחר להניח המטלטלין. ומלשון הר"מ[footnoteRef:81] שכתב כדי לבקש מקום ולא יהיה מושלך בדרך משמע דוקא אם הוא דר בה ולא מצאתי גילוי בזה עכ"ל.	 [80:  צ"ל דין ה', הַמַּשְׂכִּיר בַּיִת לַחֲבֵרוֹ סְתָם, אֵינוֹ יָכוֹל לְהוֹצִיאוֹ עַד שֶׁיּוֹדִיעֶנּוּ ל' יוֹם מִקֹּדֶם כְּדֵי לְבַקֵּשׁ מָקוֹם, וְלֹא יְהֵא מֻשְׁלָךָ בַּדֶּרֶךְ, וּלְסוֹף הַשְּׁלֹשִׁים יֵצֵא. בַּמֶּה דְּבָרִים אֲמוּרִים, בִּימוֹת הַחַמָּה; אֲבָל בִּימוֹת הַגְּשָׁמִים, אֵינוֹ יָכוֹל לְהוֹצִיאוֹ, מֵהֶחָג וְעַד הַפֶּסַח.]  [81:  הַמַּשְׂכִּיר בַּיִת לַחֲבֵרוֹ סְתָם אֵינוֹ יָכוֹל לְהוֹצִיאוֹ עַד שֶׁיּוֹדִיעוֹ שְׁלֹשִׁים יוֹם מִקֹּדֶם כְּדֵי לְבַקֵּשׁ מָקוֹם וְלֹא יִהְיֶה מֻשְׁלָךְ בַּדֶּרֶךְ וּלְסוֹף הַשְּׁלֹשִׁים יֵצֵא (הלכות שכירות פ"ו ה"ז).] 

ולע"ד דודאי דהוא הדין אם אינו דר אלא מניח המטלטלין בלבד דלאו כל האוצרות 
 והמקומות שוים דצריך לחפש מקום הנראה בעיניו שפיר שהוא משומר ובא מן המזיקין וגם השכנים סביביו טובים, ומשום הכי אינו יכול להוציאו ביה שעתא אלא בזמן ב"ד, ומ"ש הרמב"ם שלא יהא מושלך בדרך לאו דוקא דה"ה גם במטלטלין אמרו הכי, והאי בדרך היינו מקום שאינו משומר כראוי דומיא לדרך דאם אינו ממתין לו על כרחו שלא בטובתו צריך להניחם במקום שימצא לפי שעה, ואפילו במקומות הרעים וסביביו צריו וזה פשוט.	

סימן ל' 	
עני המהפך בחררה ובא אחד ונטלה ממנו נקרא רשע והאם מוציאין מידו	
כתב מהרש"ך בח"ב סימן קע"ט שהדין נותן מי שקונה המולק"י[footnoteRef:82] להוציא היהודי מחזקתו 
 נקרא רשע וכו' ע"ש, וכתב הרב משנה למלך בפ"א מהלכות גזילה[footnoteRef:83] שיש לפקפק בהוראה זו שלא מצינו במי ששכר בית ובא א' ולקחה שיקרא רשע עכ"ד, ושיחתו צריכה תלמוד דהרי ודאי קיי"ל דשכירות ליומיה מימכר הוא ובמכר הדין הוא עני המהפך בחררה ובא אחד ונטלה ממנו נקרא רשע ומאי שנא זו מזו, והוראת מהרש"ך נכונה וכמו שיראה הרואה ועיין להרב כסא אליהו בח"מ בסימן שנ"ט מה שרצה ליישב[footnoteRef:84] ומה שכתב הוא הנכון.	 [82:  סוג של בית.]  [83:  בדין ט'.]  [84:  ואני אומר איברא שבהסכמות ותקנות החזקות שיש בקושטא וסלוניקי שהובא בספר גינת ורדים חושן משפט כלל ו' סימן א' כתוב שלא יורשה שום בר ישראל לשכור וכו', דמשמע הא לקנות גוף הקרקע מהגוי אין קפידא, אך הרואה יראה שם בסימן י"ד ובסימן פ"ו מתבאר מדבריהם דגם לקנות הקרקע הוא בכלל ההסכמה, כיון שהיא הסכמה בחרם פשיטא דהעובר עליה נקרא רשע, ועיקר הסכמה זו משום השגת גבול היא כמבואר בתוך דבריהם כמו שיעו"ש.] 

ומענין לענין באותו עניין נבוא למה שדייק מהר"י קולון בשורש קל"ב מדברי רשב"ם בהא 
 דעני המהפך וכו' דרשע הוא דמיקרי אבל אין מוציאין אותה מידו, ובחידושי הרמב"ן פרק חזקת דף נ"ד[footnoteRef:85] הביא סברת ר"ת דמוציאין מידו, והקשה על ר"ת וכו' ע"ש[footnoteRef:86], והרב כסא אליהו בקונטרס אחרון[footnoteRef:87] כתב דמה שהקשה על ר"ת אינו מובן, ואדרבה משם ראיה לדעת ר"ת מדאמר לו השתא מיהא ניתיב ליה מר ואם מוציאין מידו למה לי למימר שיתננה לו ורבי אבא אמאי נתנה במתנה אלא לאו דצריך להוציאה מידו ובמקום אחר הארכתי עכ"ל.	 [85:  אמר רב יהודה אמר שמואל נכסי עובד כוכבים הרי הן כמדבר כל המחזיק בהן זכה בהן מ''ט עובד כוכבים מכי מטו זוזי לידיה אסתלק ליה ישראל לא קני עד דמטי שטרא לידיה הלכך הרי הן כמדבר וכל המחזיק בהן זכה בהן (בבא בתרא נד ע"ב). ופרש"י בד"ה הרי הן כמדבר, הפקר כדמפרש לקמן שאם קדם ישראל אחר והחזיק בם קנה כאילו הן נכסי הגר שמת ויש מפרשין דמעות מיהא יחזיר ללוקח ראשון. ולי אין נראה כלל דא''כ מאי הרי הן כמדבר אלא זכה בהן לגמרי ואם יכול לוקח ראשון לדון עם העובד כוכבי' ולהוציא ממנו מעותיו יעשה ואם לאו יפסיד. ומיהו נראה בעיני דהאי שני רשע מיקרי דכיון דיהב לוקח ראשון זוזי לא גרע מעני המהפך בחררה ובא אחר ונטלה דמיקרי רשע ההוא אחר. ופירש רבינו חננאל דלית הלכתא כשמואל ומשום דמקשי עלה אביי אידך דשמואל דאמר דינא דמלכותא דינא ובא רב יוסף לתרץ והקשהו אביי ואמר דמעולם לא אמרה שמואל דא''כ קשיא דשמואל אדשמואל דאמר דינא דמלכותא דינא ולי נראה דהלכתא כשמואל דהא רב נחמן דדיינא הוי והלכתא כוותיה בדיני דן כוותיה לקמיה וגם הרבה אמוראים כשמואל ס''ל לקמן וסליק שמעתין בהכי והא דאמר שמואל דינא דמלכותא דינא רב יוסף עצמו היה יודע תירוץ לדבר דא''ל לאביי אנא לא ידענא עובדא היכי הוה כו' לא חשש לתרץ מאחר דהוה מייתי ראיה מעובדא.]  [86:  הרמב"ן כתב למסקנה שמצא לרבינו האיי ז"ל שכתב בספר המקח בשער י"ד דחייב לאהדירי ונראין הדברים כיון דמשום זוזי דהאי מסתלק נכרי ומשתרשי לה הני זוזי ללוקח שני מחייבין לחזיר מעות ללוקח ראשון ומיהו אחריותו על הכותי שהוא המוכר ולא על ישראל. אבל בהנך שארא (עני המהפך בחררה ובא אחר ונטלה (קידושין נ"ט ע"א), ראה מציאה ונפל לו עליה ובא אחר והחזיק בה, זה שהחזיק בה זכה (ב"מ י ע"א ) בכולה לא מחייב להחזיר דמים כלל שעדיין לא זכה בה אין מחייבין אותו כדאמרינן.]  [87:  סימן רלז'.] 

ולע"ד דאי מהא לא אירייא דמ"ס לו ניתיב לה מר משום דקושטא קאי לא קיבל על עצמו 
 שיקרא ח"ו בסוג רשע ומה שדיקדק מהר"י קולון מרשב"ם[footnoteRef:88] הוא באופן שיקבל על עצמו שיקרא רשע בהא אין מוציאין אבל ר"ת ס"ל דעכ"פ מוציאין, וכעת אין בידי חידושי הרמב"ן לראות סוגיא בדוכתא וגם מ"ש הרב כסא אליהו שבמקום אחר האריך לא ידענו איה מקום כבודו במקום שאמרו להאריך[footnoteRef:89].	 [88:  כתב הרשב"ם: יש האומרים שאותו מחזיק שני צריך להחזיר את המעות ללוקח ראשון; והרשב"ם חלק על זה, שאם כדבריהם אין זה נקרא "הרי הן כמדבר", אלא אותו ישראל ראשון יתבע את הגוי להחזיר לו דמיו, ואם לא יחזיר לו הגוי יפסיד; ומיהו אותו שני רשע הוא, כי היות ונתן הראשון מעות לא גרע מעני המהפך בחררה ובא אחר ונטלה שהוא נקרא רשע; וראה עוד בדברי הרשב"ם בענין פסק ההלכה בעיקר דינו של שמואל.]  [89:  לשון מליצה.] 


סימן א"ל	
עדי הגט שקלקלו הגט בעת החתימה האם צריכין לשלם לבעל	
סימן חסד א"ל ראיתי להרב כסא אליהו ז"ל בהגהותיו לח"מ סי' ש"ו אות א' שכתב על עדי 
 הגט שקלקלו הגט בעת החתימה דצריכין לשלם לבעל, אך מור"ם באבן האזר סוף סימן ק"ל[footnoteRef:90] הביא דמותר ליקח שכר יותר מכדי בטלה משום דמתנין עם העדים אם יתקלקל ישלמו ע"כ, משמע דווקא במתנין ובלאו הכי לא ישלמו, ואפשר דסבר דכיון דאסור ליקח יותר מכדי בטלה וכו', אך לפי מ"ש הרשב"א והביאה מרן סימן כ"ח דלא אמרינן הנוטל שכר עדותו בטלה אלא שכבר ראה אז מחויב להעיד משא"כ בהולך לראות דמותר ליקח שכר ע"ש, ה"ה לעדי הגט דשרי ליקח יותר מכדי בטלה א"כ לפי דברי הרשב"א עדי הגט הם שומרי שכר וחייבין לשלם ע"ש. 	 [90:  לֹא יִטְּלוּ עֵדֵי הַגֵּט שָׂכָר יוֹתֵר מִכְּדֵי שְׂכַר בַּטָּלָה דְּמוּכַחַת. הגה: וְיֵשׁ אוֹמְרִים דְּמַתְנִין עִם הָעֵדִים שֶׁאִם יְקַלְקְלוּ הַגֵּט שֶׁיְּשַׁלְּמוּ אוֹתוֹ, וּמִכֹּחַ זֶה מֻתָּר לָהֶם לְקַבֵּל שָׂכָר הַרְבֵּה, אוֹ מִטַּעַם דְּהָעֵדִים אֲסוּרִים לִשָּׂא הַגְּרוּשָׁה (בְּסֵדֶר גִּטִּין בְּשֵׁם מַהֲרְזַ''ךְ), כְּמוֹ שֶׁנִּתְבָּאֵר לְעֵיל בְּסִימָן י''ב, וְכֵן נוֹהֲגִין (סעיף כא).] 

ולע"ד קשה מדברי מרן בשה"ט שם פסק להדייא דלא יטלו עדי הגט יותר משכר בטלה 
 דמוכח והיא מוצאת[footnoteRef:91] מהלכות גט דמרדכי בשם אור זרוע מהא דקרנא דכתובות דף ק"ה[footnoteRef:92] ואנן בתריה דמרן גרירן, ואפשר דגם הרשב"א לא אמר אלא במידי שאינו מחויב ואינו דין כגון עדות ממון אבל בעניין גיטין וקדושין ודין תורה כי הא דקרנא יודה, וגם מ"ש על מור"ם ואפשר דסבר וכו' לא ידעתי אמאי כתב דרך אפשר דהא עלה קאמר ע"ד מרן דכתב אסור ליקח וכו' סיים דאם התנו כן מותר. 	 [91:  לשון מליצה.]  [92:  קרנא הוה שקיל איסתירא מזכאי ואיסתירא מחייב ודאין להו דינא, והיכי עביד הכי והכתיב (שמות כג, ח) "ושוחד לא תקח", וכ''ת ה''מ היכא דלא שקיל מתרוייהו דלמא אתי לאצלויי דינא קרנא כיון דשקיל מתרוייהו לא אתי לאצלויי דינא וכי לא אתי לאצלויי דינא מי שרי והתניא ושוחד לא תקח מה ת''ל אם ללמד שלא לזכות את החייב ושלא לחייב את הזכאי הרי כבר נאמר (דברים טז, יט) "לא תטה משפט" אלא אפי' לזכות את הזכאי ולחייב את החייב אמרה תורה ושוחד לא תקח, הני מילי היכא דשקיל בתורת שוחד קרנא בתורת אגרא הוה שקיל, ובתורת אגרא מי שרי והתנן הנוטל שכר לדון דיניו בטלין הנ''מ אגר דינא (פרש"י לא אומר לכם הדין כי אם בשכר כך וכך) קרנא אגר בטילא (פרש"י שהיה בטל ממלאכתו) הוה שקיל, ואגר בטילא מי שרי והתניא מכוער הדיין שנוטל שכר לדון אלא שדינו דין ה''ד אילימא אגר דינא דינו דין והתניא הנוטל שכר לדון דיניו בטילין אלא אגר בטילא וקתני מכוער הדיין הני מילי בטילא דלא מוכחא, קרנא בטילא דמוכחא הוה שקיל דהוה תהי באמברא דחמרא (פרש"י מריח באוצרות יין אי זה ראוי להתקיים והקרוב להתקלקל ימכרוהו מיד ושכר זה היה מצוי לו בכל יום) ויהבי ליה זוזא (עמוד א').] 

באופן דלפי הנראה בגט אליבא דכולי עלמא אסור ליקח יותר מבטלה דמוכח, אך מה 
 שלוקחים הוא משום התנאי כמ"ש מור"ם ואם כן אנן בדידן שכשנותן הבעל ע"מ שיכתבו לו גט כשר הוא ועדיו הוי כמתנה שאם יתקלקל חייבים כולם לחזור ולכותבו והוו סתמא כפי' ומשום הכי הסופר והעדים לוקחים יותר משעור בטלה דמוכח וגם הסופר אדעתא דהכי שאף אם יקלקלו העדים הוא חוזר וכותבו ולא ראינו מעולם ולא שמענו שם יקלקלו העדים שנחייבם לשלם ומה שרצה לעשות חילוק בין מור"ם להרשב"א לכאורה אין מובן לד"ק דלפי הנראה כל אפייא שוים וכאמור.	

סימן ל"ב 	
ראובן שלח סחורה ביד שמעון, והסחורה לא נמכרה כי היא זיבורית, וראובן היה לו חוב מלוי, וראובן אמר ללוי שיש לו סחורה ביד שמעון ושיקח אותה במקום החוב, ואחר כך הלך לוי לעיר שמעון ואמר לו שמעון שהסחורה הוא זיבורית אם תרצה נדבר עם הסירסור שלי שיחליפנה באיזה סחורה שקרובה למעות שתמכר בעיר שלך אבל בתנאי שאשלח אותה אני לאהוב שלי אשר שם ואקח ההוצאות שיש לי עליה והנשאר יהיה שלך. בסופו של דבר אחרי ניכוי ההוצאות לא נשארה פרוטה מכל הסחורה.	
שאלת ממני ידיד נפשי על ראובן ששלח לשמעון אשר בערי פראנקייא סחורה א' והוא אחד 
 המיוחד מן הסוחרים הטובים והנאמנים וכמעט שאין במינו במחובר, מידי דהוי שמחזיר אבדה ושכחת הגוי ואפילו לאלפים ורבבות[footnoteRef:93], והוא סוחר טוב קרוב לחמישים שנה ובקי בכל והוא בסוג ת"ח ארי בן ארי, ושמו נודע בשערים בכל העולם ומתנהג בחסידות ונשארה זה הסחורה אצלו כמה שנים ולא נמכרה משום שהיתה מן הזיבורית, ובתוך הזמן הזה היה על ראובן חוב א' שלקח מלוי איש תם וישר אשר לא ידע בטיב משא ומתן דעלמא לא מינה ולא מקצתה, ובא ולקח ממנו סך גדול ועצום ורב בהלוואת חן וחסד והוא מה שטרח וריבה כל ימיו, ובא ראובן ורימה אותו ואמר לו שיש לי סחורה בערי פראנקייא אצל שמעון בסך גדול ואני אתן לך כתב שתקח מה שישאר מן הסחורה אחר ההוצאות וכן עשה, ואחר כך הלך לוי לעיר שמעון ואמר לו שמעון שהסחורה הוא זיבורית אם תרצה נדבר עם הסירסור שלי שיחליפנה באיזה סחורה שקרובה למעות שתמכר בעיר שלך אבל בתנאי שאשלח אותה אני לאהוב שלי אשר שם ואקח ההוצאות שיש לי עליה והנשאר יהיה שלך וכן עשה ולמאי דבינ"י ביני נעשה לו ללוי אצל שמעון סך גדול, וקודם שהלך מעירו נתן אותם לו[footnoteRef:94] משלם עספ"א[footnoteRef:95], וגם אח"כ כשהלך לוי לעיר אחרת באו ללוי ע"י שמעון מעות כמה פעמים ושילחם לו ואחר זמן בא לו ג"כ אי זה מעות על ידו וכתב לו שאני לקחתי אותם מצד ההוצאות של אותה סחורה שעדיין לא נמכרה שנמצאת זיבורית. האם יוכל לעשות שמעון כן לפי דין תורה הקדושה או לא.	 [93:  לשון מליצה.]  [94:  לשמעון.]  [95:  עד סוף פרוטה אחרונה.] 

תשובה דבר פשוט הוא שאינו יכול שמעון ליקח זה הממון חדא שלוי מעולם לא נכנס 
 לשלם ההוצאות ויקח הסחורה, אלא מה שישאר מן הסחורה יקח אותם בין רב למעט. ועוד שבעת שעשה חליפין שמעון עצמו התנה עמו תנאי מפורש שתשאר ברשותו אצל אהובו עד שיקח ההוצאות והנשאר ללוי, ואם יאמר שמעון שמנהג הסוחרים שלוי יתן ההוצאות זהו כשיקח הסחורה ברשותו אבל אם תשאר הסחורה או חליפתה ברשות שמעון א"כ לא נגע ולא פגע[footnoteRef:96], ובפרט שהכא עשה עמו תנאי קודם למעשה ומה לי הכא ומה לי התם[footnoteRef:97] ולא הפסידו שום דבר, ואפילו במתלה על מה שכתוב בתורה דקיי"ל דתנאו בטל, אבל בתנאי שבממון תנאו קיים, ושמעון סבר וקביל והא ראיה שאח"כ נתן לו כל הממון שהיה עמו וגם אח"כ כמה פעמים שלח לו לעיר אחרת ואינו יכול לומר שמעון שהייתי סבור שהיא עידית חדא שע"פ דעתו ועצתו נעשה הדבר וע"פ הסירסור שלו שמאמין בו ומי אנס אותו בזה, ובפרט שהוא סוחר טוב כמה שנים ושמטים ובקי בכל עניין שבעולם ומן הקצה אל הקצה, שלוי מעולם לא ידע בשכבה ובקומה[footnoteRef:98] בכל מיני מילי דעלמא שכל ימיו הוא יושב אוהלים על התורה ועל העבודה, ואין אומרים לתינוק בן יומו שיבוא ויעיד וידון בפני רב מפורסם ומומחה וגדול הדור ושלם בכל וגם עתה לא יכול[footnoteRef:99] לומר לו שיקח חליפי הסחורה ויתן לו ההוצאות, כיון שהוא התנה על עצמו שהחליפין ישארו ברשותו ואימתי שתמכר יקח הראוי לו, וגם דמקודם היתה עיקר הסחורה זיבורית וגם השתא הכא חילופיהן בגולם ואידי ואידי חד שיעורא, ואף אם תרצה לומר שיותר גרועה מזלו גרם ולוי לא עשה לו שום פשיעה בזה לא מינה ולא מקצתה, ודיו בצערו מה שעשה לו ראובן שלקח לו כל ממונו וחלבו ודמו ואתה בא להוסיף יגון על יגונו ולהזכיר צרתו ולהשלים לו על נטילת נשמתו, ואם יאמר שמעון שבדין הסוחרים של מנהג ודיני אומות העולם של ערי פראנקייא שאף בכהאי גוונא מתחייב ליתן לו ישתקע הדבר ולא יאמר שדבר זה כתוב בתורה, "ואלה המשפטים אשר תשים לפניהם"[footnoteRef:100] ואמרו ז"ל לפניהם ולא לפני גויים ואפילו ידעת בדין אחד שדנים אותו כדיננו, ההולך ודן לפניהם הרי זה מחלל את ה' ומיקר שם ע"ז וכו' והביאו רש"י בפירוש החומש ע"ש, וכ"כ הר"מ בסוף הלכות סנהדרין כל הדן בדיני אומות העולם אף שהיו דיניהם כדיני ישראל הרי זה רשע וכאלו חרף וגידף והרים יד בתורת משה רבינו עליו השלום ע"ש, ופסקה מרן בחושן משפט סימן כ"ו[footnoteRef:101] ואייתי תשובת הרשב"א בכתב יד שהתורה חוגרת שק וכו' ע"ש באורך, גם בתנחומא פרשת משפטים אמרו כל מי שמניח דיני ישראל והולך לפני אומות העולם כפר בהקב"ה תחלה ואח"כ כפר בתורה שנאמר "כי לא כצורנו צורם ואויבנו פלילים" ע"ש[footnoteRef:102], ועיין להרב אורח לצדיק ז"ל בח"מ סימן א' האריך בזה והביא ג"כ משם הרשב"א דאף אם גזר המלך לילך לערכאות שלהם אין זה משפט לעקור דת ולחבק חק נכריה ועושה אלה משפיל הדרה של תורה ומוריד לארץ נזרה ע"ש, גם אני בעניי באות לטובה אות מ"א[footnoteRef:103] וגם בספר הקטן פני המים בפרשת משפטים כתבנו בזה ע"ש. 	 [96:  כלומר לוי לא קשור להוצאות של שמעון אלא רק לסחורה.]  [97:  תמיד הסחורה שלו בלי קשר להוצאות.]  [98:  לשון מליצה.]  [99:  הכתב מטושטש, השלמתי לפי הענין.]  [100:  שמות כא, א.]  [101:  אָסוּר לִדּוֹן בִּפְנֵי דַּיָּנֵי עוֹבְדֵי כוֹכָבִים וּבְעַרְכָּאוֹת שֶׁלָּהֶם (פֵּי', מוֹשָׁב קָבוּעַ לְשָׂרִים לָדוּן בּוֹ), אֲפִלּוּ בְדִין שֶׁדָּנִים כְּדִינֵי יִשְׂרָאֵל, וַאֲפִלּוּ נִתְרַצּוּ ב' בַּעֲלֵי דִינִים לִדּוֹן בִּפְנֵיהֶם, אָסוּר. וְכָל הַבָּא לִדּוֹן בִּפְנֵיהֶם, הֲרֵי זֶה רָשָׁע, וּכְאִלּוּ חֵרֵף וְגִדֵּף וְהֵרִים יָד בְּתוֹרַת מֹשֶׁה רַבֵּנוּ ע''ה (סעיף א').]  [102:  מָשָׁל לְמַה הַדָּבָר דּוֹמֶה? לְחוֹלֶה שֶׁנִּכְנַס הָרוֹפֵא לְבַקְּרוֹ. אָמַר לִבְנֵי בֵּיתוֹ: הַאֲכִילוּהוּ וְהַשְׁקוּהוּ כָּל מַה שֶּׁרוֹצֶה, אַל תִּמְנְעוּ מִמֶּנּוּ כְּלוּם. נִכְנַס אֶל אַחֵר, אָמַר לִבְנֵי בֵּיתוֹ, הִזָּהֲרוּ שֶׁאַל יֹאכַל דָּבָר פְּלוֹנִי וְאַל יִשְׁתֶּה דָּבָר פְּלוֹנִי. אָמְרוּ לוֹ: לָזֶה אָמַרְתָּ לֶאֱכֹל כָּל מַה שֶּׁהוּא רוֹצֶה, וְלָזֶה אַתְּ אוֹמֵר: אַתְּ אוֹמֵר, אַל יֹאכַל. אָמַר לָהֶן: הַחוֹלֶה הָרִאשׁוֹן אֵינוֹ שֶׁל חַיִּים. לְפִיכָךְ אָמַרְתִּי לָהֶם אַל תִּמְנְעוּ לוֹ כְּלוּם, בֵּין יֹאכַל וּבֵין לֹא יֹאכַל, יָמוּת. אֲבָל זֶה שֶׁהוּא שֶׁל חַיִּים, אָמַרְתִּי אַל יֹאכַל דָּבָר פְּלוֹנִי, שֶׁלֹּא יַכְבִּיד אֶת חָלְיוֹ. וְכֵן חֻקּוֹת הַגּוֹיִם, שֶׁנֶּאֱמַר: כִּי חֻקּוֹת הָעַמִּים הֶבֶל הוּא (ירמיה י, ג). וּכְתִיב: "וְגַם אֲנִי נָתַתִּי לָהֶם חֻקִּים לֹא טוֹבִים וּמִשְׁפָּטִים לֹא יִחְיוּ בָּהֶם" (יחזקאל כ, כה). אֲבָל לְיִשְׂרָאֵל נָתַתִּי לָהֶם מִצְוֹת וְחֻקִּים טוֹבִים, שֶׁנֶּאֱמַר: "וּשְׁמַרְתֶּם אֶת חֻקֹּתַי וְאֶת מִשְׁפָּטַי אֲשֶׁר יַעֲשֶׂה אֹתָם הָאָדָם וָחַי בָּהֶם" (ויקרא יח, ה).]  [103:  בסוף האות.] 

וגם השתא הכא נאמר דקושטא קאי המלך שלהם לא גזר עליהם שילכו כערכאות של גויים 
 אלא הבחירה בידם והם בחרו לעשות בהם משפט כתוב כמנהג המדינה ומי שירצה לקיים ולעשות דין תורה לית מאן דימחי בידיה ודבר שהיה בכלל, נהגו שלא יוכל הא' לכוף לבעל דין שילך לדין תורה, ותימה על מנהג זה שאנו הרואים על אחת כמה וכמה עושים כבוד לס"ת לכלת משה בכ"ד מיני קישוטים[footnoteRef:104] ולהיכל והפרוכת כולו אומרים כבוד תנו כבוד לתורה ויש זהב ורב פנינים, וכל גופי תורה של דיני ממונות של פרשת משפטים ופרשת נחלות הם מתעלמים מהם, ומעשה לסתור אתמהא הא למה זה דומה למי שעושה כבוד לאביו ומאכילו ומלבישו והוא סותר את דברי קדשו איה מקום כבודו, ודי בזה למודים על האמת ואשריו ואשרי חלקו בב' העולמות שמשתדל להקים דגל התורה ומחזיר עטרה ליושנה להלך אחר ב"ד יפה "וזאת התורה אשר שם משה לפני בני ישראל"[footnoteRef:105] כימי עולם וכשנים קדמוניות, ועל ג' דברים העולם עומד "ואמת ומשפט שלום שפטו בשעריכם"[footnoteRef:106].	 [104:  אָמַר רַבִּי לֵוִי, אָמַר רַבִּי שִׁמְעוֹן בֶּן לָקִישׁ: מָה הַכַּלָּה הַזּוֹ מְקֵשֶּׁטֶת בְּעֶשְׂרִים וְאַרְבָּעָה מִינֵי תַּכְשִׁיטִין, כָּךְ תַּלְמִיד חָכָם צָרִיךְ לִהְיוֹת פִּקֵּחַ וְזָרִיז בְּעֶשְׂרִים וְאַרְבָּעָה סְפָרִים (מדרש תנחומא פרשת כי תשא פרק טז).]  [105:  דברים ד, מד.]  [106:  זכריה ח, טז.] 

זאת תורה העולה היא העולה[footnoteRef:107] בדין תורתנו הקדושה ששמעון חייב להחזיר ללוי מעותיו 
 ובבא לצאת ידי שמים יתן גם פירותיהן בעוה"ז מדין מבטל כיסו של חבירו ובפרט שבכל עניניו הוא מתנהג בחסידות אפילו עם נכרי בשוק, ועליו נאמר[footnoteRef:108] "האמונה אזור חלציו". אבל משום שאין אדם רואה חובה לעצמו ושיבשתא כיון דעל על[footnoteRef:109], וקשה להשיב אבל באמת אמרו איזהו גבור הכובש את יצרו[footnoteRef:110], ומי לנו גדול מרב ושמואל שהם מארי דתלמודא וכמה זימנין אמרו בש"ס הדר ביה רב ואבות א' לא עמדו של דעתם ומי שמודה על האמת וחוזר מדעתו הדר הוא לכל חסידיו, ומודים דרבנן היינו שבחייהו ובריך רחמנא דיהב לן אוריין תליתאה ובכל דור ודור עומדים עלינו מורה צדק לחיותינו ב"זאת התורה אשר שם משה לפני בני ישראל" ולהם משפט הגאולה ולהציל עשוק מיד עשקו ואע"פ שהוא אהובנו וידיד נפשנו ורוח אפנו האמת אהובה יותר, הנלע"ד כתבתי להלכה ולמעשה, נאום הבוטח בשם אהי"ה והוא מכת הנעלבים וכו' בגופו ובממונו וכבודו ובכל אשר לו אליבא דכ"ע מיום היותו על האדמה עד היום הזה ועד בכלל ובו בטח לבי יבואוני רחמיך ואחיה הצעיר יצחק עטייה ס"ט.	 [107:  לשון מליצה.]  [108:  ישעיהו יא, ה.]  [109:  ב"ב כא ע"א.]  [110:  אבות פרק ד' משנה א'.] 


סימן ג"ל [א] 	
ביאור מאמר הגמרא על הפסוק "כן אברכך בחיי בשמך אשא כפי".	
ברכות דף ט"ז ע"ב גמ' מאי דכתיב "כן אברכך בחייו" וכו' ע"ש[footnoteRef:111], נ"ב לכאורה י"ל אמאי 
 הוכרחו לומר תחילת הכתוב אקריאת שמע וסופו על התפילה, ולפי הפשט הוא משום שתחילה אנו קורים את שמע והדר התפילה, אבל מלבד זה י"ל משום שק"ש אליבא דכולי עלמא היא דאורייתא אבל התפילה היא במחלוקת ומשום הכי קיי"ל ספק קרא ק"ש וכו'[footnoteRef:112], ולכן פירשו מ"ש "כן אברכך בחיי זו" ק"ש משום דנקט בה לשון 'כן' שהוא מורה לחיוב ואמת, כמו כן דברת, וסיים 'בה' שגם יהיה זהיר בתפילה ואף אם היא דרבנן ואם הוא עושה כן שהוא זהיר בב' כאחד עליו נאמר "כמו חלב ודשן" וכו' מידי דהוי שהתפילה היא א' מדברים שאוכל מפירותיהם בעוה"ז וכו' ומ"מ כנגד כולם ואהני ליה הק"ש והתפילה להכי סיים ולא עוד אלא שנוחל ב' עולמים וכו' משום שהעובר על דברי חכמים חייב מיתה אבל זה שמקיים דברי חכמים וחי בהם אמר רחמנא בב' עולמות.	 [111:  א''ר אלעזר מאי דכתיב (תהילים סג, ה) "כן אברכך בחיי בשמך אשא כפי" כן אברכך בחיי זו ק''ש, בשמך אשא כפי זו תפלה, ואם עושה כן עליו הכתוב אומר (תהילים סג, ו) "כמו חלב ודשן תשבע נפשי" ולא עוד אלא שנוחל שני עולמים העוה''ז והעולם הבא שנאמר (תהילים סג, ו) "ושפתי רננות יהלל פי".]  [112:  סָפֵק אִם קָרָא קְרִיאַת שְׁמַע, חוֹזֵר וְקוֹרֵא וּמְבָרֵךְ לְפָנֶיהָ וּלְאַחֲרֶיהָ. אֲבָל אִם יוֹדֵעַ שֶׁקְּרָאָהּ, אֶלָּא שֶׁמְּסֻפָּק אִם בֵּרַךְ לְפָנֶיהָ וּלְאַחֲרֶיהָ, אֵינוֹ חוֹזֵר וּמְבָרֵךְ (שו"ע סי' סז).] 


סימן ג"ל [ב] 	
נטמאה אסורה אחד לבעל ואחד לבועל, אם מת הבעל האם מותרת אח"כ לינשא לבועל.	
נסתפקתי לכאורה במ"ש פרק כשם[footnoteRef:113] ונטמאה אחד לבעל ואחד לבועל, אם מת הבעל אם 
 מותרת אח"כ לינשא לבועל, דכמו שאם מת הבועל שאסורה לבעל לעולם ה"נ כשמת הבעל וגם אי גירשה הבעל דוודאי ג"כ שאסורה לבועל לעולם ה"נ במיתת הבעל, והכי מסתברא דאל"כ היא מכעיסתו תמיד בכל עניין עד שיגרשנה ותלך ותנשא לבועל, וגם יש לחוש שמא תמית בעלה ע"י סם המות או עניין אחר או הבועל בעצמו יעשה איזה סיבה שימית לבעל באישון לילה ואפילה באופן שלא נודע מי הכהו או ע"י אומות העולם וממון ויבוא אז ויקח תשוקתו, וזכר לדבר ממאי דקיי"ל בדין אלמנה מינקת לא התירו לה חכמים להנשא עד כ"ד חודש[footnoteRef:114] לבן הבריא ובכחוש עד כדי צורכו דחיישינן שמא תמית הבן ומעשה היה והמיתתו לבן, ודון מינה בנידון דידן וספק נפשות להחמיר, ואף אם נישאת אפשר שמוציאין אותה ממנו, ואם נתעברה ממנו אפשר שהולד מבני זנונים המה, וכל זה במי שזינתה לבועל ואיכא עדים וראה, אבל אם היה העניין שהיה אהובה ונכנס ובא לביתה באפי בעלה בדרך חיבה וקלא אית ליה וליכא עדים וראה ואחר כך מת הבעל יש לספוקי אם יוכל לישאנה זה האהוב והמחמיר תע"ב, ובכה"ג אם נישאת אפשר שלא תצא וכעת אני גולה ומטולטל ואין בידי מהני ספרי דבי רב לא מינה ולא מקצתה והשי"ת יאמר לצרותינו די ולכשאפנה אשנה בע"ה. 	 [113:  ת''ש כשם שאסורה לבעל כך אסורה לבועל שנאמר נטמאה ונטמאה (סוטה כח ע"א).]  [114:  גָּזְרוּ חֲכָמִים שֶׁלֹּא יִשָּׂא אָדָם וְלֹא יְקַדֵּשׁ מְעֻבֶּרֶת חֲבֵרוֹ, וְלֹא מֵינֶקֶת חֲבֵרוֹ, עַד שֶׁיִּהְיֶה לַוָּלָד כ''ד חֳדָשִׁים (אבן העזר סימן יג סעיף יא').] 



[bookmark: _Hlk180876658]סימן ג"ל [ג]	
קיבל עליו מנחה של עשרונים ואיני יודע כמה עשרונין, יביא מנחה של ס' עשרון, קשה שהרי בצדקה חייב ליתן עד שיאמר לא לך התכוונתי.	

מנחות פי"ג משנה ב' פירשתי מנחה של עשרונים ואיני יודע מה פירשתי יביא מנחה של 
 ס' עשרון ע"כ, לכאורה י"ל ממאי דקיי"ל בדין גבי צדקה אם אמר אתן ולא פירש כמה דחייב ליתן עד שיאמר לא לכך נתכוונתי, ויש מי שתירץ דשאני גבי מנחה של עשרונים דיש לה קץ עד ס' להכי אמרו דיביא של ס', משא"כ בעניין הצדקה דאלו דברים שאין להם שיעור.	

סימן ג"ל [ד]	
כאשר הגורל עלה עכן, אמר עכן ליהושע, שאם יעשו גורל לברר מי חטא בין יהושע לכהן הגדול אזי אחד יעלה בגורל. האם זה אומר שהוא חטא?	
בעניין שאמר לו יהושע עליו השלום לעכן[footnoteRef:115] שים נא כבוד משום שאמר לו אם תטיל גורל 
 לב' גדולי הדור יעלה אחד מהם, להכי אמר לו בבקשה ממך אל תוציא לעז על הגורלות, הקשו המפרשים דעכ"פ מה נתרץ אנו לקושית עכן, ואפשר דאי מהא לא אירייא דאה"נ במה שהוא חשוד אז שייך עניין הפלת הגורל דומייא בעניין חלוקות הנחלה דמי שיש לו חלק ונחלה ורוצה לחלוק יטילו גורל, אבל אם יבואו ב' מן השוק כיצד יעשו גורל על ממון חביריהם, וה"נ במה שאינו חשוד לא נגע ולא פגע, והמפרשים תירצו דאם נניח משה ואהרן הוא מתהפך אבל בעכן ודכוותיה לא יתהפך, ולכאורה קשה לן על זה דא"כ אמאי אמר לו שלא להוציא לעז כיון דיש חילוק ביניהם, ואפשר משום דלאו כל אדם יהיה נחית להאי חילוקא, משום הכי דייק ואמר כן דאינו אלא לעז בעלמא ואינו אמת כיון שרב המרחק ביניהם.	 [115:  ת''ר נא אין נא אלא לשון בקשה בשעה שאמר הקב''ה ליהושע (יהושע ז, יא) "חטא ישראל" אמר לפניו רבש''ע מי חטא אמר ליה וכי דילטור אני לך הפל גורלות, הלך והפיל גורלות ונפל הגורל על עכן, אמר לו יהושע בגורל אתה בא עלי, אתה ואלעזר הכהן שני גדולי הדור אתם אם אני מפיל עליכם גורל על אחד מכם הוא נופל, אמר לו בבקשה ממך אל תוציא לעז על הגורלות שעתידה ארץ ישראל שתתחלק בגורל שנאמר (במדבר כו, נה) "אך בגורל יחלק את הארץ" תן תודה, אמר רבינא שחודי שחדיה במילי כלום נבקש ממך אלא הודאה תן לו תודה והיפטר מיד "ויען עכן את יהושע ויאמר אמנה אנכי חטאתי לה' אלהי ישראל וכזאת וכזאת עשיתי" (סנהדרין מג ע"ב).] 




סימן ג"ל [ה]	
[bookmark: _Hlk181129102]ביאור הפסוק האמנם אלם צדק תדברון מישרים תשפטו בני אדם	
אמרו בש"ס[footnoteRef:116] על פסוק "האמנם אלם" יכול בכל, תלמוד לומר "צדק תדברון" ע"כ, 
 ולכאורה י"ל דהיאך סלקא דעתך דבכל אלם והרי כתיב[footnoteRef:117] "והגית בו יומם ולילה" וגם "ודברת בם"[footnoteRef:118] ונראה ע"פ מ"ש מזוהר הקדוש[footnoteRef:119] על פסוק[footnoteRef:120] "נאלמתי דומיה החשיתי מטוב וכאבי נעכר" דכשם שנפרעים במדבר לשון הרע כן מי שיוכל לדבר טובה ולא ידבר וכו' והיא גופה קמ"ל ג"כ בש"ס דכיון שאמרו האמנם אלם, לא יאמר אדם א"כ אם לא דיבר רע ולא טוב לית לן בה, לזה אמר "צדק תדברון ר"ל אם אפשר לזה לדבר על חבירו צדקה וחסד ויעשה לו טובה תדברון דחיובא רמי עליה, ובלאו הכי ענוש יענש וכמ"ש בזוהר.	 [116:  אמר רבי יצחק מאי דכתיב (תהילים נח, ב) "האמנם אלם צדק תדברון מישרים תשפטו בני אדם" מה אומנותו של אדם בעולם הזה ישים עצמו כאלם, יכול אף לדברי תורה תלמוד לומר "צדק תדברון" יכול יגיס דעתו ת''ל "מישרים תשפטו בני אדם" (חולין פט ע"א).]  [117:  יהושע א, ח.]  [118:  דברים ו, ז.]  [119:  כְּמוֹ שֶׁעָנְשׁוֹ שֶׁל הָאִישׁ הַזֶּה מִשּׁוּם דִּבּוּר רָע, כָּךְ עָנְשׁוֹ מִשּׁוּם דִּבּוּר טוֹב, שֶׁבָּא לְיָדוֹ וְיָכֹל לְדַבֵּר וְלֹא דִבֵּר. מִשּׁוּם שֶׁפָּגַם אוֹתָהּ הָרוּחַ הַמְמַלֶּלֶת, שֶׁהִיא מְתֻקֶּנֶת לְדַבֵּר לְמַעְלָה וּלְדַבֵּר לְמַטָּה, וְהַכֹּל בִּקְדֻשָּׁה. כָּל שֶׁכֵּן אִם הָעָם הוֹלְכִים בְּדֶרֶךְ עֲקֻמָּה, וְהוּא יָכוֹל לְדַבֵּר לָהֶם וּלְהוֹכִיחַ אוֹתָם, וְשׁוֹתֵק וְלֹא מְדַבֵּר, כְּמוֹ שֶׁאָמַרְנוּ שֶׁכָּתוּב נֶאֱלַמְתִּי דוּמִיָּה הֶחֱשֵׁיתִי מִטּוֹב וּכְאֵבִי נֶעְכָּר (זוהר מתורגם ויקרא דף מו ע"ב).]  [120: תהלים לט, ג.] 


סימן ג"ל [ו]	
ביאור למאמר מניח אני כל אומנויות שבעולם שבעולם ואיני מלמד את בני אלא תורה	
קידושין[footnoteRef:121] מניח אני כל אומנויות שבעולם שבעולם ואיני מלמד את בני אלא תורה וכו' 
 ע"כ, דיקדק משכיל אחד דהרי אמרו אם אין קמח אין תורה[footnoteRef:122] וכתיב[footnoteRef:123] "יגיע כפך כי תאכל", ותירצו לו דפירוש העניין שיקדים ללמדו תורה בקטנותו קודם כל דבר שבעולם והדר שאר אומנויות, היינו דדייק ואמר 'מניח אני' ר"ל שיניחם אחר לימוד התורה, והטעם שהתורה צריך דעת צלולה וגירסא דינקותא אז יהיה כלי מקבל וגם דהתורה מגנא ומצלה אבל בלא"ה אין בור ירא חטא. 	 [121:  דף פב ע"א.]  [122:  אבות פרק ג משנה יז.]  [123:  תהלים קכח, ב.] 


סימן ג"ל [ז]	
ביאור מאמר אגרא דבי טמיא שתיקותא	
אמרו בש"ס[footnoteRef:124] אגרא דבי טמיא שתיקותא ע"כ, ויש להקשות דאדרבה צריך לנחמם ולדבר 
 על לבם ומה זו שתיקה, ואפשר דר"ל על האבלים בעצמם שישתקו ויקבלו מאהבה כמו "וידום אהרן"[footnoteRef:125] וקבל שכר על השתיקה וממנו יראו וכן יעשו כל ישראל.	 [124:  ברכות ו ע"ב.]  [125:  ויקרא י, ג.] 


[bookmark: _Hlk180877001]סימן ל"ד [א] 	
האם אומרים ביום אחרון של פסח זמן שמחתינו למרות שלא אומרים בו הלל.	
ראיתי להרב החביב בשיירי או"ח בסימן תפ"ז הגהת הטור אות ב' שכתב משם דרשות 
 מהרי"ל שיש אומרים בימים אחרונים של פסח זמן שמחתנו משום טביעת המצרים בים ע"כ וקשה אם הלל הגדול לא אומרים משום מעשי ידי טובעים בים איך נאמר זמן שמחתנו על הטביעה עכ"ל.	
ולע"ד דאי מהא לא אירייא כ"כ דהגם דאין ראוי לומר הלל הגדול ולהשביח לה' עלה משום 
 מעשי ידי טבועים בים ואתם אומרים שירה, והטעם דמה אלו אף אלו, ולא היו ישראל ראויים לאותו הנס ואמטו להכי והתעלמת מלומר שירה והלל, אבל אנן בדידן לא ימנע מלהיות שמחים ע"ז כיון שעשה עמנו לפנים משורת הדין, ועכ"פ נפרע לנו מצרנו ושפיר מצינן למימר זמן שמחתנו ואינו דומה לאמירת ההלל ושירה וצדקו דברי מהרי"ל, וזכר לדבר ממ"ש השיבולי הלקט בשם הגדה והביאו מרן הבית יוסף באו"ח בסימן קי"ב בעניין סדר התפלה והברכות של י"ח ודבר שהיה בכלל. 	
אמרו שכשטבעו המצרים בים אמרו שובר אויבים וכו' ע"ש, אתה הראת לדעת דאפילו 
 ברכה בשם ומלכות אנו אומרים על זה, אם כן כל שכן שנאמר זמן שמחתנו, ולא דמי עניין השמחה לאמירת השירה דלא ראי זה כראי זה וכמו שיראה הרואה והיא ראיה שאין עליה תשובה.	

סימן ל"ד [ב] 	
מדוע נברא הברזל שנועד לקצר ימיו של אדם.	
מדות פ"ג משנה ד שהברזל נברא לקצר ימיו של אדם וכו' ע"כ, לכאורה י"ל דאטו בשופטני 
 עסקינן שמה שהורגים בו הני אינשי רשיעי והאיך אמרו דנברא בעבורם כדי שיעשו בו עבירות שהיא רע לשמים ולבריות, ואפשר דהכוונה בו משום הרוגי ב"ד שבכלל ד' מיתות ב"ד שהיא מכת חרב, ובכה"ג אמרו שנברא לקצר ימיו של אדם על מי שנתחייב מיתת ב"ד, אי נמי על מלחמת מצווה שעושים ישראל עם אומות העולם.	


סימן ל"ד [ג] 	
האם מותר להניח תפלין וציצית של חבירו
כתב הנ"י בפרק המוכר את הספינה גבי מ"ש שם דשואל שלא מדעת גזלן הוי, דכתב 
 הריטב"א מכאן היה נראה דאסור להניח תפלין וציצית של חבירו אבל מורי אומר דניחא ליה לאיניש דליעבד מצוה בממוניה, ותמה הנ"י על פסק זה ממ"ש פרק אלו מציאות[footnoteRef:126] מצא תפילין שם דמיהן ומניחן ואם לא ששם אותם וקנאן לא היו מתירין לו להניחן כשאר מילי דאבידה שאסור להשתמש בהם ולא התירו משום מצוה, וגבי ספר תורה נמי אמרו אין השואל רשאי להשאיל סלקא דעתך אמינא דניחא ליה דליעבד מצוה בממוניה קמ"ל דלא, והניחה בתימה ע"ש.	 [126:  ב"מ כט ע"ב.] 

ולע"ד אחרי המחילה הראויה דאי מהא לא אירייא כ"כ דמ"ש שם דמיהן ומניחן לאו 
 להניחן בראשו קאמר, דא"כ בכל מילי דאבידה יעשה כן דהרי עיקר הטעם הוא כמ"ש הרא"ש[footnoteRef:127] דמ"ש ישום דמיהן ומניחן לאפוקי דאין צריך ליטפל בהן ולשומרן שלא ירקיבו כמו בספרים ובשאר אבידה, דתפלין שכיחי בבית האומן אבל שאר אבידות אדם חפץ בשלו יותר עכ"ל. וא"כ לטעם זה מוכרן לאחרים ומ"ש מניחן אדמים קאי, ואף אם תרצה לומר דמניחן בראשו וקונה אותם לעצמו מכל מקום לא קשה דהכא היינו טעמא שדם[footnoteRef:128] דמיהם משום שרוצה למכרם מכר גמור או לעצמו או לאחרים שלא ירקיבו ואינו רוצה ליטפל בהם, אבל בעלמא אם הניח תפלין וציצית של חבירו בדרך שאלת עראי אז נימא דניחא ליה לאיניש וכו' וכמ"ש רבו של הריטב"א, שוב ראיתי להרא"ש גופיה שכתב אמ"ש שם בדף כ"ח מצא אווזים וכו' שרצה לומר בתחילה מ"ש גבי תפלין מניחן היינו בראשו ואח"כ כתב אדמים דדמי תפלין כמעות דמי הואיל ולא טרח בהו ע"ש, ועל כל פנים אין להקשות מזה על פירוש זה וכמ"ש.	 [127:  באות יח'.]  [128:  צ"ל ששם.] 

גם מה שתמה עוד הנ"י מהא דס"ת וכו' הא נמי לא תברא דלעולם נימא גבי תפלין וציצית 
 דניחא ליה, וגבי ס"ת שאני שהוא דבר גדול ויקר הערך ולא שכיח כ"כ דומייא מ"ש בגמרא דספרים לא שכיחי אבל במידי דמיעוטא ושכיח כמו תפלין דשכיחי בי בר חבו הרבה ואינו חביב עליהם כ"כ אפשר דניחא ליה זהו הנראה לפי חומר הנושא ליישב האי פסק דרביה של הריטב"א ומ"ה הריטב"א ג"כ לא הקשה עליו כזה.	

סימן ל"ד [ד] 	
מדוע לשון יחיד לצדיק ורבים לרשעים בפסוק "זכר צדיק לברכה ושם רשעים ירקב".	
יומא פ"ג דף מ"ח[footnoteRef:129] ע"ב גמ' אר"א צדיק מעצמו[footnoteRef:130] וכו' ע"כ, עיין בפירוש רש"י[footnoteRef:131], ולע"ד 
 י"ל דהצדיקים לפי שהם מועטים ד"אין צדיק בארץ"[footnoteRef:132] וכו' לכן נקט לשון יחיד, אבל הרשעים דהן בעון שכיחי טובא נקט לשון רבים "ושם רשעים"[footnoteRef:133].	 [129:  צ"ל לח.]  [130:  אמר ר' אלעזר צדיק מעצמו ורשע מחבירו צדיק מעצמו דכתיב "זכר צדיק לברכה" ורשע מחבירו דכתיב "ושם רשעים ירקב".]  [131:  פרש"י צדיק מעצמו, ע''י מעשיו נזכר לטובה: רשע אף ע''י חבירו, נזכר לרעה: שם רשעים, ולא כתיב שם רשע.]  [132:  קהלת ז, כ.]  [133:  בדומה לפרש"י על בראשית לז, א דב"ה וישב) וכן אתה מוצא בעשרה דורות שמאדם ועד נח, פלוני הוליד פלוני, וכשבא לנח האריך בו, וכן בעשרה דורות שמנח ועד אברהם קצר בהם, ומשהגיע אצל אברהם האריך בו. משל למרגליות שנפלה בין החול, אדם ממשמש בחול וכוברו בכברה עד שמוצא את המרגליות, ומשמצאה, הוא משליך את הצרורות מידו ונוטל המרגליות.] 






סימן ל"ד [ה] 	
ביאור מפני מה החמירה תורה בגנב יותר מגזלן	
ב"ק פ"ז דף ע"ט ע"ב גמ' ולא זימן את בני המלך וכו'[footnoteRef:134] ע"כ, נ"ב קצת קשה דהוה ליה 
 למימר ולא זימן את המלך, וצריך לומר משום יקרא דמלכותא דלעילא נקט הכי, אבל וודאי דתוכיות הענין הוא דקאי על המלך מלכי המלכים הקב"ה עצמו, ועיין להרב מאור עיניים שפירש בני המלך על הכהנים וכו' ע"ש[footnoteRef:135] שהאריך כנראה שהרגיש בהאי דיוקא ומשום הכי הוכרח לזה אבל נראה שהוא דוחק ועדיף טפי לומר דלאו דווקא נקט.	 [134:  שאלו תלמידיו את רבן יוחנן בן זכאי מפני מה החמירה תורה בגנב יותר מגזלן, אמר להן זה השוה כבוד עבד לכבוד קונו וזה לא השוה כבוד עבד לכבוד קונו, כביכול עשה עין של מטה כאילו אינה רואה ואוזן של מטה כאילו אינה שומעת שנאמר (ישעיה כט, טו) "הוי המעמיקים מה' לסתיר עצה והיה במחשך מעשיהם" וגו' וכתיב (תהילים צד, ז) "ויאמרו לא יראה יה ולא יבין אלהי יעקב" וכתיב (יחזקאל ט-, ט) "כי [אמרו] עזב ה' את הארץ ואין ה' רואה", (תניא) אמר ר' מאיר משלו משל משום רבן גמליאל למה הדבר דומה לשני בני אדם שהיו בעיר ועשו משתה אחד זימן את בני העיר ולא זימן את בני המלך, ואחד לא זימן את בני העיר ולא זימן את בני המלך איזה מהן עונשו מרובה הוי אומר זה שזימן את בני העיר ולא זימן את בני המלך.]  [135:  הכוונה שמצינו שהגנב יכול לבא לידי אשם כגון אם נשבע והודה מעצמו שמשלם קרן וחומש ואשם, והגנב הזה שלא הודה מעצמו זימן את בני העיר דהיינו שמזומן לשלם כפל לחבירו, וזהו זימן לבני עירו ולא זימן לבני המלך דהיינו להודות ולתת אשם שהוא לכהנים שהם בני המלך, והגזלן לא זימן לא בני העיר ולא בני המלך דהיינו שלא נתחייב לפרוע לו כפל לחבירו שהוא מבני העיר, וגם לא לפרוע בהודאתו אשם לכהנים שהם בני המלך, איזה מהם ענשו מרובה, ולכך בגנב שהוא מתחייב בכפל לבני העיר נתחייב בתשלומי ד' ה' כשטבחו או מכרו ולא הודה בו לפי שלא זימן לבני המלך (הרי"ף על עין יעקב).] 


סימן ל"ד [ו] 	
פרחי כהונה היו מנחים בגדי הקודש תחת ראשיהם וקשה הרי זה קשה לכשפים.	
תמיד פ"א משנה א' ומניחין אותם תחת ראשיהם וכו'[footnoteRef:136] ע"כ, לכאורה יש להקשות מזה על 
 מ"ש האחרונים דהמניח בגדיו תחת ראשו קשה משום כשפים, דהרי הכא מצינו שהתירו חכמים לכהנים השומרים להניח בגדיהם תחת ראשיהם ולא חשו חכמים בדבר, ואפשר דשאני הכהנים דשלוחי דרחמנא נינהו ושלוחי מצוה אינם ניזוקים וגם שהמקום גורם ולא יש מגע יד לכשפים לשלוט באותו פרק ובאותו מקום משום אימת השכינה הקבועה שם דומייא דאיסור שעטנז[footnoteRef:137], דכתבו האחרונים שהוא שטן עז ושולטים מידת הדין אבל בבגדי כהנים וציצית מותר לפי שמשום הכי לא ישלוט בדבר שבקדושה והוא הדין בעניננו. 	 [136:  וּפִרְחֵי כְהֻנָּה אִישׁ כִּסְתּוֹ בָאָרֶץ. לֹא הָיוּ יְשֵׁנִים בְּבִגְדֵי קֹדֶשׁ, אֶלָּא פוֹשְׁטִין וּמְקַפְּלִין וּמַנִּיחִים אוֹתָן תַּחַת רָאשֵׁיהֶן, וּמִתְכַּסִּין בִּכְסוּת עַצְמָן.]  [137:  שבגדי הכהנים עשויים משעטנז.] 

שם מצאו פתוח בידוע שאין שם אדם[footnoteRef:138] ע"כ, לכאורה קצת קשה דאמרו קודם מצאו נעול 
 ידוע שיש שם אדם ממילא נפקא הא דפתוח, ואפשר משום דזימנין יש סוג בני אדם מאחד הריקים שנכנס ומניחו פתוח א"כ נבוא לומר שאף בפתוח צריך לבדוק אם יש שם אדם, לכן הוצרך לסיים הכי לומר שאין חוששים למיעוט.	 [138:  אֵרַע קֶרִי לְאַחַד מֵהֶן, יוֹצֵא וְהוֹלֵךְ לוֹ בַּמְּסִבָּה הַהוֹלֶכֶת תַּחַת הַבִּירָה, וְהַנֵּרוֹת דּוֹלְקִין מִכָּאן וּמִכָּאן, עַד שֶׁהוּא מַגִּיעַ לְבֵית הַטְּבִילָה. וּמְדוּרָה הָיְתָה שָׁם, וּבֵית כִּסֵּא שֶׁל כָּבוֹד. וְזֶה הָיָה כְבוֹדוֹ, מְצָאוֹ נָעוּל, יוֹדֵעַ שֶׁיֶּשׁ שָׁם אָדָם. פָּתוּחַ, יוֹדֵעַ שֶׁאֵין שָׁם אָדָם.] 


סימן ל"ד [ז] 	
ביאור מאמר ג' מפתחות לא נמסרו ביד שליח	
תענית גמרא ג' מפתחות לא נמסרו ביד שליח וכו'[footnoteRef:139] והקשה התוס' דהרי מצי שנמסרו מהם 
 ותרצו דג' ביחד לא נמסרו וכו' ע"ש. ולע"ד אפשר לומר דמ"ש לא נמסרו היינו בקבע אבל עראי לית לן בה. 	 [139:  אמר ר' יוחנן ג' מפתחות בידו של הקב''ה שלא נמסרו ביד שליח, ואלו הן מפתח של גשמים ומפתח של חיה ומפתח של תחיית המתים (תענית ב ע"א).] 


סימן ל"ד [ח]
רמז אם מחשבת הזמן קדמה למחשבת המקום פגול וחייבים עליו כרת וכו'.	
מנחות פ"א משנה ד' אמר רב יהודה זה הכלל אם מחשבת הזמן קדמה למחשבת המקום 
 פגול וחייבים עליו כרת וכו'[footnoteRef:140] ע"כ, אפשר לומר דהרמז בזה הכי דאם הבן אדם היה מחשב ועושה מלאכתו של זה הזמן של עולם הזה שהיא חיי שעה ועראי ועושה אותה קודם ומקדימה למחשבת המקום זה המקום ב"ה שהוא מקומו של עולם ומלא כל הארץ כבודו מאן דעבד הכין פגול וחייבים עליו כרת בעולם הבא, ואם מחשבת המקום קדמה למחשבת הזמן שעשה קודם עניני עולם הזה ואחר כך בזמן ורצה לומר שאידי ואידי חד שיעורא נינהו פסול שצריך שהרוב והקבע במחשבת המקום, אבל אין בו כרת לא מינה ולא מקצתה כיון שהקדים מחשבת המקום ברוך הוא, ומשום הכי לא נקט ביה לשון פיגול כמו רישא. וחכמים אומרים שזה וזה פסול על שעשה עניני עולם הבא כשיעור א' שהחיוב לעשות הרוב ועיקרה במקום והמיעוט בזמן, אבל על כל פנים אין בו כרת כיון שעשה חציו לכם וחציו לגבוה וגם לא הוי פיגול, וכן מ"ש לעיל בזבחים בסוף פ"ו[footnoteRef:141] ג"כ ר' יהודה גופיה להאי כללא וחכמים פליגי עליה, הכוונה בו על דרך זה לחכימא ברמיזא, ומזה נבוא להבין מ"ש בפ"ק דברכות בדף ו' ע"ב הקובע מקום[footnoteRef:142] לתפילה אלקי אברהם יהיה בעזרו וכו' י"ל מה טעם יש בה, אך נראה דרצה לומר על הקב"ה שהוא מקומו של עולם שקובע אותו בתפילה ומקיים הא דשיויתי ה', לכן אלקי אברהם יהיה בעזרו דזה כלל גדול בתורה דהוה ליה בזה סייעתא דשמייא וגם מה שהביא ראיה מקרא דאברהם אבינו ע"ה שאמר[footnoteRef:143] "אל המקום אשר עמד שם" וכו' פירושו הכי.	 [140:  אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, זֶה הַכְּלָל, אִם מַחֲשֶׁבֶת הַזְּמָן קָדְמָה לְמַחֲשֶׁבֶת הַמָּקוֹם, פִּגּוּל וְחַיָּבִים עָלָיו כָּרֵת. וְאִם מַחֲשֶׁבֶת הַמָּקוֹם קָדְמָה לְמַחֲשֶׁבֶת הַזְּמָן, פָּסוּל וְאֵין בּוֹ כָרֵת. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, זֶה וָזֶה פָּסוּל וְאֵין בּוֹ כָרֵת.]  [141:  אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, זֶה הַכְּלָל, אִם מַחֲשֶׁבֶת הַזְּמָן קָדְמָה לְמַחֲשֶׁבֶת הַמָּקוֹם, פִּגּוּל, וְחַיָּבִין עָלָיו כָּרֵת. וְאִם מַחֲשֶׁבֶת הַמָּקוֹם קָדְמָה לְמַחֲשֶׁבֶת הַזְּמָן, פָּסוּל, וְאֵין בּוֹ כָרֵת. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, זֶה וָזֶה פָסוּל, וְאֵין בּוֹ כָרֵת (משנה ז').]  [142:  הדגש על המקום לפני הזמן.]  [143:  בראשית יט, כז.] 


[bookmark: _Hlk181645882]סימן ל"ד [ט] 	
האם יש תקנה למי שסיפר לשון הרע	
ערכין דף ה' גמ' סיפר אין לו תקנה[footnoteRef:144] וכו' ע"כ, הנה בספר הקטן בזרע יצחק כתב דהלכה 
 כמ"ד אפילו סיפר יש לו תקנה ע"ש, והשתא הכא נחזק זה משום דלשון הכתוב גופיה יסייע לזה כיון דאמרו מרפא לשון[footnoteRef:145] מס'[footnoteRef:146] וודאי שכבר נכשל וסיפר והוה ליה חולי להלכה עד שיצטרך לרפואה, דמאחר שלא אשים, רפואה למה, אלא לאו דהלכה ומורין כן כמ"ד אפילו סיפר יש לו תקנה שהכתוב דלשון "מרפא" מסייעו וגם ממה שסיים "וסלף בה" משמע הכי דכבר נעשה סלף ושבר ואפילו הכי אית ליה תקנה. [144:  צ"ל ערכין טו ע"ב, רבי אחא ברבי חנינא אומר סיפר אין לו תקנה שכבר כרתו דוד ברוח הקדש שנאמר (תהילים יב, ד) "יכרת ה' כל שפתי חלקות לשון מדברת גדולות", אלא מה תקנתו שלא יבא לידי לשון הרע אם תלמיד חכם הוא יעסוק בתורה, ואם עם הארץ הוא ישפיל דעתו שנאמר "וסלף בה שבר רוח".]  [145:  "מרפא לשון עץ חיים וסלף בה שבר רוח" (משלי טו, ד).]  [146:  צ"ל משמע.] 



סימן ל"ה 	
ביאור סוגיות במסכת שבת	
שבת דף קכ"ו ע"א[footnoteRef:147] א''ל ר' ירמיה ולימא מר בין תלוי וכו' דאמר רבה וכו' ואמר רבי 
 יהושע בר אבא משמיה דעולא וכו' ע"כ, ולכאורה קשה דלמה הוצרך להביא הא דאמר רבי יהושע משמיה דעולא הרי מדברי ר' יוחנן שמעינן שפיר כדברי ר' ירמיה, וכמ"ש רש"י וליכא למימר דעולא בא לפרש דברי רב יהודה דהרי הם מפורשים ועומדים, ואפשר דעולא מסברא דנפשיה קאמר לה במקום אחר וכאן הביאו בש"ס ראייה מדבריו כדברי ר' ירמיה והוה ליה כאלו אמר ועוד דארב יהודה משמיה דעולה וכו', אמנם מה שקשה בעיני לכאורה דמאי קא מקשי לו ר' ירמיה לרב כהנא ולימא מר וכו', לימא ליה רב כהנא אנא מתניתין ידענא דתנן בסוף מסכתין מעשה רב שפקקו את המאור בטפיח וקשרו וכו' ומדבריהם למדנו שפוקקים ומודדין וקושרים בשבת הרי דסתם לן תנא כרבנן וכדפירש רש"י שם בד"ה ופוקקין את המאור כרבנן דאמרו פוקקין פקק החלון ע"ש[footnoteRef:148], והאי פקיקה דקאמר הכא ופוקקין את המאור הוא בדבר שאינו קשור ותלוי וכדפירש רש"י הכא, וא"כ על כרחך דמ"ש בהאי מתניתין בין כך ובין כך פירוש בין קשור ובין שאינו קשור וכדרב כהנא, וכמו דמותיב מינה לקמן רב עמרם סמוך ונראה אר"י נפחא שאמר כר"א וכו'[footnoteRef:149] ואע"ג דסוף סוף תירץ לו רב כהנא ממקום אחר מ"מ עדיף טפי הוה ליה לתרץ מהאי מתניתין. 	 [147:  אמר רבי אבא אמר רבי כהנא: בין שהפקק קשור בחלון, בין שאינו קשור, והוא שמתוקן ומוכן לכך מאתמול. 
אמר ליה רב ירמיה: ולימא מר דרבנן אומרים בין שהפקק תלוי ובין שאינו תלוי אלא נגרר על הארץ מותר לפקוק בו, והוא שקשור אבל אם הפקק אינו קשור גם רבנן מודים שאסור לפקוק בו. דאמר רבה בר בר חנה אמר רבי יוחנן: כמחלוקת כאן במשנתינו, כך מחלוקת בנגר הנגרר [במסכת עירובין] והתם לדברי הכל בעינן קשור. דתנן: נגר - יתד המשמש בתור בריח שתוקעין אותו בחור שבמפתן הנגרר שקשור בדלת אבל אינו תלוי באויר אלא נגרר בארץ, נועלין מותר לנעול בו במקדש דכיון דקשור הוא מערב שבת אין בנעילתו משום בונה, אלא כל איסורו הוא מטעם שבות ואין שבות במקדש. אבל לא נועלין בו במדינה מחוץ למקדש מטעם שבות דדמי לבונה. 
והמונח על גבי קרקע כאן - במדינה וכאן - במקדש אסור. דכשתוקעו בשבת בונה הוא, ויש בו איסור תורה אף במקדש. [ובתוספות כתבו דהאיסור הוא מדרבנן מטעם טלטול]. 
רבי יהודה אומר: המונח על הארץ ואינו קשור מותר במקדש דכיון דמוכן הוא לכך מערב שבת אין בו משום בונה. והנגרר על הארץ והוא קשור מותר אף במדינה. 
ותניא, איזהו נגר הנגרר שנועלין בו במקדש אבל לא במדינה, כל שקשור ותלוי וראשו מגיע לארץ 
רבי יהודה אומר: זה שקשור אף במדינה מותר. אלא איזהו נגר שבמדינה אסור כל שאינו לא קשור ולא תלוי, ושומטו וכשהוא שומטו מן החור ומניחו בקרן זוית על גבי הקרקע. 
ואמר רבי יהושע בר אבא משמיה דעולא: מאן הוא התנא דנגר הנגרר? רבי אליעזר היא דאמר גבי פקק החלון דבעינן קשור ותלוי. ואם כן משמע דרבי יהודה דאמר בנגר דבעינן קשור, כרבנן דפקק החלון סבירא ליה. ומשמע דרבנן בעו קשירה ודלא כדברי רבי אבא דאמר דלא בעינן קשור לדעת רבנן. 
אמר ליה רבי אבא: אנא דאמרי דלא בעינן קשור, סובר כי האי תנא. דתניא, קנה שהתקינו בעל הבית להיות פותח ונועל בו, בזמן שקשור ותלוי בפתח, פותח ונועל בו. אין קשור ותלוי אין פותח ונועל בו. 
רבן שמעון בן גמליאל אומר: מתוקן בהזמנה בעלמא אף על פי שאינו קשור גם כן מותר לפתוח ולנעול בו. ואני [רבי אבא] סובר שרבנן דמתניתין סוברים כרשב"ג דלא בעינן אפילו קשור.]  [148:  פרש"י כרבנן דאמרי (לעיל דף קכה:) פוקקין פקק החלון.]  [149:  דרש רבי יצחק נפחא אפתחא דריש גלותא הלכה כרבי אליעזר מתיב רב עמרם ומדבריהם למדנו שפוקקין ומודדין וקושרין בשבת א''ל [אביי] מאי דעתיך משום דקתני סתמא נגר הנגרר נמי סתמא היא ואפי' הכי מעשה רב.] 

ותו קשה לכאורה ארב יוחנן גופיה שאמר כמחלוקת כאן כך מחלוקת בנגר הנגרר וסבירא 
 ליה דלרבנן בעו קשירה א"כ הך מתניתין דסוף מסכתין[footnoteRef:150] כמאן אתייא, אי רבי אליעזר הא קאמר דבעי קשור ותלוי ואי כרבנן הא מיהא בעו קשירה והיאך אמרו פוקקין בשבת בכל גוונא, ואין לומר שהיא דלא כהילכתא דהא מדסמוך למיעבד עובדא לקולא שמע מינא הלכתא היא וכמ"ש הכא בש"ס ואפילו מעשה רב וכן פירש"י, וא"כ ע"כ לומר דלא דמי האי מחלוקת לההיא דנגר הנגרר אלא כדרב כהנא דלדידיה אתייא מתניתין אליבא דהלכתא וכמ"ש וליכא למימר דלר"י ס"ל מעשה דפקקו את המאור הוא בדבר שקשור ואינו תלוי שהרי פקקו אותו בטפיח שהוא פך של חרס וכדפירש רש"י ומשמע וודאי דקאמר סתמא בלא קשירה וכמ"ש רש"י ולכאורה הדרא קושיא לדוכתה וכעת הכל צריך יישוב.	 [150:  דף קנז ע"א.] 

שם דף קכ"ז ע"א דתני חדא מפנין וכו' מאי לאו דבהא קמיפלגי וכו'[footnoteRef:151] ע"כ, ולכאורה י"ל 
 דמאיזה הכריח לומר דבהא קמיפלגי אימא דמפליגי בעיקר מחלוקת רב חסדא[footnoteRef:152] ושמואל[footnoteRef:153] במתניתין והאי דתני ד' וה' סבירא ליה כרב חסדא דמתניתין דווקא קאמר, ואידך ברייתא[footnoteRef:154] ס"ל כשמואל דמתניתן לאו דווקא ואי בעי אפילו טובא, והכי פירושו מפנין ד' וה' והיה אם בא לו אוריח[footnoteRef:155] א' וגם אם הוצרך עוד לי' או לט"ו יכול, וי"ל דא"כ לא הוה נקיט בלשון הברייתא בעשרה בבי"ת[footnoteRef:156] הוה ליה למימר ועשרה בוא"ו[footnoteRef:157] והוה משמע להוסיף, ומדלא נקט הכי מזה משמע דפירוש דהאי ה' נלקחים בי' ובט"ו ולמיעוטי במשוי עדיף[footnoteRef:158], ועוד דעדיפא מינה קמשני כדי לאוקמינהו אליבא דכ"ע ולא פליגי דאפושי פלוגתא לא מפשנין.	 [151:  משנה- מפנין בשבת מהבית, אפילו ארבע וחמש קופות של תבן ושל תבואה, אם הוא צריך את מקומם, מפני שרוצה להושיב שם את האורחים. או שצריך לפנותן מבית המדרש, מפני ביטול בית המדרש, כדי שיהיה לכולם מקום לשבת. גמרא- השתא חמש מפנין ארבע מיבעיא, אמר רב חסדא ארבע מחמש (איכא דאמרי ארבע מאוצר קטן) וחמש מאוצר גדול ומאי אבל לא את האוצר שלא יתחיל באוצר תחלה, ומני רבי יהודה היא דאית ליה מוקצה, ושמואל אמר ארבע וחמש כדאמרי אינשי ואי בעי אפילו טובא נמי מפנין ומאי אבל לא את האוצר שלא יגמור כולו דילמא אתי לאשוויי גומות אבל אתחולי מתחיל ומני ר''ש היא דלית ליה מוקצה.]  [152:  אמר רב חסדא: הכי פירושא דמתניתין: מפנין רק ארבע קופות מתוך חמש קופות שבבית או מאוצר קטן, שאין בו אלא חמש קופות. לפי שאינו רשאי לפנות את מקום הקופות לגמרי, שמא יבחין בגומות בקרקע שתחתן, ויבא אז להשוות את גומות שבקרקע. ורשאי לפנות אפילו חמש קופות מאוצר שהוא גדול, ונשארים בו קופות נוספות. אך לא יפנה אלא חמש, ולא יותר, משום טרחא.]  [153:  ושמואל אמר: הכי פירושה דמתניתין: מפנין ארבע וחמש, ונקט התנא האי לישנא, כדאמרי אינשי, שבתחלה אומרים מספר קטן, וחוזרים ואומרים מספר גדול.]  [154:  ותניא אידך: מפנין כדי יין ושמן אפילו בעשר ובחמש עשרה.]  [155:  צ"ל אורח אחד.]  [156:  באות ב'.]  [157:  באות ו'.]  [158:  איבעיא להו הני ארבע וחמש קופות דקאמר בארבע וחמש קופות אין טפי לא אלמא למעוטי בהילוכא עדיף או דילמא למעוטי משוי עדיף ת''ש דתני חדא מפנין אפילו ארבע וחמש קופות של כדי שמן ושל כדי יין ותניא אידך בעשר ובחמש עשרה מאי לאו בהא קמיפלגי דמר סבר מעוטי בהילוכא עדיף ומר סבר מעוטי במשוי עדיף לא דכ''ע מעוטי בהילוכא עדיף ומי סברת בעשר ובחמש עשרה אקופות קאי אכדין קאי ולא קשיא הא דמשתקלי חד חד בקופה והא דמישתקלי תרי תרי (שנים שנים כדים בקופה) והא דמשתקלי תלתא תלתא ובדקורי דהרפניא (כדים של מקום הנקרא "הרפניא", שהם קטנים).] 

שם תוס'[footnoteRef:159] בד"ה ולטעמיך ר' בנפשיה עימר, פירוש כל השדה כולה ע"כ, כוונתם פשוטה 
 לע"ד דבאו לאפוקי שלא נפרש דקושית הגמרא היא דרבי כיון שהוא נשיא ואב"ד אף לנפשיה אין דרך לעמר אלא הוא צוה ועמרו לו אחרים, דא"כ מאי קא מסיים הש"ס 'ולעולם כל חד וחד מפני לנפשיה', כיון שרבי לא עמר לנפשיה משמע שמותר לעמר לו ולחבירו ולא שייך לומר דרבי שאני דלגבי איסור שבת לא שייך לחלק בהכי, לכן פירש דקושית הש"ס היא אכל השדה כולה אבל חלקו מיהא עימר וציוה ג"כ לכל א' לעמר חלקו, והיינו דקאמר כל חד וחד מפנה לנפשיה זהו הנראה פשוט בכוונתם. 	 [159:  דף קכז ע"א. ת''ש דאמר רבה אמר רבי חייא פעם אחת הלך רבי למקום אחד וראה מקום דחוק לתלמידים ויצא לשדה ומצא שדה מלאה עומרים ועימר רבי כל השדה כולה (שמע מינה הכל לפי האורחין) ורב יוסף א''ר הושעיא פעם אחת הלך ר' חייא למקום אחד וראה מקום דחוק לתלמידים ויצא לשדה ומצא שדה מלאה עומרים ועימר ר' חייא כל השדה כולה שמע מינה הכל לפי האורחין ועדיין תבעי לך חד גברא מפני ליה לכולא או דילמא כל גברא וגברא מפני לנפשיה ת''ש ועימר רבי ולטעמיך רבי בדנפשיה עימר אלא צוה ועימר ולעולם כל חד וחד מפני לנפשיה.] 

וראיתי אחר זמן להב"ח בסי' של"ג שהבין כן והוסיף בה דברים שבאו לאפוקי מה שפרש"י 
 בתמיה וכי אורחיה דנשיא בהכי דמשמע דרבי לא עימר כלום אף לנפשיה וכו' ע"ש[footnoteRef:160], ולע"ד לא ידעתי מניין משמע מדברי רש"י כך, דהרי רש"י לא הוסיף כלום מדיליה דכך היא פשטא דהש"ס דמסברא רבי שהוא נשיא בדנפשיה עימר וודאי דלאו אורח ארעא בהכי, ואטו התוס' לא מודו להאי פירוש, ובוודאי דכוונת הקושיא דאין דרך לעמר כל השדה וכמ"ש התוס' דאל"כ לא אתיא סיום הש"ס, ומלבד זה יש לע"ד הכריח דרש"י ג"כ סבירא ליה הכי ממ"ש בלשון הקודם לזה ת"ש ועימר רבי, אלמא חד גברא פנינהו, ע"כ והיינו שפינה הכל ועלה קמסיים וכי אורחיה דנשיא בהכי שיהא מפנה הכל וודאי דלנפשיה בלבד כנ"ל בכוונתו והשתא הוה ליה רש"י ותוס' אחים ורעים ושוו בשיעוריהן, וחזי הוית למרן הב"י בסימן הנזכר שכתב דמ"ש כל אחד ואחד מפני לנפשיה רצה לומר שאחרים יכולים לפנות לצרכם ובלבד שלא יפנה כל אחד יותר מד' וה' ע"ש. וכ"כ בכסף משנה פכ"ו מהלכות שבת דין ט"ו[footnoteRef:161] וכ"כ בש"ע ע"ש[footnoteRef:162], והב"ח כתב עליו דליתא דהא בתוס' צריך לפרש דאף רבי היה מפני לנפשיה ואם רשאי אחר לפנות לא היה רבי מפני וכו' ע"ש, ולע"ד דמרן מילתא בטעמא קאמר דאיהו קאי אמ"ש הטור 'ובלבד שלא יפנה א' לכולם דיש טירחא יתירתא אלא כל אחד יפנה לעצמו' וע"ז קאמר דלאו למימרא שהאורחים עצמם יפנו אלא האחרים יפנו לצורכם והיינו שאחד יפנה ד' וה' קופות כדי ישיבת אדם אחד ולא ישב הוא באותו מקום אלא יושב האורח וזה ודאי מותר דמידי הוא טעמא דאיכא טירחא יתירתא וזה לא טרח יותר אלא פינה שיעור מקומו והושיב בו האורח, ואין הכי נמי כל אדם גדול דלאו אורחיה לעמר בשדה יכול אחר לפנות לו ולהושיבו, אלא דבעובדא דרבי שהיו תלמידיו עמו וכולם צריכים לישב לפניו כדי ללמדם תורה דהא עיקר יציאתם לשדה היה משום שהיה בית המדרש דחוק לתלמידים א"כ ע"כ דרבי לפנות לנפשיה, דאם יפנה לו התלמיד לא היה שוב יכול לפנות עוד מקום לנפשיה, וצריך לקיים בחוץ תעמוד ולא ישמע עוד דברי תורה והיינו טעמייהו של התוס' שפירשו כך, ותו דמאי מקשה לו הב"ח מדברי התוס' דהא וודאי מרן קאמר לה חוץ מפירוש התוס', ולפי"ז אתייא הש"ס כפשטא דרבי כיון שהיה נשיא לא עימד כלל ואף מקומו אלא הוא ציוה ועימר שאפשר שה"ל איזה משרת שאינו יודע ללמוד מלבד התלמידים ואמר לו שיפנה לו לשמו והשמש בחוץ יעמוד ולעולם כל חד וחד מפנה לנפשיה או לאחר שיעור מקופה אחד ולא יותר, ומכ"ש לסברת הב"ח גופיה דס"ל מר דרש"י לא קאי כהתוס' דלפי"ז מרן יסבור כרש"י ולא קשה עליו מסיום הש"ס דאדרבה א"ש כפשטה.	 [160:  רש"י בד"ה ת''ש ועימר רבי. אלמא חד גברא פנינהו: רבי בנפשיה עימר. בתמיה וכי אורחיה דנשיא בהכי. ]  [161:  שם (דף קכ''ז) איבעיא להו הני ד' או ה' קופות אע''ג דאית ליה אורחים טובא או דילמא הכל לפי האורחים ואת''ל הכל לפי האורחים חד גברא מפני לכולהו או דילמא כל חד מפני לנפשיה. ובעיא קמייתא הא איפשיטא באת''ל ואידך בעיא לא איפשיטא וכתב הרי''ף וכיון דאיסורא הוא עבדינן לחומרא. ומ''מ נ''ל דהא דאמרינן כל חד מפני לנפשיה לאו למימרא שהאורחים צריכים לפנות אלא אחרים יכולים לפנות לצרכם ובלבד שלא יפנה כל אחד יותר מארבע וחמש קופות.]  [162:  אֵלּוּ ד' אוֹ ה' קֻפּוֹת שֶׁמְּפַנֶּה דְּהַיְנוּ לְאוֹרֵחַ אֶחָד, וְאִם בָּאוּ לוֹ הַרְבֵּה מְפַנֶּה כַּשִּׁעוּר הַזֶּה לְכָל אוֹרֵחַ וְאוֹרֵחַ וּבִלְבַד שֶׁלֹּא יְפַנֶּה אֶחָד לְכֻלָּם דְּאִיכָּא טִרְחָא יְתֵרָה, אֶלָּא כָּל אֶחָד יְפַנֶּה לְעַצְמוֹ אוֹ אַחֵר יְפַנֶּה בַּעֲדוֹ (סעיף ג').] 

ומלבד זה יש להכריח לסברת מרן דכיון דטעמא הוי בשביל טירחא אין לחלק בין אם פינה 
 כדי לישב איהו גופיה או אחר ממאי דאיבעייא להו בש"ס, ואת"ל הכל לפי האורחים חד גברא מפני לכולהו או דילמא גברא גברא מפני לנפשיה ואם איתא דיש לחלק בכה"ג א"כ הו"ל להש"ס למיבעי תו דאת"ל גברא גברא מפני לנפשיה אם איהו גופיה יפנה או יוכל אחר לפנות לו אלא לאו דמשמע להו להש"ס דאין חילוק דאזלינן בתר טעמא ואפשר דלענין דינא גם התוס' מודים בזה, ובעיקר דברי התוס' עיין בפנים מסבירות מ"ש בכוונתם ואינו נראה כלל וכמו שיראה המעיין, ועיין להרב יד אהרן בהגהת ב"י שם מ"ש ע"ד הב"ח הנזכר ויש לשאת ולתת בד"ק ואין הפנאי מסכים, ע"כ נמצא חד מעשרים מעלה מטה עמ"ש בהאי סוגיא וחבל על דאבדין ולא משתכחין[footnoteRef:163].	 [163:  לכאורה לא מובן הקשר בין הסוגיות ועל זה אמר המחבר נמצא חד מעשרים מ"מ עמ"ש בהאי סוגיא וחבל על דאבדין ולא משתכחין. ] 


סימן ל"ו 	
מדוע הגמרא במסכת בכורות לא למדה שחלב מותר בשתיה מהתורה מאברהם אבינו?	
את זה ראיתי ואספרה לעמיתנו בתורה וידיד נפשינו ורוח אפינו ושאר בשרנו הרב יושב 
 אהלים נר"ו, בפרשת וירא ראו הביא לנו מה שהקשו לו רבני צפת תוב"ב בסוגיא דבכורות דף ו' ע"ב מ"ש מנין לחלב שמותר באכילה ואין בו איסור אבר מן החי והביאו כמה פסוקים ודחו אותם ולבסוף אייתו מדכתיב "ארץ זבת חלב ודבש"[footnoteRef:164] וכו' ע"ש[footnoteRef:165], ותהו בה רבנן[footnoteRef:166] אמאי לא הביאו מפסוק הקודם בתורה של אברהם אבינו ע"ה "ויתן לפניהם חמאה וחלב ויאכלו"[footnoteRef:167] ובני נוח מוזהרין על אבר מן החי והניחוה בקושיא, והרב נר"ו בתחילה רצה לתרץ להם שכיון שהם מלאכי השרת ויש מאן דאמר שהכיר בהם משום הכי לא הביא מזה ע"כ, ולענ"ד לא הבנתי דאף למאן דאמר שהכיר בהם מ"מ אם לא היה מותר לא מניח לפניהם בשולחנו של אברהם אבינו ע"ה, דאם הם לא אכלו אלא נראין כאוכלין שאר בני ביתו ואוכלי שלחנו לא ימנע מלאכול דאין לומר שהניחו בחזות עינים ולאפושי מיני מאכל הוא דאתא, ונראה דמשום הכי סיים בד"ק וזה דוחק ושבקיה דאיהו דחיק ומוקי אנפשיה, ועוד סיים לתרץ ממ"ש בחולין[footnoteRef:168] דבן פקועה שרי בלא שחיטה דשחיטת אמו מטהרתו ואין בו משום איסור אבר מן החי, וגם ממ"ש ובן הבקר אשר עשה ע"י ספר יצירה, וא"כ י"ל שהביא להם חלב מבן פקועה או מהבקר שעשה ע"י ספר יצירה וכתב כנ"ל נכון ע"ש, וגם בזה לא זכיתי להבין דהנה פשוט דהאי חלב דבן פקועה דקאמר מר אחר שיניקו שיגדל עד ששייך שיוציא חלב, וקשה שהרי אפילו במפריס ע"ג קרקע פסק מרן ביו"ד בסימן י"ג דצריך שחיטה מדבריהם עד שיאכלנו[footnoteRef:169], וכ"ש אחר שיגדל ומינה דגם לעניין אכילת החלב שלו אסור, ואברהם אבינו ע"ה קיים אפילו עירובי תבשילין ואין לומר דהוא לא יאכל אבל לבני ביתו ואוכלי שלחנו לית לן בה, שהרי עדיו מתוכו דעירובי תבשילין הוא לו ולבני ביתו ולא היה עושה עירוב לו לשמו בלבד אלא לכל בישולין שיעשו בביתו ובחומותיו, ומינה דגם בבן פקועה וכיוצא הוה משוה גזירותיו ולא היה מטיל קנאה בסעודה, וגם בבן הבקר אשר עשה ע"י ספר יצירה פשיטא דבשעת בריאה ג"כ לא שייך שיהיה לו חלב ואם יניחו עד שיגדל הדר דינו דצריך שחיטה, וא"ת שבראו והוא גדול ואית ליה חלב דומייא דרבא ברא גברא ומעשה ידי אדם עדיף א"כ על כל פנים לא ימנע ולא גרוע מבן פקועה שהפריס ע"ג קרקע דחייב שחיטה מפני הרואים, ולא שייך לומר שהיה בזה האופן שנברא גדול ובעל דדים ומלאים חלב ולא הפריס ע"ג קרקע דכל זה הוא דוחק גדול ועצום במאוד מאוד, וכמו שיראה הרואה באופן דלא ידעתי היאך ינחה דעתו הרחבה בהאי תירוץ, ולא עוד אלא דקלסיה ואמר מר שהוא נכון ולא קשיה מידי וגם אנחנו לא נדע דעתייהו דרבנן קדושי דצפת תוב"ב אם נחה דעתם בזה, דלע"ד עדיין הקושיא במקומה עומדת ולכאורה היה מקום לומר בדרך אפשר שהחלב שנתן לפניהם היה מהחלב שיעלה לאחר שחיטה ואז הוי דומייא דהכשר ואין בו איסור דאבר מן החי ושאלתי להשוחטים ואמרו שכמה פעמים אחר השחיטה העצא[footnoteRef:170] ימצא, מיהו הדרי בי משום מה שימצא אח"כ הוא מיעוטא דמיעוטא ועל הרוב הוא נקרש ונמאס, וגם זימנין שימצא בו טיפות דם, ומשום הכי בש"ס כשאמר קודם אילימא מדאסר רחמנא בשר בחלב הא לחודיה שרי, דחו ליה אימא חלב לחודיה אסור באכילה ומותר בהנאה וכו' ולא דחו לה בכה"ג, וגם על מה שהביאו עוד מקרא ד"ודי חלב עזים ללחמך" וכו' אמר ודילמא לסחורה, ולא עלה על רוח קדשם לדחות האי דחיה דיש אופן אף בהיתר אכילה בכה"ג, וגם דא"כ גם בקרא ד"ארץ זבת חלב ודבש" ובקרא ד"לכו שברו" וכו' "יין וחלב" היינו דוחים כן, אלא לאו דאין מקום כלל ליכנס בזה. 	 [164:  דברים ו, ג.]  [165:  שואלת הגמרא: וחלב דבהמה טהורה - דפשיטא לך שהוא מותר - מנלן דשרי [מנין שהוא מותר], והרי הוא בא מן החי!? והרי אילימא מדאסר רחמנא בשר בחלב, הא חלב לחודיה שרי; כך אי אפשר לומר, שהרי: ואימא: חלב לחודיה אסור באכילה ומותר בהנאה, ובשר בחלב בהנאה נמי אסור, ולכך הצרכה התורה להוסיף איסור בשר בחלב על איסור חלב בפני עצמו. ואף לרבי שמעון דשרי בשר בחלב בהנאה, ואם כן היה אפשר להביא ראיה מאיסור בשר בחלב שלא הצרך לאוסרו כיון שחלב לבדו אסור, מכל מקום משכחת לה למילקי על בישוליה, כלומר, הוסיפה התורה בבשר בחלב איסור ומלקות על בישולו, מה שאין כן בחלב לבדו, ומכל מקום יש לומר, שאף החלב לבדו אסור. אלא תאמר להוכיח את התירו של חלב, מדגלי רחמנא דבפסולי המוקדשין [כגון קדשים שנפל בהם מום, ונפדו] דכתיב בהו [דברים יב טו]: "רק בכל אות נפשך תזבח ואכלת בשר", ודרשינן: "תזבח" ולא גיזה, "בשר" ולא חלב, ותלמד מזה: הא חלב דחולין שרי; אף כך אי אפשר לומר, כי: ואימא חלב דחולין אסור באכילה ושרי בהנאה, ואילו דקדשים [פסולי המוקדשין] בהנאה נמי אסור!? אלא תאמר ללמוד את היתירו של החלב, מדכתיב [משלי כז]: "ודי חלב עזים ללחמך ללחם ביתך וחיים לנערותך", אף כך אי אפשר לומר, כי: ודילמא לא לאכילה כיון הכתוב אלא לסחורה!? אלא תאמר, שהחלב מותר מדכתיב [שמואל א יז] "ויאמר ישי לדוד בנו, קח נא לאחיך איפת הקליא הזה ועשרה לחם הזה, והרץ המחנה [למחנה המלחמה] לאחיך. ואת עשרת חריצי החלב האלה תביא לשר האלף", הרי שחלב מותר; אף כך אי אפשר לומר, כי: ודילמא לסחורה הביא להם!? ומשנינן: אטו דרכה של מלחמה לסחורה, וכי דרך לעשות סחורה במלחמה, ובהכרח שלשתיה הביא לו, ומוכח שהחלב מותר. ואיבעית אימא: יש להביא מקור להיתר החלב מהכא: דכתיב "ארץ זבת חלב ודבש", ואי לא דשרי, וכי משתבח לן קרא במידי דלא חזי [אם לא שהחלב מותר, אי אפשר שישבח הכתוב את ארץ ישראל בדבר האסור]. ואיבעית אימא מהכא יש ללמוד שהחלב מותר, דכתיב [ישעיה נה] "לכו שברו ואכלו, ולכו שברו בלא כסף ובלא מחיר, יין וחלב", הרי שאמר הכתוב "לכו שברו ואכלו... יין וחלב". ]  [166:  בתוספות חיצוניות שבשיטה מקובצת.]  [167:  בראשית י, ח.]  [168:  דף עה ע"ב.]  [169:  הַשּׁוֹחֵט אֶת הַבְּהֵמָה וְנִמְצֵאת כְּשֵׁרָה, וּמָצָא בָּהּ עֻבָּר בֶּן ח' בֵּין חַי בֵּין מֵת, אוֹ בֶּן ט' מֵת, מֻתָּר בַּאֲכִילָה וְאֵינוֹ טָעוּן שְׁחִיטָה; וְאִם מָצָא בָּהּ בֶּן ט' חַי, אִם הִפְרִיס עַל גַּבֵּי קַרְקַע, טָעוּן שְׁחִיטָה, אֲבָל שְׁאָר טְרֵפוֹת אֵינוֹ אוֹסֵר אוֹתוֹ; וְאִם לֹא הִפְרִיס עַל גַּבֵּי קַרְקַע, אֵינוֹ טָעוּן שְׁחִיטָה; וְאִם פַּרְסוֹתָיו קְלוּטוֹת (פי' שֶׁפַּרְסָתוֹ כֻּלָּהּ אַחַת וְאֵינָהּ סְדוּקָה), אוֹ שֶׁהָיָה בּוֹ שׁוּם שְׁאָר דָּבָר תָּמוּהַּ, (הַגָּהוֹת אֲשֵׁרִי), אַף עַל פִּי שֶׁהִפְרִיס עַל גַּבֵּי קַרְקַע אֵינוֹ טָעוּן שְׁחִיטָה; וְיֵשׁ מְגַמְגְּמִין בַּדָּבָר (שו"ע).]  [170:  צ"ל הימצא.] 

ודבר הלמד מעניינו אנו למדין ומשיבין דאם איתא להא דאמר רב מחלב דבן פקועה אמאי 
 לא דחו לה הכי בש"ס דמשכחת לה גוונא אפילו בהיתר אכילה דבזה תו לא יקשה לן ולר"ש דשרי בהנאה, והוצרכו לתרץ איצטריך למילקי וכו', ובשלמא הא דספר יצירה לא שייך לתרץ דלאו כולי עלמא ידעי לא אבל הא דבן פקועה קשה, ומיהו בקרא ד"ארץ זבת חלב ודבש" לא הוה שייך כלל לפרש בכה"ג משום שדרשו בו רז"ל שהיו הולכים הבהמות והיה זב מהם החלב מרוב שומנם והשפע, וגם מן אילנות התמרים היה זב מהם הדבש והיו בשווקים וברחובות והיו שותים אותו כמו מים, ומימלא דגם בקרא ד"לכו שברו" וכו' צ"ל כן וגם ביין מרוב השופע יהיה זב מן הגפנים, ולהכי דייק ואמר בלא מחיר על ששותים אותם בחנם מן השוק וגם בקרא ד"ודי חלב עזים ללחמך וחיים לנערותיך" משמע וודאי דשכיח טובא וכולם שרי, ולאו בגוונא דבן פקועה שיניחו עד שיגדל ויאכל דזה ג"כ הוי מיעוט ולא שכיח כ"כ, ומשום הכי לא דחו ג"כ בש"ס על אלה קראי ודילמא להנאה ולסחורה וגם דאינו כ"כ רבותא לארץ ישראל והיינו שאמר בש"ס ואי לאו דשרי משתבח קרא במידי דלא חזי ר"ל גם באכילה, וגם בלא"ה י"ל דלא נוכל לומר לעניין הנאה וסחורה בלבד משום דלא הוי דומייא דהדבש והיין והכתוב בחדא מחתא מחתינהו משמע ודאי דבשוים הכתוב מדבר והיה לאכול מעשים בכל יום והם מדברים שיש בהם חיי נפש והיינו רביתייהו דמשתבח בהו קרא, אבל לפי זה קשה אמאי בקרא ד"ודי חלב עזים" וכו' דחו ליה ודילמא לסחורה כיון דמפורש ביה "ללחמך ולחם ביתך וחיים לנערותיך" ואין משמעותיה על הסחורה ודמיהם בם וגם דלא הוי דומייא מ"ש קודם[footnoteRef:171] "כבשים ללבושיך" דאינו לסחור,ה ועכ"פ לכאורה קשה לי בעיקר מה שדחו בש"ס ודילמא לסחורה כיון דגם לבני נח אסור אבר מן החי א"כ למי עושים סחורה ומקח וממכר בו ולהאכיל אותו לבהמות או לכלבים לאו אורח ארעא בהכי, ואין לומר שימכר למי שאינו מקיים הז' מצוות דאפשר דהוי בסוג מחזיק ידי עוברי עבירה ונותן יד לפושעים וספי להו איסור ונותן מכשול לעיור, ודוחק לומר משום דזימנין יצטרך לרפואתו דבזה ה"ל ערך מועט ואין בו כדי שביעה. ותו ק"ל לכאורה אמאי לא הביאו עוד ראיה מקרא דשיר השירים ה'[footnoteRef:172] ד"שתיתי ייני עם חלבי" דעל זה לא נוכל לומר דלסחורה קאמר דהא קאמר דהשתיה כדת יין וחלב כי הדדי נינהו, ואמר "אכלו רעים" משום דשתיה בכלל אכילה, וזה הוי דומייא שהביאו מקרא ד"לכו שברו ואכולו" וכו' "יין וחלב" ורש"י שכתב בד"ה יין וחלב וכו' לעיל מיניה לכו שברו ואכולו ע"כ, כיון בזה שלא נוכל לומר בו לסחורה ומשום דלא הוה בגירסת הש"ס כל המקרא הוצרך לזה, אבל אנן בדידן בגירסא הביאו כל הכתוב וגם קשה לן אמאי לא הביאו עוד מקרא האמור שם ד'[footnoteRef:173] "נפת תטפנה שפתותיך כלה דבש וחלב תחת לשונך" דבזה ג"כ לא נוכל לומר שהוא לסחורה, ואף דאלה קראי נדרשים על כנסת ישראל ולכמה פנים מ"מ הפשט לא יפשט, ומה גם לפי מה שדרשו ז"ל במדרש על האי קרא בת"ח הדורש אם נאים הדברים לשומען ככלה החביבה על רואיה או על חתנה והוא כחתן יוצא מחופתו או כדבש וחלב המעורבין זה בזה יאמר ואם לאו יפה שתיקה לחכם, ואי לאו דחזי החלב לאכילה משתבח קרא במידי דלא חזי אלא לאו משמע וודאי מאלה קראי דשרי החלב באכילה ושתיה והוא נותן טעם לשבח לחיך והלשון ליכול ולחדי ואמאי לא אייתי להו בש"ס, וגם קצת קשה אמאי לא אייתו ג"כ מקרא דמשלי ל'[footnoteRef:174] "כי מיץ חלב יוציא חמאה" ויתרץ ג"כ עלה ודילמא לסחורה ועל הכל צריך יישוב לכאורה ובפרט לקושית רבני צפת תוב"ב, והאי תירוץ דאמר רב נר"ו אין בו כדי שביעה ומה גם דא"כ לפחות הוה ליה לדחות מזה קרא ד"לא תבשל גדי בחלב אמו" דמאי משמע הא לחודיה שרי הוא בבן פקועה וה' יאיר עינינו בתורתו הטהורה בדרך ישרה אכי"ר.	 [171:  פסוק קודם.]  [172:  פסוק א.]  [173:  שיר השירים ד, יא.]  [174:  פסוק לג.] 

[השמטה לתנא ושייר סימן א"ם אות ב'] עיין מ"ש לפנים באות ל"ו בענין מה שתירץ הרב 
 יושב אהלים הי"ו על קושיית רבני טבריה על מה שלא הביאו ראיה בש"ס דבכורות מקרא דאברהם אבינו ע"ה "ויקח חמאה וחלב", וכמעט שהנחנו אותה בקושיה וכעת אנכי הרואה דיש מקום לתרץ הכי משום דהתם קודם מתן תורה היתה, ואף דקושטא קאי דזמנין מביאין ראיה אף בכה"ג ובפרט ממעשה רב דאב זקן היה, היכא דלא יש שום גילוי מאחר מתן תורה או מתורה או מנביאים או מכתובים, אבל היכא דיש גילוי מהחוט המשולש דאחר ת"ת[footnoteRef:175] עדיף טפי להביא מהם זהו הנראה לפי חומר הנושא כי היכי דלא תישאר בקושיא.	 [175:  צ"ל מתן תורה.] 


[bookmark: _Hlk180877392]סימן ל"ז [א]	
רבי ישמעאל שסובר שיש ד' מצות בציצית האם צריך לברך להתעטף בציציות שהם לשון רבים?	
מנחות פ"ג משנה ז' רבי ישמעאל אומר ארבעתן ד' מצוות ע"כ[footnoteRef:176], לכאורה צריך לדעת 
 לסברת רבי ישמעאל אם מברך על כל אחת ואחד או ברכה אחת לכולם, ונראה דוואי שאין צריך אלא ברכה אחת ועל כולם יתברך, דהנחתן עושה המצות וברכות אינם מעכבות ורבנן הוא דתקון הברכות ועל כולם יתברך ברכה אחד ותו לא, אבל בנוסח הברכה אפשר דלסברת רבי ישמעאל צריך לברך "להתעטף בציציות" שהם לשון רבים וגם ב"על מצות ציצית" צריך לומר כן, ויש מי שרצה לומר הראיה לזה דהוי דומייא דבדיקת החמץ מי שיש לו כמה בתים והוא מברך ברכה אחת ומכוון על כולם, והרואה יראה דאי מהא לא אירייא דהתם לא יש אלא חד מצוה דבדיקה משום הכי די בחד ברכה על כל הבית, אבל הכא לסברת רבי ישמעאל שהם ד' מצוות נימא דעל כל א' שהוא מצוה בפני עצמו יברך ולא ראי זה כראי זה, אבל מצד הסברא נאמר דדי ברכה א' ואומר הנוסח בלשון רבים וכדאמרן, אבל הא יש לספק לסברת רבי ישמעאל אם היה הטלית חסר מהד' כנפות או יש מהם פסולין אם יש לברך על הנשאר, ולסברת תנא קמא דכולם מצוה אחד לא מיבעי לן דפשיטא דלא יברך, אלא לסברת רבי ישמעאל לכאורה י"ל דכיון דסבר דהם ד' מצות יוכל לברך על הנשאר, ואפילו בא' ומשום ספק יניח בלא ברכה דברכות אינם מעכבות.	 [176:  אַרְבַּע צִיצִיּוֹת מְעַכְּבוֹת זוֹ אֶת זוֹ, שֶׁאַרְבַּעְתָּן מִצְוָה אֶחָת. רַבִּי יִשְׁמָעֵאל אוֹמֵר, אַרְבַּעְתָּן אַרְבַּע מִצְוֹת.] 


סימן ל"ז [ב]	
אמרו בש"ס מה יעשה אדם ויזכה לחכמה ירבה בישיבה, ואם נגזר עליו שיהיה טיפש?	
אמרו בש"ס[footnoteRef:177] מה יעשה אדם ויזכה לחכמה ירבה בישיבה ע"כ, לכאורה יש להקשות דחכם 
 וטיפש הוא גזירה[footnoteRef:178], ונראה וודאי דגזירת חכם וטפש הוא בכל עניין שבעולם, וקאמר שאם גזרו עליו שיהיה חכם ורוצה להיות זאת החכמה בחכמת התורה ירבה בישיבה של בית המדרש וישכים וישב בקבע ועל זה אמרו מרבה ישיבה מרבה חכמה, אבל בלאו הכי אם תעזבני יום וכו' ואפשר דזהו מה שרמז שלמה המלך עליו השלום בפסוק "שחורה אני ונאוה"[footnoteRef:179] והקשו רז"ל וכי יש שחורה נאוה ותירצו יעו"ש[footnoteRef:180], ולע"נ נראה דהכי פירושו אם הוא משכים לבית המדרש אז "ונאוה" שיזכה לחכמת התורה והוא דומייא שאמר בפסוק "שחורות כעורב"[footnoteRef:181] על שמשכים ומעריב לבית המדרש או אפשר דפירוש על מי שמשחיר פניו ואינו מתבייש לשאול מרבו כמ"ש[footnoteRef:182] ולא הביישן למד, אי נמי אפשר דאף אם נגזר עליו שהיה טפש אם הוא מרבה בישיבה וישב בקבע בבית המדרש יזכה לחכמת התורה כמש"ה[footnoteRef:183] "תורת ה' תמימה" וכו' "מחכימת פתי" ור"ל אף אם היה הגזירה להיות פתי וטפש אהנייא ליה ליהפך לחכם ולאיש אחר והיינו רבית"ה דזאת התורה.	 [177:  נדה ע ע"ב.]  [178:  הכל בידי שמים חוץ מיראת שמים (ברכות לג ע"ב).]  [179:  שיר השירים א, ה.]  [180:  כָל חֲכַם לֵב, הֲדָא הוּא דִכְתִיב (שיר השירים א, ה): שְׁחוֹרָה אֲנִי וְנָאוָה, אִם שְׁחוֹרָה לָמָּה נָאוָה, וְכִי יֵשׁ שְׁחוֹרָה נָאוָה, אֶלָּא אָמְרָה כְּנֶסֶת יִשְׂרָאֵל: שְׁחוֹרָה אֲנִי בְּמַעֲשַׂי וְנָאוָה אֲנִי בְּמַעֲשֵׂה אֲבוֹתַי, שְׁחוֹרָה אֲנִי בְּמִצְרַיִם, וְנָאוָה אֲנִי בְּאָמְרִי בְּסִינַי (שמות כד, ז): כֹּל אֲשֶׁר דִּבֶּר ה' נַעֲשֶׂה וְנִשְׁמָע. שְׁחוֹרָה אֲנִי עַל הַיָּם, שֶׁנֶּאֱמַר (תהלים קו, ז): וַיַּמְרוּ עַל יָם בְּיַם סוּף, וְנָאוָה אֲנִי בְּאָמְרִי (שמות טז, ב): זֶה אֵלִי וְאַנְוֵהוּ. שְׁחוֹרָה אֲנִי בְּמַעֲשֵׂה הָעֵגֶל, וְנָאוָה אֲנִי בְּמַעֲשֵׂה הַמִּשְׁכָּן. שְׁחוֹרָה אֲנִי בְּשׁוֹר, שֶׁנֶּאֱמַר (תהלים קו, כ): וַיָּמִירוּ אֶת כְּבוֹדָם בְּתַבְנִית שׁוֹר, וְנָאוָה אֲנִי בְּשׁוֹר (ויקרא יז, ג): שׁוֹר אוֹ כֶשֶׂב אוֹ עֵז. שְׁחוֹרָה אֲנִי בַּמִּשְׁכָּן, שֶׁנֶּאֱמַר (יחזקאל כג, לח): טִמְאוּ אֶת מִקְדָּשִׁי, וְנָאוָה אֲנִי בַּמִּשְׁכָּן, וַיַּעֲשׂוּ כָל חֲכַם לֵב (מדרש רבה שמות פרשה מט ב).]  [181:  שיר השירים ה, יא.]  [182:  אבות ב, ה.]  [183:  תהלים יט, ח.] 


סימן ל"ז [ג]	
מדוע בגמרא לא אמרו את הפסוק "רבות בנות עשו חיל" על דוד המלך ?	

אמרו בגמרא על פסוק "רבות בנות עשו חיל"[footnoteRef:184] וכו' על יוסף הצדיק ובועז וכו'[footnoteRef:185] ולכאורה 
 י"ל אמאי לא מנו ג"כ הא דדוד המלך ע"ה עם אבישג השונמית שהיתה שוכבת בחיקו "ותהי לו סוכנת"[footnoteRef:186] "והמלך לא ידעה", ואפשר משום שכבר הוה ליה פת בסלו ח"י נשים, וכמ"ש קראו לי לבת שבע וקינוח בח"י[footnoteRef:187] מפות וכו'[footnoteRef:188], וגם אפשר משום שדוד המלך ע"ה לא הוה ליה יצר הרע כמ"ש "ולבי חלל בקרבי"[footnoteRef:189] ואין בו רבותא כל כך ועניין בת ז' משום שאמר "בחנני ה' ונסני"[footnoteRef:190] וגם ראויה היתה בת שבע וכו' ואוריה לא נגע בה בה וכדי שלא יאמרו עבדא[footnoteRef:191] נצח למאריה וכנודע.	 [184:  משלי לא, כט.]  [185:  אמר רבי יוחנן מאי דכתיב (משלי לא-כט) רבות בנות עשו חיל ואת עלית על כולנה רבות בנות עשו חיל זה יוסף ובועז ואת עלית על כולנה זה פלטי בן ליש [שעלה עליהם בכבישת יצרו] (סנהדרין כ ע"א).]  [186:  מלכים א' א, ב.]  [187:  צ"ל יג.]  [188:  סנהדרין כב ע"א.]  [189:  תהלים קט, כב.]  [190:  תהלים כו, ב.]  [191:  דוד המלך ע"ה.] 


סימן ל"ז [ד]	
האם מנין האותיות או ראשי תיבות הם מכונים בלשון נוטריקון	
כתבו התוספות בספר דעת זקנים משם ר"י החסיד בפרשת משפטים בפסוק "כסף ישקול 
 כמוהר הבתולות"[footnoteRef:192] דכאן רמז לבתולה כתובתה ר' דכתיב "כמהר" חסר והוא נוטריקון כמה מוהר הבתולה ר', והר"מ אמר כי כמוהר עולה ר' זוז יתר א' ויש אם למקרא עכ"ל, ונראה דכוונת מהר"מ להקשות על ר' יהודה החסיד דהניחא למאן דאמר יש אם למסורת, אבל למ"ד יש אם למקרא הוי תוספת א' שהוא אות וא"ו[footnoteRef:193], ומ"ש נוטריקון ענינו ראשי תיבות דבין מנין האותיות ובין ראשי תיבות הם מכונים בלשון נוטריקון, וראיה מלשון המשנה[footnoteRef:194] שאמרו תקופות וגימטריאות פרפראות לחכמה, ולא אמרו גם הראשי תיבות משמע דגם הנוטריקון הוא כלול בלשון גמטריאות, ולפי שראיתי למעיינים שנתקשו בלשון זה הוצרכתי לבארו אף שהוא פשוט לע"ד.	 [192:  שמות כב, טז.]  [193:  כמוהר.]  [194:  אבות ג, יח.] 


סימן ל"ז [ה]	
מדוע אוהב ה' את שערים המצוינים בהלכה יותר מבתי הכנסיות ובתי המדרשות ?	
פרק קמא דברכות[footnoteRef:195] גמרא אוהב ה' שערים המצוינים בהלכה יותר מבתי הכנסיות ובתי 
 המדרשות וכו' ע"כ, לכאורה י"ל דהאי בית המדרש היכי דמי אי שלומדים בו דברי תורה בקבע א"כ היינו שערים המצוינים בהלכה, ואי שמתפללים בו בלבד הוא נכלל בבתי כנסיות, ואפשר דר"ל אם היה לומד בביתו ביחיד או עם חבר והוא קבוע יומם ולילה זה עדיף מבית המדרש שלומדים בו רבים וחבירים לחיי שעה או ב'[footnoteRef:196] בלבד.	 [195:  דף ח ע"א.]  [196:  ב' שעות.] 


סימן ל"ז [ו]	
סתירה ברש"י בסנהדרין.	
סנהדרין פרק ב' רש"י בד"ה וקינחה בת ז' וכו', בקרא כתיב י"ג תיבות ע"כ[footnoteRef:197], ולכאורה 
 קצת קשה שהם י"ד תיבות, ואפשר ד"בת ז' " חשיבא חד שכן שמה, אבל מלבד זה אפשר לומר דמילת ותבא[footnoteRef:198] במספר קטן הם י"ג, גם שבע[footnoteRef:199] במספר קטן עם הכולל היא י"ג.	 [197:  רש"י בד"ה קנחה בת שבע, שבא עליה י''ג ביאות ומקנחת בין תשמיש לתשמיש ובמקרא זה כתובים שלש עשרה תיבות "ותבא בת שבע אל המלך החדרה והמלך זקן מאד ואבישג השונמית משרת את המלך".]  [198:  ו(6)+ת(4)+א(1)+ב(2)=13.]  [199:  ש(3)+ב(2)+ע(7)+1(כולל)=13.] 


סימן ל"ז [ז]	
ביאור למאמר שאין בן דוד בא עד שיבקשו דג לחולה ולא ימצאו	
אמרו בש"ס פרק חלק[footnoteRef:200] אין בן דוד בא עד שיבקשו דג לחולה ולא ימצאו וכו' ע"כ אפשר 
 לומר דה"ק משום שהדג הוא עינא פקיחא, ובזמן שיבקשו אפילו צדיק אחד שיפקיח וישגיח ויוכיח לדור על חולי הנפש ואינו בר נמצא, אז יבוא בן דוד והוא מכוון למ"ש אין בן דוד בא או בדור שכולו חייב וכו'.	 [200:  סנהדרין צח ע"א.] 


סימן ל"ז [ח]	
מדוע הושיב רשב"י את בנו על הפתח והזהיר אותו שלא יכניס אף אחד, הרי הוא קשר את מלאך המות 
 בחוץ?	

זוהר חלק א' דף י"ז[footnoteRef:201] ע"א אר"ש לר"א בריה תוב אפיתחא וכו' אומי אומאה וכו' ע"כ[footnoteRef:202], 
 לכאורה יש להקשות דמה הוצרך לזה כיון שכבר רשב"י גופיה גזר אומר וקטר למלאך המות לבר ודבר המלך אין להשיב, ואפשר כדי להוסיף עליו חומר בקודש מלבד הגזירה שבועה ושבועתו ליצחק וכל זה כדי להפיס דעתו דרבי יצחק שלא יהיה לו פחד יצחק לא מינה ולא מקצתה.	 [201:  צ"ל ריח.]  [202:  רַבִּי יִצְחָק הָיָה יוֹשֵׁב יוֹם אֶחָד עַל פִּתְחוֹ שֶׁל רַבִּי יְהוּדָה וְהָיָה עָצוּב. יָצָא רַבִּי יְהוּדָה וּמָצָא אוֹתוֹ בַּשַּׁעַר שֶׁלּוֹ שֶׁהָיָה יוֹשֵׁב וְעָצוּב. אָמַר לוֹ, מַה יּוֹם זֶה מִשְּׁאָר יָמִים? אָמַר לוֹ, בָּאתִי אֵלֶיךְ לְבַקֵּשׁ מִמְּךְ שְׁלֹשָׁה דְבָרִים. אֶחָד - שֶׁכַּאֲשֶׁר תֹּאמַר דִּבְרֵי תוֹרָה וְתַזְכִּיר מֵאוֹתָם דְּבָרִים שֶׁאֲנִי אָמַרְתִּי, שֶׁתֹּאמַר אוֹתָם בִּשְׁמִי, כְּדֵי לְהַזְכִּיר אֶת שְׁמִי. וְאֶחָד - שֶׁתְּזַכֶּה אֶת יוֹסֵף בְּנִי בַּתּוֹרָה. וְאֶחָד - שֶׁתֵּלֵךְ לְקִבְרִי כָּל שִׁבְעַת הַיָּמִים וּתְבַקֵּשׁ בַּקָּשָׁתְךְ עָלַי. אָמַר לוֹ, מִנַּיִן לְךְ? אָמַר לוֹ, הֲרֵי נִשְׁמָתִי מִסְתַּלֶּקֶת מִמֶּנִּי בְּכָל לַיְלָה, וְלֹא מְאִירָה לִי בַּחֲלוֹם כְּמוֹ שֶׁהָיְתָה בַּתְּחִלָּה. וְעוֹד, שֶׁכַּאֲשֶׁר אֲנִי מִתְפַּלֵּל וּמַגִּיעַ לְשׁוֹמֵעַ תְּפִלָּה, אֲנִי מַשְׁגִּיחַ בְּצַלְמִי שֶׁבַּכֹּתֶל וְלֹא רוֹאֶה אוֹתוֹ, וְאָמַרְתִּי, הוֹאִיל וְהַצֶּלֶם הָעֳבַר וְלֹא נִרְאֶה, שֶׁהֲרֵי הַכָּרוֹז יוֹצֵא וּמַכְרִיז, שֶׁכָּתוּב (תהלים לט) אַךְ בְּצֶלֶם יִתְהַלֵּךְ אִישׁ - כָּל זְמַן שֶׁצֶּלֶם הָאָדָם לֹא יַעֲבֹר מִמֶּנּוּ, יִתְהַלֵּךְ אִישׁ וְרוּחוֹ עוֹמֶדֶת בְּתוֹכוֹ. כְּשֶׁהָעֳבַר צֶלֶם הָאָדָם וְלֹא נִרְאֶה, אָז הוּא מָעֳבָר מֵהָעוֹלָם הַזֶּה. אָמַר לוֹ, וּמִכָּאן, שֶׁכָּתוּב (איוב ח) כִּי צֵל יָמֵינוּ עֲלֵי אָרֶץ. אָמַר לוֹ, כָּל הַדְּבָרִים הַלָּלוּ שֶׁאַתָּה רוֹצֶה שֶׁאֲנִי אֶעֱשֶׂה, אֲבָל אֲבַקֵּשׁ מִמְּךְ, שֶׁבְּאוֹתוֹ עוֹלָם תְּבָרֵר אֶת מְקוֹמִי אֶצְלְךְ כְּמוֹ שֶׁהָיִיתִי בָּעוֹלָם הַזֶּה. בָּכָה רַבִּי יִצְחָק וְאָמַר, בְּבַקָּשָׁה מִמְּךְ שֶׁלֹּא תִפָּרֵד מִמֶּנִּי כָּל הַיָּמִים הַלָּלוּ. הָלְכוּ לְרַבִּי שִׁמְעוֹן, מְצָאוּהוּ שֶׁהָיָה יוֹשֵׁב וְעוֹסֵק בַּתּוֹרָה. זָקַף עֵינָיו רַבִּי שִׁמְעוֹן וְרָאָה אֶת רַבִּי יִצְחָק, וְרָאָה אֶת מַלְאַךְ הַמָּוֶת שֶׁרָץ לְפָנָיו וְרוֹקֵד לְפָנָיו. קָם רַבִּי שִׁמְעוֹן, וְאָחַז בְּיַד רַבִּי יִצְחָק. אָמַר, גּוֹזְרַנִי שֶׁמִּי שֶׁרָגִיל לְהִכָּנֵס - יִכָּנֵס, וּמִי שֶׁלֹּא רָגִיל לְהִכָּנֵס - לֹא יִכָּנֵס. נִכְנְסוּ רַבִּי יִצְחָק וְרַבִּי יְהוּדָה, קָשַׁר אֶת מַלְאַךְ הַמָּוֶת בַּחוּץ. הִתְבּוֹנֵן רַבִּי שִׁמְעוֹן, וְרָאָה שֶׁעַד עַכְשָׁו טֶרֶם הִגִּיעַ זְמַן, שֶׁהֲרֵי עַד שְׁמֹנֶה שָׁעוֹת שֶׁל הַיּוֹם הָיָה זְמַן. הוֹשִׁיבוֹ לִפְנֵי רַבִּי שִׁמְעוֹן וְהָיָה מְלַמְּדוֹ בַּתּוֹרָה. אָמַר רַבִּי שִׁמְעוֹן לְרַבִּי אֶלְעָזָר בְּנוֹ, שֵׁב עַל הַפֶּתַח, וּמַה [ומי] שֶּׁתִּרְאֶה אַל תְּדַבֵּר עִמּוֹ. אִם יִרְצֶה לְהִכָּנֵס לְכָאן, תַּשְׁבִּיעַ אוֹתוֹ שְׁבוּעָה שֶׁלֹּא יִכָּנֵס (זוהר מתורגם בראשית דף ריח ע"א).] 


סימן ל"ז [ט]	
"למנצח על מות לבן מזמור לדוד" וכו' קינה מיבעי ליה.	

פרק קמא דברכות[footnoteRef:203] גמרא "מזמור לדוד בברחו"[footnoteRef:204] וכו' קינה מיבעי ליה וכולי ע"כ לכאורה 
 קצת קשה אמאי לא הקשו כן על מזמור ט[footnoteRef:205] שאמרו "למנצח על מות לבן מזמור לדוד", ואפשר משום שהוא פסק הדין "כי בן מות האיש העושה זאת"[footnoteRef:206] ואחר כך אמר לו "גם ה' העביר חטאתך לא תמות"[footnoteRef:207] ופדה אותו בבן הקטן[footnoteRef:208], ולכן אמר עליה מזמור, ולכאורה היה מקום לומר משום שחייב לברך על הרעה וכו', אבל א"כ קשה אמאי לא תירצו כן הכא, וגם דמ"ש לברך כטובה היינו לענין שיקבל הייסורין בשמחה אבל לא שיאמר עליה מזמור בפה ולכן לא תירצו הכא כן, ולכן הנכון כמ"ש בתחילה ומזה נאמר דמ"ש במזמור דאבשלום "רבים אומרים לנפשי אין ישועתה לו באלהים סלה"[footnoteRef:209] ר"ל דהשונאים היו אומרים דכיון שפיו ענה בו "חי ה' כי בן מות הוא" א"כ לית תקנה, "ואתה ה' מגן בעדי" שמחלת לי ואף שנשבעתי בשמך הגדול מחלת לי ופדית נפשי בבני, דנפש האב ונפש הבן אחד היא, והיינו דדייק ואמר ליה נתן הנביא "גם ה' העביר חטאת לא תמות" ור"ל דגם ה' שנשבעת בשמו העביר חטאת לא תמות אתה אלא הבן וכמו שסיים אח"כ, ולפי זה מפריע הוי פירוש "בן מות" היינו בבן וכמ"ש במקום אחר, ואפשר דאל זה כיוון במ"ש במזמור מ"א[footnoteRef:210] "אני אמרתי ה' חנני רפאה נפשי כי חטאתי לך" משום דכן אמר לנתן "חטאתי לה' " אבל "אויבי יאמרו רע לי מתי ימות" דכן פסק הדין על עצמו, אבל "אתה ה' חנני והקימני" כמ"ש "גם ה' העביר חטאתך לא תמות", ואף דמלך שמחל על כבודו אין כבודו מחול, התם במלך בשר ודם שכבודו מכבוד ציבור ולאו כולי עלמא דיליה, אבל הקב"ה דכולי עלמא דידיה מלך מוחל וסולח וניחם על הרעה[footnoteRef:211] וה' מתיר אסורים לשבועתו של דוד ורשאי בשלו, ועל זה נאמר מש"ה "חי אני נאום ה' אם אחפוץ במות"[footnoteRef:212] המת רצה לומר אפילו אם היתה השבועה ב"חי ה' " אני קודם ונשבע שלא אחפוץ בזה, "כי אם בשובו מדרכיו וחיה" וראיה מדוד, ומה שסיים "והציבני לפניך לעולם"[footnoteRef:213] יש לרמוז בו למ"ש בש"ס בפסוק "עד די כרסוון רמיו"[footnoteRef:214] אחד לו ואחד לדוד, והיינו לעולם דקאמר בעולם הבא שמזכה אותי לישב לימין עליון, וע"ז סיים "בזאת ידעתי כי חפצת בי" דאין לך חפץ טוב ומעלה רמה יותר מזו.	 [203:  דף ז ע"ב.]  [204:  תהלים ג, א.]  [205:  פסוק א.]  [206:  שמואל ב' יב, ה.]  [207:  תהלים יב, יג.]  [208:  אֶפֶס כִּי נִאֵץ נִאַצְתָּ אֶת אֹיְבֵי יְהוָה בַּדָּבָר הַזֶּה גַּם הַבֵּן הַיִּלּוֹד לְךָ מוֹת יָמוּת (שמואל ב' יב, יד).]  [209:  תהלים ג, ג.]  [210:  פסוק ה.]  [211:  ע"פ שמות לב, יד.]  [212:  יחזקאל לג, יא.]  [213:  תהלים מא, יג.]  [214:  דניאל ז, ט. ופרש"י די כרסון רמיו, כסאות הוטלו ונתקנו לישב במשפט אחד לדין וא' לצדקה לישראל :] 


סימן ל"ח	
בן הבכור שהיה חולה ולא מלו אותו בח' וביום הפדיון נתרפא אם המילה קודמת או הפדיון שהוא זמנו עתה קודם?	
נשאלתי על בן הבכור שהיה חולה ולא מלו אותו בח' וביום הפדיון נתרפא אם המילה 
 קודמת או הפדיון שהוא זמנו עתה קודם, והשבתי דהמילה קודמת משום שחיוב זמנה קדם אבל משום שהיה חולה לא מלוהו ועתה שנתרפא חל החיוב מיד, וגם דכיצד יעשו פדיון כשהוא ערל, ועוד דהפידיון הוא אחד מתרי"ג מצוות ולא יש בו שום רבותא יותר משאר המצות, אבל המילה שנכרתו עליה י"ג בריתות, וגם כל הזכויות שעשה משה רבינו ע"ה לא עמדו לו בשעה שנתרשל מן המילה, וגם יש בה כמה מעלות טובות וכמ"ש בנדרים[footnoteRef:215], וגם דיש מאן דאמר שאלמלא מילה לא נתקיימו שמים וארץ, וכיון שגדלה מעלתה כל כך פשיטא שהיא קודמת ולית דין צריך בושש זהו מה שהשבתי בתורה שבע"פ ומצד הסברא וכעת אין בידי ספרים של הפוסקים.	 [215:  רבי אומר גדולה מילה שכל המצות שעשה אברהם אבינו לא נקרא שלם עד שמל שנאמר (בראשית יז-א) התהלך לפני והיה תמים דבר אחר גדולה מילה שאלמלא היא לא ברא הקב''ה את עולמו שנאמר (ירמיה לג-כה) כה אמר ה' אם לא בריתי יומם ולילה חקות שמים וארץ לא שמתי (נדרים לא, ב).] 


סימן ט"ל	
ביאור אחר למשנה המקנא לאשתו	
פרק קמא דסוטה[footnoteRef:216] המקנא לאשתו רבי אליעזר אומר מקנא לה ע"פ ב' ומשקה על פי עד 
 אחד או ע"פ עצמו ע"כ, אפשר לומר דהרמז בא בהאי מתניתין ע"פ מ"ש דהנשמה קרוייה אשתו של אדם כמ"ש מהר"מ אלשיך בפסוק "וראית בשביה אשת יפת תואר"[footnoteRef:217] וכו'[footnoteRef:218], וקאמר הכא שאם הבן אדם מקנא עליה ומתפחד עליה שלא תחטא בעצת היצר הרע צריך שיקנא לה ע"פ ב' אלו התורה והמצות, דאם פגע בך מנוול זה משכהו לבית המדרש[footnoteRef:219] ולא ניתנה תורה אלא למצותיה, וגם יש בכלל ע"פ ב' אלו משה ואהרן תרי וכשירי שכל מה שנאמר ע"י נעשה ונשמע כמ"ש בפסוק "ב' שדיך"[footnoteRef:220] אלו משה ואהרן כמו שהשדים הם חיות הבריות בקטנותם כן הם תועלת וחיות לעם בני ישראל, וסיים ומשקה על פי עד אחד ר"ל שאם אינו יודע לקרות ואין בור ירא חטא[footnoteRef:221] לידע בטיב מעשה המצות כיצד יעשה להנצל מיצר הרע אז אית ליה תקנה אחרת שישים תמיד נגד לבו שה' אחד ושמו אחד ו"מלא כל הארץ כבודו"[footnoteRef:222], ו"שויתי ה' לנגדי תמיד"[footnoteRef:223] זה כלל גדול בתורה וקנאת ה' צבאות תעשה זאת, וגם אפשר דיש בכלל אומר מקנא לה ע"פ ב' ר"ל שילמוד עם חברים דמיעוט רבים שנים והוא עמהם והוה ליה "חוט המשולש דלא במהרה ינתק"[footnoteRef:224], ומשקה על פי עד אחד כמ"ש עשה לך רב וסיים או ע"פ עצמו לומר דהיכא דלא נזדמן לו רב וחברים ילמוד בינו לבין עצמו שאפילו אחד שעוסק בתורה אבוא אליך וברכתיך[footnoteRef:225] וה"ל סייעתא דשמיא באור התורה וזהו הברכה ועל זה נאמר "עדות ה' נאמנה מחכימת פתי"[footnoteRef:226] ר"ל אפילו הפתי לבדו כשעוסק בתורה יחכם וע"ז היתה כוונת הש"ס באומרו אם יאמר לך אדם יגעתי ומצאתי האמן, יגעתי ולא מצאתי אל תאמן[footnoteRef:227] ע"כ, וי"ל דמהיכא תיתי שלא יאמין אך אפשר דקא מיירי באדם יחידי שלמד לבדו אם יבא ויאמר שאני יגעתי לבדי ביתר שאת ולא מצאתי לי רב וחברים ואין חבוש מתיר עצמו מבית האסורים[footnoteRef:228] אל תאמן דאלו היה יגיע כמצטרך היתה מאירה את עיניו, ובזה אפשר דרמז שלמה המלך ע"ה בחוכמתו באומרו "אשרי אדם מצא חכמה"[footnoteRef:229] וכו' וי"ל דפשיטא דקאי באשרי ומאי קמ"ל אך נראה דהכי קאמר אשרי אדם שהוא יחידי ולמד בתורה ויגע ומצא דזכה, "ואדם יפיק תבונה" שהבין דבר מתוך דבר והוסיף באמרה התורה דמזה מורה שיגע בי' אצבעותיו, וע"ז קאי ב"אשרי" ביתר שאת ממה שנזדמן לו רב וחברים ומ"ש "חרב אל הבדים ונואלו"[footnoteRef:230] וכו' היינו במי שמוצא ויש לאל ידו, אבל בלאו הכי לא דאין דנין אפשר משאי אפשר, ועל זה נאמר "לב נשבר ונדכה אלהי"ם לא תבזה"[footnoteRef:231].	 [216:  דף ב ע"א.]  [217:  דברים כא, יא.]  [218:  או ירמוז לומר הנה ילד מסכן אתה היצ"הט הלא דברתי לך אל תאמר נער אנכי כ"א כגבור עריץ תריע אף תצריח על אויביך תתגבר ואל ירך לבבך כי הלא בדרך אחד תצא אליו ובשבעה דרכים יתנם ה' בידך אותו ואת כל חילו. עוד אוסיף להחזיק את לבך כי הלא אחרי אשר תכבשנו ושבית שביו עוד מעט וראית בשביה אשת יפת תואר היא נשמתך וחשקת בה מיד.]  [219:  סוכה נב ע"ב.]  [220:  שיר השירים ד, ה. ופרש"י בד"ה שני שדיך. המניקות אותך זה משה ואהרן.]  [221:  אבות ב, ה.]  [222:  ישעיהו ו, ג.]  [223:  תהלים טז, ח.]  [224:  קהלת ד, יב.]  [225:  אבות ג, ו.]  [226:  תהלים יט, ח.]  [227:  מגילה ו ע"ב.]  [228:  ברכות ה ע"ב, נדרים ז ע"ב, סנהדרין צה ע"א.]  [229:  משלי ג, יג.]  [230:  ירמיהו נ, לו.]  [231:  תהלים נא, יט.] 


סימן מ'	
מדוע משה לא התפלל על כלב ושאר המרגלים קודם הליכתן	
פרשת שלח לך רש"י בד"ה כולם אנשים וכו' ואותה שעה כשרים היו ע"כ, ראיתי להרב 
 ש"ח שהביא משם הר"ן שהקשה ממ"ש "ויקרא משה להושע בן נון יהושע" א"כ קודם הליכתן הרגיש ברשעתן וכו' ע"ש, ולע"ד דאי מהא לא אירייא דנתנבא שעתידין לחטוא ולהיות עולם הפוך לכן התפלל על יהושוע, ומה שלא התפלל גם על כולם כתב הרב ש"ח משום שיהושוע תלמידו היה ע"ש, ולע"ד קצת קשה דאף שיהושוע תלמיד קבוע מכל מקום גם כלב בכלל התלמידים חשיב דכללות כל ישראל, וכ"ש מה שבאותו הדור הם תלמידים שלו, אך יותר נראה לומר משום שיודיע בנבואה שכלב הוא בא עד חברון ומשתטח על האבות וניצול כמ"ש "ויבא עד חברון", וא"כ אין צריך לתפילה למשה ובזה יתיישב מה שאמר הכתוב "ועבדי כלב עקב היתה רוח אחרת"[footnoteRef:232] וכו' ולא הזכיר הכא ג"כ יהושוע מן האי טעמא שיהושוע ע"י תפילה דמשה רבינו ע"ה, אבל זה מעצמו והיינו דדייק רוח אחרת על שמרוחו נתעורר וגם משום "ויהס כלב" ומשום הכא שבחיה הכא יותר, ומה שלא התפלל על כולם י"ל ע"פ מ"ש המפרשים דמילת "לך" הוא לטובתך והטעם שאם לא היה חטה המרגלים היה ישראל נכנסים מיד לארץ ישראל, והיה מוכרח להמית למשה רבינו ע"ה כדי שלא יכנס עמהם, אבל ע"י שנתעכבו השלים משה רבינו ע"ה שנותיו עכ"ד, ובהכי ניחא שלא התפלל על כללות המרגלים כדי שלא יחוב בעצמו וחייך קודמין.	 [232:  במדבר יד, כד.] 

שם בד"ה[footnoteRef:233]  לרגום אותם, את יהושוע וכלב ע"כ, נראה דבא לאפוקי שלא תאמר על משה 
 ואהרן שנפלו על פניהם, וגם אמר קודם "וילונו על משה ואהרן" משום דלמעט בסרחונם של ישראל עדיף שלא יאמרו רבם דקרו וגם אמאי דסליק מיניה קאי שהם יהושוע וכלב ע"כ.	 [233:  רש"י.] 

מה שיוכלתי למצוא מן קונטרס תנא ושייר מתורה שבכתב עם התוספת מתורה שבעל פה 
 והוא לשליש ולרביע ממה שאיבד לי ? הא' הוא עקב ענוה עם הק"נ פישאש, והלך החבל אחר הדלי והנה ה' נצב להיות חונן ונותן ולהשלים החסרונות כהנה וכהנה ובכל מילי דמיטב ויזכני להדפיס כל החידושים אשר חנן אלוהי"ם את עבדו אכי"ר.	

[bookmark: _Hlk180877772]סימן מ"א [א]	
ס"ת שנמצא פסול ביום ש"ק והוציאו אותו ביום ב'	
[השמטה] ראיתי להרב החביב בשכנה"ג בסימן רפ"ב אות ט' שכתב על מעשה שהיה על 
 ס"ת שנמצא פסול ביום ש"ק והוציאו אותו ביום ב' שחשב ש"ץ שנתקן וכו' דעלתה להם הקריאה וכו' ע"ש, והרב עיקרי הד"ט בא"ח בדף כ"ב נסתפק אם הוציאו אותו באותו יום ש"ק במנחה שנתחלף להם אם הדין כן, וכתב שלכאורה נראה דלא שנא דמה לי טעה שחשב שנתקן ומה לי טעות שנתחלף, ואח"כ סיים דשאני ההיא דדרך המתקן לתקן וכו' ע"ש ולע"ד קשה שהרי הרב החבי"ב שם קודם כתב משום שכל הקריאה היתה בחזקת כשר עלתה לו קריאה א', ומשום דיש לחלק בין היכא דהוחזק בפיסול או לא, סיים הא שדרך המתקן וכו' וחשיב שלא הוחזק בפיסול וא"כ אפשר דגם באופן דשכח שנתחלף דינא הכי ולא חשיב כהוחזק בפיסול ובדיעבד עלתה להם הקריאה, דאלת"ה גם בנמצא בו פיסול אמאי עלתה להם הקריאה נימא כיון שדרך החזן ללמוד הפרשה ביום עש"ק ולבדוק הספר תורה והוא לא עשה כן והוי דומיא שהוציאוהו ביום ב' וא"כ גם בנתחלף עלתה להם הקריאה והוי הכל בחזקת כשר ועיקר טעמיה דהרב החביב ממ"ש קודם ולא סיים הא שדרך המתקן אלא לסניף בעלמא ולדחות דברי מי שר"ל שפסול וכו', וא"כ התימא על הרב עיקרי הד"ט שהבין שכל הטעם הא דדרך המתקן לתקן וכו' ולא עליו בלבד קשה, אלא גם על הרב מארי דאתרין הרב ב"ד של שלמה ז"ל שסידר ה"מ מעלייתא וכתב משם השכנה"ג ה"ט בלבד שדרך המתקן ולא זכר ש"ר לה"ט קמא קמא דמטי שהם העיקר להאי דינא וכמו שיראה הרואה[footnoteRef:234].	 [234:  ספר תורה שנמצא בו טעות בשבת בעת הקריאה, וביום שני או חמישי, או בשבת הבאה, שכחו והוציאו ספר תורה זה, ונזכרו באמצע הקריאה, יש להפסיק את הקריאה, ולהוציא ספר תורה אחר, ולקרוא בו ממקום שפסקו, אבל אינם צריכים לחזור על כל הקריאה מראש, שכבר יצאו ידי חובה במה שכבר קראו. (ילקוט יוסף, הלכות קריאת התורה סימן קמ אות יז עמוד קנג).] 


סימן מ"א [ב]	
בענין שטר שכתוב בו אני פלוני בן פלוני לויתי ממך מנה	
עיין מ"ש בסוף ספרי הקטן ויקרא יצחק בענין שטר שכתוב בו אני פלוני בן פלוני לויתי ממך 
 מנה וכו', שסוף סוף חייבין ב"ד לחקור ממי לוה ולהציל עשוק מיד עושקו וכו' וכעת יש זכר לדבר עוד ממ"ש בפ"ק דב"מ במשנת מצא שטרי חוב וכו' וחכמים אומרים בין כך ובין כך לא יחזיר מפני שב"ד נפרעין מהן, ופ' הר"מ בפ"ח[footnoteRef:235] מה' אבידה בדין א' וב' אע"פ שהחייב מודה דחיישינן שמא פרעו וקנוניא הם עושים כדי לטרוף הלקוחות שלא כדין וכו' ע"ש[footnoteRef:236], ואפשר דיש לדון מזה גם בנידון דידן שהב"ד יפרעו ממנו ויחיייבו אותם להגיד להם ממי לוה ויחזירו לו או לבניו בכ"מ שיהיה.	 [235:  צ"ל יח.]  [236:  הַמּוֹצֵא שְׁטַר חוֹב אַף עַל פִּי שֶׁלֹּא פֵּרֵשׁ בּוֹ אַחֲרָיוּת נְכָסִים וְאַף עַל פִּי שֶׁהַחַיָּב מוֹדֶה וְאַף עַל פִּי שֶׁהוּא מְקֻיָּם הֲרֵי זֶה לֹא יַחְזִיר. שֶׁמָּא פְּרָעוֹ וּקְנוּנְיָא הֵם עוֹשִׂים כְּדֵי לִטְרֹף לָקוֹחוֹת שֶׁלֹּא כַּדִּין וּלְפִיכָךְ הוֹדָה לוֹ שֶׁהֲרֵי יֵשׁ לוֹ לִטְרֹף בִּשְׁטָר שֶׁלֹּא פֵּרֵשׁ בּוֹ אַחֲרָיוּת. שֶׁהָאַחֲרָיוּת שֶׁלֹּא נִתְפָּרְשָׁה טָעוּת סוֹפֵר הוּא בֵּין בְּשִׁטְרֵי הַלְוָאָה בֵּין בְּשִׁטְרֵי מִקָּח וּמִמְכָּר. לְפִיכָךְ אִם פֵּרֵשׁ בִּשְׁטָר זֶה שֶׁהוּא שֶׁלֹּא בְּאַחֲרָיוּת אִם הָיָה הַחַיָּב מוֹדֶה יַחְזִיר וְאִם לָאו לֹא יַחְזִיר שֶׁמָּא פְּרָעוֹ: וְכֵן אִם מָצָא שְׁטָר שֶׁזְּמַנּוֹ בּוֹ בַּיּוֹם וְהָיָה מְקֻיָּם וְהַחַיָּב מוֹדֶה יַחְזִיר. וְאִם אֵינוֹ מְקֻיָּם לֹא יַחְזִיר שֶׁמָּא כָּתַב לִלְווֹת וַעֲדַיִן לֹא לָוָה.] 



סימן מ"א [ג]	
הדס שנקטם ראשו האם כשר	
כתב מרן באו"ח בסימן תרמ"ו סעיף א הדס שנקטם ראשו כשר ע"כ[footnoteRef:237], וי"ל דאח"ז בסעיף 
 י' חזר וכתב דין זה וסיים ויש פוסלין בנקטם ראשו ע"כ[footnoteRef:238], ולפי הכלל דסתם וי"א הלכה כסתם א"כ שורת הדין דכשר כמ"ש בס"א ואיני יודע אמאי פלגינהו לתרי בבי והיה די לנו בהא דסעיף י, והרב באר הגולה כתב בס"א עיין לקמן בס"י ובמה שציינתי שם ע"כ ויש מי שר"ל שכמעט הרגיש בדיוק זה אבל לא יישב כלום[footnoteRef:239].	 [237:  הֲדַס שֵׁנִּקְטַם רֹאשׁוֹ, כָּשֵׁר; נָשְׁרוּ רֹב עָלָיו, אִם נִשְׁתַּיְּרוּ שְׁלֹשָׁה עָלִין בְּקֵן אֶחָד, כָּשֵׁר.]  [238:  נִקְטַם רֹאשׁוֹ, כָּשֵׁר, אֲפִלּוּ לֹא עָלְתָה בּוֹ תְּמָרָה; וְהוּא הַדִּין לְיָבַשׁ רֹאשׁוֹ, וְיֵשׁ פּוֹסְלִין בְּנִקְטַם רֹאשׁוֹ.]  [239:  נקטם ראש ההדס (כלומר העץ שבראש בד ההדס), כשר. ולכתחלה יש להדר ליטול הדס שלם, שלא נקטם ראשו. אך במקום שיש דוחק בהדסים, יש להכשיר הדס שנקטם ראשו, שסברא זו עיקר. וכל שכן שיש להכשיר הדס שהעלה הראשון שלו נפל. (ילקו''י תרמו עמ' קנג. חזו''ע עמוד שח. ושכן דעת רוב הראשונים ומרן הש''ע דאף בנקטם העץ של ההדס כשר).] 


סימן מ"א [ד]	
האם לברך על הדפסת ספר	
[bookmark: _Hlk181131030]בענין מי שזיכהו השי"ת להדפיס ספר בזאת התורה הנה הרב ברכי יוסף ז"ל הביא לנו משם 
 הא' דחייב לברך שהחיינו ומר ניהו כתב דל"נ דיברך בלא שם ומלכות ע"כ, ולא ביאר לנו טעמא דמילתא ולכאורה י"ל אמאי ל"א ג"כ דיברך הטוב והמטיב דאין לך טוב מעצמו ולאחרים יותר מזה הא דלומד תורה ומלמדה ואין טוב אלא תורה ואין לך בו אלא חדושו, ולכאורה י"ל משום דכל חידושי תורה שהת"ח מחדשים כל זה מה שקיבלה נשמתם מהר סיני, ומשום הכי ג"כ לא שייך לברך הטוב והמטיב דאין כל חדש כתיב, וגם עם עיקר עסק התורה אין לברך שהחיינו משום דאלו דברים שאין להם שיעור ולא גמר המצות דרחבה מצותך מאד, וגם אפשר דיש לסמוך על מה שמברך בעת הגיעו לי"ג שמברך שהחיינו ועל כולם יתברך שהגיע כעת בחיוב התורה והמצות, ועכ"פ בענין המדפיס ספר כבר הורה זקן דיברך בלא שם ומלכות וכן אני עבדו ותלמידו נהגתי בעצמי כן ויש מן החכמים ה"י דעבדי ג"כ יומא טבא לרבנן אחד המרבה ואחד הממעיט והוא מנהג יפה דהמודה בנסו עושין לו נס אחר שיזכה לחבר ג"כ על אחת כמה וכמה ואפשר שזש"ה "הודו לה' כי טוב"[footnoteRef:240] דאין טוב אלא תורה שכשיזכה לעשות ספר בחידושי התורה שיודה להשי"ת בהודאה בלא שם ומלכות, ומזה יזכה כי לעולם חסדו שיזכה לעולם בחסד אל להיות עושה חדשות כהנה וכהנה.	 [240:  תהלים קלו, א.] 


סימן מ"א [ה]	
בענין השוכר בית האם צריך לברך	
הנה בספרי הקטן משרת משה בהשמטות בפ"י מה' ברכות בדין א' כ' בענין השוכר בית 
 דיברך בלא שם ומלכות ולא כמו הקונה וכו' ע"ש, וכעת נראה דיש לחלק בין שכירות ובין המשכונתא, דאם לקח בית במשכונתא דסורא לכמה שנים דבכה"ג ה"ל שמחה וכמעט דעדיפא מקניית הבית דשם כל ההוצאות עליה דידיה רמייא, אבל המשכונתא הכל אתכא דב"ה סמיך ומ"ה צריך לברך בשם ומלכות דלא גרע מקונה בית וכלים משא"כ בשכירות מידי שנה בשנה דכמעט ה"ל צער על החסרון כיס ולא שמחה, וזכר לדבר ממ"ש הפוסקים בענין ברכת שהחיינו להחתן שאמרו עד שאתם שואלין על שהחיינו אם יברך דיין האמת על הריחיים שנעשה על צוארו, אבל אנוס ע"פ הדיבור בקיום מצוה זו ולכן יפה שתיקה לחכם.	


סימן מ"א [ו]	
תיקון טעות סופר בספר זכות יצחק
עיין בספר הקטן בזכות יצחק בפלפלת כל שהוא בדף פ"ח ע"ד מ"ש על ענין ת"ח שגיא 
 נהור וכו' בשורה ז' תיבות אף דאינו מרגיש כלל אפ"ה כולם הם ט"ס.	

תו של ב"ע.
									
	תנא        ושייר          	

~ 2 ~









[bookmark: _Hlk181958528]   פני המים 

[bookmark: _Hlk180747005][bookmark: שילה2]פרשת בראשית
וַיִּקְרָא אֱלֹהִים לָאוֹר יוֹם וְלַחֹשֶׁךְ קָרָא לָיְלָה וַיְהִי עֶרֶב וַיְהִי בֹקֶר יוֹם אֶחָד (בראשית א, ה).

רש"י  ד"ה יום א' וכו' שהיה הקב"ה יחיד בעולמו שעדיין לא נבראו מלאכי השרת ע"כ, 
 נ"ב לכאורה קצת קשה וכי אחר שנבראו מלאכי השרת וכל העולם לא נקרא חס ושלום יחיד, דעד ועד בכלל ה' אחד ושמו אחד, ולפי הפשט ר"ל שהיה כמו המלך בלא גייסות אבל אח"כ עשה לו צוות מלאכי השרת לשרתו ולשבחו, אבל אפשר ג"כ דהרמז בזה דמ"ש אח"כ "נעשה אדם" משום שלימדה תורה דרך ארץ וכו'[footnoteRef:241], אבל האמת הוא שה' אחד הוא הבורא והיוצר ושלא כדעת המינים.		 [241:  שביום הראשון לא היה לקב"ה עם מי להתייעץ משום דרך ארץ.] 


וַיַּעַשׂ אֱלֹהִים אֶת חַיַּת הָאָרֶץ לְמִינָהּ וְאֶת הַבְּהֵמָה לְמִינָהּ וְאֵת כָּל רֶמֶשׂ הָאֲדָמָה לְמִינֵהוּ וַיַּרְא אֱלֹהִים כִּי טוֹב (בראשית א, כה).

רש"י  בד"ה ויעש אלהים את חית הארץ וכו'[footnoteRef:242], ועוד[footnoteRef:243] למדך כאן שבשעת יציאתן מיד בו יום 
 הביאן אל האדם[footnoteRef:244] וכו' ע"כ, נ"ב מקשים הכא שהרי העופות נבראו ביום ה', ואדם נברא ביום ו' והיאך אמר בו ביום, וראיתי להנחלת יעקב שהרגיש בזה ונדחק דקאי על החיה בלבד ועל זה קאמר 'בו ביום' ולא קאי האי 'בו ביום' על העופות ע"ש[footnoteRef:245]. והתימה על הרא"ם שכתב בכלל דברי קדשו דקאי גם על העופות ע"ש שאיך לא הרגיש בזה. ודוחק לומר דגם דברי הרא"ם לאו בדווקא הוא.	 [242:  תקנם בצביונם בתקונן ובקומתן.]  [243:  רש"י בד"ה ויצר (בראשית ב, יט).]  [244:  לקרות להם שם.]  [245:  זה הלשון אינו בגמרא פרק השוחט (חולין כז ע"ב), ולא כפירוש רש״י שם, וגם הוא דחוק בעצמו, דאיך אפשר לומר שבשעת יצירתן של עופות הביאן אל האדם, דהא העופות נבראו ביום ג׳ ואדם ביום ו׳. ואין סברא לגרוס ׳בשעת יצירתו׳, רצה לומד, של האדם, דהא א״ויצר״ דקרא קאי, דמיירי ביצירת בהמה חיה ועוף. ולכן צריך לדחוק ולפרש, כיון דחיה בהמה ורמש נבראו ביום ו׳ ושייך גבייהו לומר בשעת יצירתן, נקט הכי, אע״ג דלא שייך גבי עוף, תדע, דהא נקט ׳שבשעת יצירתן מיד בו ביום׳, משמע, דלאו דוקא מיד, דהא בתחילה נבראו בהמה ורמש וחיתו ואחר כך ״נעשה אדם״, אלא לבו ביום קרי ׳מיד׳, אם כן על כרחך קאי על אלו, ועוף נקט אגב ואיידי.] 


וַיְכַל אֱלֹהִים בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי מְלַאכְתּוֹ אֲשֶׁר עָשָׂה וַיִּשְׁבֹּת בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי מִכָּל מְלַאכְתּוֹ אֲשֶׁר עָשָׂה 
 (בראשית ב, ב).	
רש"י בד"ה ויכל אלהים ביום השביעי וכו', דבר אחר מה היה העולם חסר מנוחה וכו' ע"כ. 
 נ"ב עיין מ"ש על זה הנחלת יעקב ודבריו רחוקים דהיאך אפשר לומר דבלאו שבת היה טבע האדם לעמול יום ולילה לא ישבותו בלי שום מנוחה, דהרי כבר אמר "וירא אלוהי"ם את כל אשר עשה הנה טוב מאוד" ואמרו ז"ל זו שינה, אדם ישן קימעא ויושב ולומד תורה או במלאכה. וא"כ כבר בבריאת טבע השינה בעולם מיום השישי ואף אם יעשו מלאכה ביום השביעי אפשר לעולם להתקיים ולנוח ע"י השינה כמו שאר אומות העולם שאינם שובתים בשביעי ואין העולם חרב. ודוחק לומר דכוונת דבריו היינו ע"פ ענין השינה דא"כ אמאי היה חרב. ואפשר דמשום זכות שמירת שבת והמנוחה קאי, דבלאו הכי לית ליה קיום והעמדה, ולעניין מה שדקדק הנחלת יעקב כבר מתורצת בדברי הרא"ם דהוי מלאכה שנעשית בדרך העברה בעלמא ואינה מלאכה גמורה וכו' כמו שיעו"ע.	

וַיֹּאמֶר יְהֹוָה אֱלֹהִים לֹא טוֹב הֱיוֹת הָאָדָם לְבַדּוֹ אֶעֱשֶׂה לּוֹ עֵזֶר כְּנֶגְדּוֹ (בראשית ב, יח).	

"לא טוב היות האדם לבדו" וכו', מלבד מ"ש משום דשרוי בלא טובה וכו' נראה ע"ש מה 
 שהבאנו בקונטרס אשת חיל דלא יזכה לחזות בנועם ה', וראיה מחזקיה והיא גופא קמ"ל הכא דאם ישאר לבדו ולא ישא אשה לא יזכה לראות פני השי"ת שנקרא טוב, לכן אעשה לו עזר ע"י מצוה זו ויזכה לראות פני שכינה "כי עזרך אלהיך", גם רמז במילה "לו" דאין מזווגין לאדם אשה אלא לפי מעשיו לכן יתקן מעשיו כדי שיזכה לאשת חיל, והיינו דרמז באומרו "אשת חיל" "עטרת בעלה" משום דמשם מוכח שהוא איש צדיק וזהו עטרת תפארת שלו, וגם מ"ש "מצא אשה" ר"ל זו אשת חיל שהיא כפופה לבעלה ואינה כסוג האשה בזה, מצא טוב דהו"ל שם טוב בעולם דמזה מוכח שהוא "ויפק רצון מה' ", וגם רמז דע"י מצוה זו ירצה השי"ת עליו ויזכה לעה"ב ולראות פני שכינה, וזה רמז ג"כ דוד המלך עליו השלום באומרו "אשרי כל ירא ה' ההולך בדרכיו" וכו' דבזה יזכה "אשתך כגפן פוריה" וכו' מה גפן לא מקבלת מין אחר אף אשתך כן, "הנה כי כן יבורך גבר ירא ה' " דהקב"ה מזווג לו זיווג לפי מעשיו באשה יראת ה' מין במינו, ומזה נבין ג"כ מש"ה במזמור ל"א "אין מתום בבשרי מפני זעמך", אין שלום בעצמי זו האשה שהיא עצם מעצמי שאינה בסוג התורה והמצוות שנאמר בה "וכל נתיבותיה שלום" והטעם מפני חטאתי שחטאים מנעו הטוב ממנו, וגם רמז דבעון נדרים תמות אשתו ואינה בסוג החיים והשלום, ומ"ש "בַּעֲצָמַי" לשון רבים דזמנין יקח ב' נשים ויהיו תמיד בקטטות ומריבות וחייו אינם חיים וזה ג"כ מפני חטאתי דהב' לפי מעשיו, אבל אם יתקן מעשיו יהיה אהבה ואחוה ביניהם, גם י"ל דה"ק "אין מתום בבשרי" זה הבשר והגידים גם אין שלום בעצמי אלו רמ"ח איבריו "מפני חטאתי" על שלא קיימתי המצות עשה והלא תעשה שהם כנגד האיברים והגידים כנודע, גם י"ל בפירוש "אין מתום בבשרי" ר"ל אלו הבנים שהם גופו "מפני זעמך" מעון נדרים ות"ת כמ"ש "הוגעתם ה' בדבריכם" ואל זועם על ת"ח כנגד כולם. הדרן עלן לפסוק דידן מ"ש "וכל יצר מחשבות לבו רק רע" וכו' די"ל הכוונה על מחשבת דע"ז שנקראת רע כמש"ה "אתה ידעת את העם כי ברע הוא" ומחשבה דע"ז מצטרפת למעשה ואינה כשאר העבירות ועיין מ"ש בספרי הקטן דורש טוב.	

עַל כֵּן יַעֲזָב אִישׁ אֶת אָבִיו וְאֶת אִמּוֹ וְדָבַק בְּאִשְׁתּוֹ וְהָיוּ לְבָשָׂר אֶחָד (בראשית ב, כד).	

רש"י בד"ה לבשר אחד, הולד הנולד נוצר ע"י ב' שם נעשה בשרם א' ע"כ, נ"ב כתב הרב"ע 
 דטעם והיו לבשר אחד כאלו הם וכו' וי"א שיולידו אחד וזה רחוק[footnoteRef:246] ע"כ והאי יש אומרים הוא פירוש רש"י הנזכר, ולא ידעתי אמאי דוחק את הקרובים, דהרואה יראה שהוא ישר וקרוב מאד, ואדרבה לפירושו ז"ל קצת קשה דזה ממ"ש "ודבק באשתו" משמע כאלו הם א', גם דהוה ליה למימר 'והיו אחד', מאי "לבשר" דקאמר, אבל לפי רש"י הכל אתי שפיר, ומלבד זה יש מקום לומר ע"פ מאי דקיי"ל הוא בבגדו והיא בבגדה יוציא ויתן כתובה והיינו דרמז והיו לבשר אחד לאפוקי שלא יהיה הבגד מפסיק, והיינו שסיים ג"כ ויהיו ב' ערומים האדם ואשתו לומר דבעינן ערומים ממש ולא יהיה דבר מפסיק ולא יתבוששו זה מזה כיון שהדין והשעה צריכה לכך וחיבה יתירה נודעת להם.	 [246:  כאילו הם. או שידמו כאשר היו ויש אומרים שיולידו אחר והוא רחוק (אבן עזרא).] 





וַיְהִי מִקֵּץ יָמִים וַיָּבֵא קַיִן מִפְּרִי הָאֲדָמָה מִנְחָה לַיהֹוָה (בראשית ד, ג).	

רא"ם בד"ה מפרי האדמה, מן הגרוע דאם לא כן וכו' ע"כ, נ"ב לכאורה קצת קשה אמאי 
 לא פירש כמ"ש במדרש מראשית פרי האדמה לא נאמר אלא מפרי האדמה וכו', וכמו שהביאו מר גופיה דיבור שאחרי זה, וגם החכמים שאמרו מן הפסולת והגרוע זהו דקדוק שלהן ואח"כ אמאי הוצרך להביא טעמים אחרים.	

הֲלוֹא אִם תֵּיטִיב שְׂאֵת וְאִם לֹא תֵיטִיב לַפֶּתַח חַטָּאת רֹבֵץ וְאֵלֶיךָ תְּשׁוּקָתוֹ וְאַתָּה תִּמְשָׁל בּוֹ 
 (בראשית ד, ז).	

רש"י בד"ה הלא אם תטיב שאת, כתרגומו פירושו ע"כ, נ"ב לכאורה קשה כפי מה שפירש 
 רש"י גופיה לעיל "מפרי האדמה" מן הגרוע א"כ היה ליה לפרש דהכי קאמר 'אם תטיב שתביא מן הטוב כמו שהביא הבל מבכורות צאנו ומחלביהן שאת' שהקב"ה היה מקבל המנחה, אבל לפי שהביא מן הרע והגרוע להכי לא שעה למנחתו. ואפשר שזהו נכלל במה שפירש התרגום אם תטיב עובדך ור"ל שיביא מכאן ואילך מן הטוב והנבחר.	

וַיִּשְׁמְעוּ אֶת קוֹל יְהֹוָה אֱלֹהִים מִתְהַלֵּךְ בַּגָּן לְרוּחַ הַיּוֹם וַיִּתְחַבֵּא הָאָדָם וְאִשְׁתּוֹ מִפְּנֵי יְהֹוָה 
 אֱלֹהִים בְּתוֹךְ עֵץ הַגָּן (בראשית ג, ח).	

[א]רש"י בד"ה וישמעו, שמעו את קול הקב"ה שהיה מתהלך בגן ע"כ, נ"ב לכאורה אין 
 מובן מה בא ללמדנו, ואפשר שבא לומר שלא תאמר שהקול היה מתהלך בגן, דלא שייך למימר כן על הקול לכן הוסיף מילה 'שהיה' על הקב"ה בעצמו שכביכול היה מתהלך בגן ושמעו קולו, ועיין להרא"ם שכתב בענין אחר[footnoteRef:247].	 [247:  הוסיף מלת היה על מלת מתהלך כי בזולת זה תהיה מורה על הזמן ההוה גם הוסיף אות שי"ן ואמר שהיה מתהלך מפני שמלת מתהלך חסרה שי"ן כמו מן הדרך ילכו בה שילכו בה אף כן וישמעו את קול אלהים שמתהלך בגן ולכן ויתחבא וכשהוסיף מלת היה על מלת שמתהלך בא השי"ן במלת היה כאילו אמר וישמעו את קול אלהים שהיה מתהלך בגן ויתחבא.] 


[ב] רש"י בד"ה וישמעו, מה שמעו שמעו את קול הקב"ה שהיה מהלך בגן ע"כ, נ"ב נראה 
 שכיוון בזה שלא תאמר שהקול היה מתהלך בגן דלא שייך לומר על הקול כן, אלא קאי על הקב"ה גופיה שהיה מתהלך בגן ולכן הוסיף מילת 'שהיה' להורות לאמור[footnoteRef:248].	 [248:  סעיף ב' דומה סעיף א', אבל לא רציתי לשנות מהספר המקורי.] 


וַיִּקַּח לוֹ לֶמֶךְ שְׁתֵּי נָשִׁים שֵׁם הָאַחַת עָדָה וְשֵׁם הַשֵּׁנִית צִלָּה (בראשית ד, יט).	
רש"י בד"ה ב' נשים, כך היה דרכן של דור המבול וכו'[footnoteRef:249] ע"כ, נ"ב לכאורה קשה שהרי כתיב 
 אח"כ סמוך ונראה "וצלה גם היא ילדה" וכו' וכיון ששתתה כוס עיקרין איך ילדה. וראיתי אחרי רואי להרב דבק טוב שהביא הגהות שהקשה כן ותירץ דהיינו שאמר "וצלה גם היא" רצה לומר שאף ששתתה ילדה, אי נמי שפירש "גם היא ילדה" טרם השקה אותה ע"ש. ולע"ד קשה על תירוץ א' דהיאך אפשר לשנות הטבע כיון ששתתה היאך תוליד ומה נשתנית זאת מכל נשים שהיו שותות ואינם מולידים.	 [249:  אחת לפריה ורביה ואחת לתשמיש, זו שהיא לתשמיש משקה כוס של עקרין (ס"א אינו) כדי שתעקר, ומקושטת ככלה ומאכילה מעדנים, וחברתה נזופה ואבלה כאלמנה.] 

גם על תירוץ ב' קשה שהרי לפי פירוש רש"י משמע שמתחילת הנישואין כך היה דרכן 
 שלוקחין אחת לפריה ורביה ואחת לתשמיש, ולמך גם כן עבד הכי וקרא אותה "צלה" שיושבת תמיד בצלו, ואין במשמע שילדה קודם והדר עשאה מיוחדת לתשמיש, ולכן צריך לומר דמאי דאישתנית זאת למעליותא שילדה אחר ששתתה משום שעתיד לצאת ממנה נעמה זו אשתו של נח, ונקראת נעמה שהיא נעמה במעשיה, ותובל קין הרגו אביו, פש גבן נעמה אחת היתה ובזכותה היא שעמדה לאמה שתוליד אף ששתתה כוס עיקרין ומעשה נסים הוא.	

וַיְהִי נֹחַ בֶּן חֲמֵשׁ מֵאוֹת שָׁנָה וַיּוֹלֶד נֹחַ אֶת שֵׁם אֶת חָם וְאֶת יָפֶת (בראשית ה, לב).	

רש"י בד"ה בן ת"ק שנה וכו', ורע לצדיק זה וכו'[footnoteRef:250] ע"כ, נ"ב לכאורה קצת קשה שהרי אמרו 
 ז"ל במדרש אין רצוני שיאבדו במים וכו' ע"ש, משמע דאין רצון השי"ת בזה במה שיבואו עוד רשעים ויאבדו, ואילו רש"י ז"ל העתיק משם רב יודן משום דרע לצדיק זה. והן אמת דראיתי לה"מכ שפירש בד"ה אין רצוני שלא יצטער נח באובדם ע"ש. ואח"כ גם לרש"י מפרש לה הכי. וחד מן חברייא ה"י אמר מר טעם לשבח משום דאי משום רצון השי"ת למה לא כבש שאר מעיינות של בני אדם, אלא וודאי שלא יצטער אותן צדיק.	 [250:  אמר רבי יודן, מה טעם כל הדורות הולידו למאה שנה וזה לחמש מאות, אמר הקב"ה, אם רשעים הם, יאבדו במים ורע (ס"א לזרע של צדיק זה) לצדיק זה, ואם צדיקים הם, אטריח עליו לעשות תיבות הרבה, כבש את מעינו ולא הוליד עד חמש מאות שנה, כדי שלא יהא יפת הגדול שבבניו ראוי לעונשין לפני המבול (ב"ר כו, ב.), דכתיב כי הנער בן מאה שנה ימות (ישעיה סה, כ), ראוי לעונש לעתיד, וכן לפני מתן תורה.] 


וַיַּרְא יְהֹוָה כִּי רַבָּה רָעַת הָאָדָם בָּאָרֶץ וְכָל יֵצֶר מַחְשְׁבֹת לִבּוֹ רַק רַע כָּל הַיּוֹם (בראשית ו, ה).	

"וירא ה' כי רבה רעת האדם בארץ וכל יצר מחשבות לבו רק רע כל היום" י"ל מאי מילת 
 "יצר" דקאמר, גם צריך להבין סיום הכתוב דבמה כוחם לעשות "רע כל היום" יומם ולילה לא ישבותו, ואפשר ע"פ מ"ש בפרק החליל[footnoteRef:251] ז' שמות יש ליצה"ר הקב"ה קראו רע "כי יצר לב האדם רע מנעוריו" ופירש"י בפירוש התורה בפרשת נח "מנעריו" כתיב משננער לצאת מבטן אמו נתון בו יצה"ר ע"כ, א"כ אפוא י"ל דזו היתה טעותם שכיון שלפתח חטאת רובץ והיצה"ר שולט באדם הוה ליה אונס, ואנוס רחמנא פטריה, והיינו אומרו "וכל יצר מחשבתו לבו" דהיצה"ר ששולט בהם רק רע כל היום יומם ולילה ונכנס ברמ"ח איבריהם ושס"ה גידיהם, ומי יוכל לדון עם מי שתקיף ממנו ושולט בו ממעי אמו, א"כ בדין הוא שהם פטורים כיון ששיסה בהם את הארי, אבל קושטא קאי שהעלו חרס בידם כיון שברא תבלין והתשובה וגם שלח ג"כ יצר הטוב ולא שמעו בקולו.	 [251:  סוכה נב ע"א.] 

ואפשר להבין בזה מ"ש ז"ל כיון שעבר אדם עבירה ושנה בה נעשית לו כהיתר והיינו ע"י 
 ששלט בו היצה"ר ושנה בה הרי הוא אנוס אונס גדול, ומשום הכי עולה על עניות דעתו שהוא כהיתר דאנוס רחמנא פטריה וזה הטענה לו ולא לנו, דכ"ז פוסקי הראש ולענה דהיצה"ר.	
ומזה נבוא למ"ש בכלל הז' שמות דהיצה"ר משה קראו ערל "ומלתם את ערלת לבבכם" 
 ור"ל שאין עיקר מצות המילה בחיתוך הערלה לבד אלא העיקר שיהיה לב טהור ולא יהרהר בלבו שום הרהורים רעים שלא יבא לידי קרי ח"ו, כמ"ש "ולא תתורו אחרי לבבכם"[footnoteRef:252] וכו' וכ"ש במעשים רעים שלא יחלל בריתו בביאות האסורות ח"ו, וכן אמר דוד "לב טהור ברא לי אלקים"[footnoteRef:253] וכו' שעינא ולבא ב' סרסורי דעבירה, וזימנין שאף קודם הראייה מתאוה ולמשמע אוזן דאבה נפשו לעבירה כההיא עובדא דתלמיד ששמע שיש זונה בכרכי הים וכו'[footnoteRef:254], וכן אמר שלמה המלך עליו השלום "אל תחמוד יפיה בלבבך"[footnoteRef:255] וגם רמז באומרם "ערלת לבבכם"[footnoteRef:256] על שהוא צפון בלב ואינו נגלה ונראה לעיניים ואינו כמו ערלת הגוף שהיא גלויה וחותכה.	 [252:  דמדבר טו, לט.]  [253:  תהלים נא, יב.]  [254:  באדם אחד שהיה זהיר במצות ציצית שמע שיש זונה בכרכי הים שנוטלת ד' מאות זהובים בשכרה שיגר לה ארבע מאות זהובים וקבע לה זמן כשהגיע זמנו בא וישב על הפתח נכנסה שפחתה ואמרה לה אותו אדם ששיגר ליך ד' מאות זהובים בא וישב על הפתח אמרה היא יכנס נכנס הציעה לו ז' מטות שש של כסף ואחת של זהב ובין כל אחת ואחת סולם של כסף ועליונה של זהב עלתה וישבה על גבי עליונה כשהיא ערומה ואף הוא עלה לישב ערום כנגדה באו ד' ציציותיו וטפחו לו על פניו נשמט וישב לו ע''ג קרקע ואף היא נשמטה וישבה ע''ג קרקע אמרה לו גפה של רומי שאיני מניחתך עד שתאמר לי מה מום ראית בי אמר לה העבודה שלא ראיתי אשה יפה כמותך אלא מצוה אחת ציונו ה' אלהינו וציצית שמה וכתיב בה (במדבר טו, מא) "אני ה' אלהיכם" שתי פעמים אני הוא שעתיד ליפרע ואני הוא שעתיד לשלם שכר עכשיו נדמו עלי כד' עדים אמרה לו איני מניחך עד שתאמר לי מה שמך ומה שם עירך ומה שם רבך ומה שם מדרשך שאתה למד בו תורה כתב ונתן בידה עמדה וחילקה כל נכסיה שליש למלכות ושליש לעניים ושליש נטלה בידה חוץ מאותן מצעות ובאת לבית מדרשו של ר' חייא אמרה לו רבי צוה עלי ויעשוני גיורת אמר לה בתי שמא עיניך נתת באחד מן התלמידים הוציאה כתב מידה ונתנה לו אמר לה לכי זכי במקחך אותן מצעות שהציעה לו באיסור הציעה לו בהיתר זה מתן שכרו בעה''ז ולעה''ב איני יודע כמה (מנחות מד ע"א).]  [255:  משלי ו, כה.]  [256:  וּמַלְתֶּם אֵת עָרְלַת לְבַבְכֶם וְעָרְפְּכֶם לֹא תַקְשׁוּ עוֹד (דברים י, טז).] 

עוד אמר שלמה קראו שונא "אם רעב שונאך האכילהו לחם ואם צמא השקהו מים"[footnoteRef:257] ואמרו 
 ז"ל זו לחמה של תורה, וגם י"ל דה"ק שיסתפק בלחם ומים ולא ירדוף אחר המעדנים כמ"ש עד שיתפלל שיכנסו ד"ת לגופו יתפלל שלא יכנסו מעדנים, וכמ"ש יעקב אבינו עליו השלום "ונתן לי לחם לאכול"[footnoteRef:258] וכו' וכן שלמה המלך עליו השלום אמר ב' שאלתי מעמך "שוא ודבר כזב הרחק ממני הטריפני לחם חוקי"[footnoteRef:259] ור"ל בזה דהא בהא תלייא, דהזוכה למדת האמונה יזכה לפרנסה ובלא הכי לא, וכמ"ש במתניתין[footnoteRef:260] אלא שהרעותי את מעשי וקפחתי את פרנסתי, עוד אמר ישעיה קראו "מכשול" "הרימו מכשול מדרך עמי"[footnoteRef:261] ונראה הטעם משום שכך הוא ווסתו שבתחילה יכשילו בחטא קל ושוגג, והדר בחמורה של מזיד, לכן שומר נפשו יזהר שלא יכשל בחטא הקל לכן אמר לשון "מכשול", עוד אמר יחזקאל[footnoteRef:262] קראו "אבן" "והסירותי את לב האבן" ור"ל משום דהלב הוא מב' סירסורי עבירה דהלב חומד וכו', לכן לעתיד יזכו שיעקר זה הלב הרע "ונתתי לכם לב בשר"[footnoteRef:263] והיה שם שד"י ויהיה לב טהור כמ"ש "לב טהור ברא לי אלהים"[footnoteRef:264] וזש"ה "וְהָיָה שַׁדַּי בְּצָרֶיךָ"[footnoteRef:265] וב' יצריך יהיו לטובה ולברכה, "ונתן לך רחמים"[footnoteRef:266] והוא הרמוז במילת "בשר, בר"ת ברכת שדי רחמים, עוד אמר יואל קראו "צפוני"[footnoteRef:267] והיינו משום ד"מצפון תפתח הרעה"[footnoteRef:268], וגם מהיצה"ר על ידיו באים כל מין רעות והיזק שבעולם והוא הרמוז באומרו מצפון זה יצה"ר שנקרא צפוני תפתח הרעה יורד ומשטין וכו', וגם תפתח הרעה זו גיהינם ופערה פיה אל השומע להיצה"ר, ואפשר דזש"ה מצפון זה יצה"ר "זהב יאתה"[footnoteRef:269] זה מדת הדין לכן אמרו בש"ס אלו הז' שמות כדי שיעיר לאדם להתגבר על יצרו ולא יפול בגחלתו, ואפשר דזש"ה "כי יחנן קולו אל תאמן בו כי ז' תועבות בלבו"[footnoteRef:270] ור"ל דהז' שמות ומדות שנאמר ביצה"ר כולם כאחד שלטו בו.	 [257:  משלי כה, כא.]  [258:  בראשית כח, כ.]  [259:  משלי ל, ח.]  [260:  קידושין פ"ד מ"יד.]  [261:  ישעיהו נז, יד.]  [262:  פרק לו פסוק כו.]  [263:  המשך הפסוק.]  [264:  תהלים נא, יב.]  [265:  איוב כב, כה: וְהָיָה שַׁדַּי בְּצָרֶיךָ וְכֶסֶף תּוֹעָפוֹת לָךְ.]  [266:  דברים יג, יח.]  [267:  וְאֶת הַצְּפוֹנִי אַרְחִיק מֵעֲלֵיכֶם וְהִדַּחְתִּיו אֶל אֶרֶץ צִיָּה וּשְׁמָמָה אֶת פָּנָיו אֶל הַיָּם הַקַּדְמֹנִי וְסֹפוֹ אֶל הַיָּם הָאַחֲרוֹן וְעָלָה בָאְשׁוֹ וְתַעַל צַחֲנָתוֹ כִּי הִגְדִּיל לַעֲשׂוֹת (יואל ב, כ).]  [268:  ירמיהו א, יד.]  [269:  איוב לז, כב : מִצָּפוֹן זָהָב יֶאֱתֶה עַל אֱלוֹהַּ נוֹרָא הוֹד.]  [270:  משלי כו, כה.] 


[bookmark: שילה5][bookmark: שילה3]פרשת נח	
אֵלֶּה תּוֹלְדֹת נֹחַ נֹחַ אִישׁ צַדִּיק תָּמִים הָיָה בְּדֹרֹתָיו אֶת הָאֱלֹהִים הִתְהַלֶּךְ נֹחַ (בראשית ו, ט).	

[א] "אלה תולדות נח נח" וכו' הנה בספרי הקטן דורש טוב פירש בכלל הפירוש דשם רמז 
 אם היה דרכו של איש להיות נח הטבע[footnoteRef:271] במצות פרו ורבו עם אשתו יבוא איש שבזה תהיה אשה מזרעת תחילה ותלד זכר ומילת איש תהיה משמשת לפניה ולאחריה[footnoteRef:272], ובזה נבין מש"ה "צופיה הליכות ביתה"[footnoteRef:273] וכו' ור"ל דקא מני בהדי שבחם[footnoteRef:274] של אשת חיל שצופה ויודעת כל הלכות השייכים לביתו זו אשתו, ודבר שהיה בכלל הא דאשה מזרעת תחילה יולדת זכר לכן "ולחם עצלות לא תאכל" ע"ד "כי אם הלחם אשר הוא אוכל"[footnoteRef:275] זו אשה וקאמר שאינה מתעצלת במצוה זו אלא היא מסוג זריזה ביתר שאת, ובזה הו"ל רווחא דאתי ממילא "קמו בניה" שיולדת זכרים "ויאשרוה" שהם מחזיקין לה טובה על שהיתה סבה בביאתם, וגם "בעלה ויהללה" על דקאי באשרי מי שבניו זכרים[footnoteRef:276] וגם ר"ל שהיא מכוונת לשם שמים שתביא בנים עוסקים בתורת ה' ולא להנאת עצמה אלא כדי שיאשרו לי"ה ה', גם ר"ל על שמברכים ומשבחים להשי"ת דבר יום ביומו שלא עשני אשה, גם ר"ל שאינם בסוג בני עצלות וז' מדות שמנו חכמים ותני חדא וה"ה לכולהו, ויש לכוון ג"כ מ"ש קודם "כפה פרשה לעני וידיה שלחה לאביון" ע"פ מ"ש דהתיקון ג"כ להביא בנים זכרים שירבה בצדקה ופירשתי בספרי הקטן זכות אבות דר"ל בתורה ברכה מרובה על העיקר וכו' ע"ש, והיא גופה ג"כ מונה שבחה כשהיא נדיב נדיבות "כפה פרשה לעני" מלא כפה ומקיימת הא דאדם נותן מלא קומצו, ועוד בה "וידיה שלחה לאביון" דב' ידים זוכות כאחד ומה גם דמעיקרא כל מה שנותנת מן הבית הוא כבר הוציא בעלה ממנו מעשר וכ"ז הוא תוספת ברכה, וסיים "לא תירא לביתה משלג" ר"ל שלא תירא מדין גהינם של שלג[footnoteRef:277] ודכוותה על שנותנת בנדיבות מהבית שלא ברשות בעלה מידי דהוי "כי כל ביתה לבוש שנים מרבדים" וכו' "ושש וארגמן לבושה" שהיא מנשים יקרות ועשירות ביתר שאת ובכה"ג מותר, כמ"ש רבא[footnoteRef:278] היה לוקח צדקה מנשייא דמחוזא שלשלאות של זהב ואמר לגבי דידהו מילתא זוטרתי היא[footnoteRef:279], וכמ"ש בקונטרס אשת חיל ועוד בה "נודע בשערים בעלה" שהוא ג"כ מגדולי הדור והוא בשערים המצויינים בהלכה, "בשבתו עם זקני ארץ" אלו רבנן ותלמידהון וגם הוא ניחא ליה כהנה וכהנה, ואמר אח"כ "ולחם עצלות לא תאכל" שעושה גם תקון האחר שאשה מזרעת תחילה ולכן תזכה "שקמו בניה" וכו' על שעשתה ב' תקנות טובות וב' ועלתה לה, ומזה אפשר לי לומר דמ"ש בש"ס[footnoteRef:280] ישמח את אשתו בדבר מצוה ר"ל כשתעשה המצות בביתה, "וכפה פרשה לעני" וכו' לא יגער בה אלא מחזיק לה טובה וישמחה על שתתמיד בזה ובזה ג"כ ה"ל תוספת אהבה עמו על דלית מאן דימחי בידה ותהיה מזרעת תחילה, וא"כ ה"ל בזה ב' לטיבותא הא דמרבה בצדקה ואידך ואגב חדא תרתי, וזה חוץ מפירוש רש"י שכתב לפני תשמיש ויש מקום לומר דישנו בכלל ג"כ הא דאמרן שישמחה ויחזיק לה טובה זו קודם שאז דבר בעתו מה טוב, ומ"ד האחר שאמר ירבה בצדקה ר"ל שגם הוא יתפוס מדה טובה זו בשוק בכספא ובדהבא דטובים הב' מן הא' איש ואשה זכו, ובזה נאמר שזש"ה "אשרי כל ירא ה' ההולך בדרכיו"[footnoteRef:281] ר"ל מה הוא חנון וכו' אף הוא כן שירבה בצדקה ובזה קאי ב"אשרי" מי שבניו זכרים, ואמר "יגיע כפיך כי תאכל" ר"ל שנושא ונותן באמונה ואכיל דיליה ולא יערב ממון אחרים עמו, ובזה "אשריך" בעוה"ז שעושר שלו קיים ולא ימוט לעולם ואינו כסוג "ואבד העושר ההוא"[footnoteRef:282] בגזל דלות ובמוטב תלתא[footnoteRef:283] כחדא ה"ל חזקה אלימתא וגם "וטוב לך" לעולם הבא דבזה כאלו קיים כל התורה, שבא חבקוק והעמידן על אחד שנאמר "וצדיק באמונתו יחיה"[footnoteRef:284], ועוד בה "אשתך כגפן פוריה בירכתי ביתך" שגם אשתו בביתו נדיב נדיבות ועץ עושה פרי והוא בסוג "אמרו צדיק כי טוב כי פרי מעלליהם יאכלו"[footnoteRef:285] שהוא טוב לשמים ולבריות ומקרבה הנייתה, וגם יש בכלל שהיא זריזה בעשיית הפרי שלה בלא לחם עצלות ובזה מובטח לך ש"בניך כשתילי זיתים" שיהיו כולם בנים זכרים, והם יושבים תדיר בביתך "סביב לשולחנך" ולא כמו הבנות שהולכות לבעליהן, וסיים "הנה כי כן יבורך גבר ירא ה' " על שהלך בדרכי ה' והוא "גומל חסד "ביישן "רחמן הרמוזים במילת גב"ר, ומזה נאמר דזש"ה "איש אמו ואביו תיראו"[footnoteRef:286] דקאמר איש והקדים אמו על שהיא שעמדה לו שבא לעולם, ולכן אמר הכתוב "בן חכם ישמח אב"[footnoteRef:287] שכמעט מצא אותו מציאה על ידי אשתו וכל שכן אמו, ובבן "כסיל" אמר "תוגת אמו" וודאי על שהיא הזריעה תחילה והביאה "בן כסיל תוגת אמו" וודאי, ובזה אמר חדאן חברייא ה' יחיהו דמ"ה אמר הכתוב "את אביה היא מחללת"[footnoteRef:288] על שהזריע תחילה והביא זה הבת ומשום הכי לא אמר ג"כ על אמה, ומזה אפשר דזש"ה "שש אנכי על אמרתך כמוצא שלל רב"[footnoteRef:289] זו היא אמרת ה' צרופה זו 'מילה' כמו מציאה ע"י שהאשה הזריעה תחילה והוי שפיר כמו מציאה, ובזה יובן מש"ה "הנה נחלת ה' בנים שכר פרי הבטן"[footnoteRef:290] וגו' ור"ל דעיקר נחלת בנים זכרים הכל פרי הבטן מבטנה של אשה וללמדך שהכל מן האשה אם היתה זריזה בפרי בטנה ולהזריע תחלה אז מנחילה ה' בנים זכרים, ומכלל הן אתה שומע לאו, וסיים "כחצים ביד גבור כן בני הנעורים" ר"ל כמו החצים ביד גבורים שממהרים לצאת, כן "בני הנעורים" ר"ל הזרע שממהר לצאת מבטן של אשה וסיים "אשרי הגבר אשר מלא את אשפתו מהם" ר"ל שקודם קדמה ואתיא זרע מעליא מבטנה של אשה, והדר אתי עלה זרע הגבר ומתמלא ממנה דבזה ודאי הו"ל בנים זכרים וקאי באשרי מי שבניו זכרים וכמדובר, ומזה אפשר דזש"ה "וידבר ה' אל משה לאמר"[footnoteRef:291] ר"ל שיאמר לישראל האי תקנתא מעלייתא כדי שיזכו באשרי מי שבניו זכרים "אשה כי תזריע" ע"י שאשתו מזרעת תחילה אז וילדה זכר, והיא גופה קמ"ל שישתדל לשמחה בדבר מצוה עד שתזריע תחילה וראש, ויש בכלל ג"כ שיהיו זריזים ב' כאחד במצות הצדקה משום דכל כללות ישראל נקראים אשה וכמ"ש בו כדא יצחק ויקיימו כולם הא ד"זרעו לכם לצדקה"[footnoteRef:292] ויעשו ג"כ תקנה האחרת שירבו בצדקה ואז מבטיחם הכתוב "וילדה זכר" וזש"ה בסוף משלי[footnoteRef:293] "דברי למואל מלך משא אשר יסרתו אמו" ר"ל דאפילו מלך גדול וחכם גדול כשלמה המלך ע"ה קבל ונשא משא אשר יסרתו אמו וחביבין עליו דבריה ועשאן בסוף כל סוף ואחרון אחרון חביב "ופיה פתחה בחכמה", "מה ברי ומה בר בטני" והכפל בזה על שהיא היתה סיבה והזריעה תחילה וראש עד שבא זכר א"כ לי נאה ויאה לשמוע מוסר "ואל תטוש תורת אמך"[footnoteRef:294] ובזה נבין מ"ש שם סימן ל'[footnoteRef:295] "דור אביו יקלל ואת אמו לא יברך דור טהור בעיניו ומצואתו לא רחץ" ע"כ וי"ל אמאי לאביו קלל ואת אמו לא ברכה ולא קללה, וגם היאך טהור בעיניו כיון שמקלל אביו, אך אפשר דטעותם היתה משום שאביו ספק א"כ אף אם יקללו לא הוי בסוג מקלל אביו, אבל אמו שהוא ודאי לא ברכה ולא קללה וזהו כבודה, ומשום הכי סובר שהוא טהר גברא ולא עבר אדאורייתא, אבל קושטא קאי ד"מצואתו לא רחץ" דכיון דרוב בעילות לבעל אזלינן בתר רובא דמנכר וחייב בכבודו כאמו, ומלבד זה אפשר לומר ע"פ מ"ש בש"ס בדין הקינוח דהוי בשמאל[footnoteRef:296] ועל זה קאמר דלא ידע באיזה יד לרחוץ צואתו וגברא לא דלא ידע היאך יטהר עצמו היאך ימלא פיו לומר שהוא טהור בעיניו כיון דלא הוי טהר גברא כדינו, ועדיין י"ל אמאי לא אמר 'דור יקלל אביו'[footnoteRef:297] ואמאי מילת "יקלל" אתיא מבינייא, אבל לפי הפשט אפשר לומר דמילת "יקלל" משמשת לפניה ולאחריה והכוונה בו דיקלל גם ל"ואת אמו", ואין צריך לומר דלא יברך אותם וזו ואצ"ל זו קאמר, ואם תדחק מזה תבחר לפירוש הא' שכתב ובזה ידוייק מ"ש בתורה "ומקלל אביו ואמו מות יומת"[footnoteRef:298] דנקט אביו תחילה וראש לאפוקי בא מאותו הדור שאמר שלמה, וג"כ כתוב בתורה "אביו ואמו קלל דמיו בו"[footnoteRef:299] וגם יש מקום לומר דטעות של אותו הדור שהיו סוברים דמ"ש בתורה "ומקלל אביו ואמו מות יומת" הוא"ו להוסיף וכמאן דאמר בש"ס עד שיקלל ב' כאחד[footnoteRef:300], ומשום הכי היה מקלל לאחד מהם לאביו ולא לאמו והוא הדין בהפך ומשום הכי היו סוברים שהוא טהור בעיניו דלא קעבר אדאורייתא, אבל קושטא קאי ד"מצואתו לא רחץ" דכל הפוסקים פסקו כמאן דאמר וא"ו לחלק ואו או קאמר, וגם אפילו למאן דאמר הוא"ו להוסיף היינו לענין חיוב מיתה אבל מ"מ קעבר אדאורייתא ואיסור רבה הוא וא"כ עכ"פ "מצואתו לא רחץ" ועוד טומאתו בו ובמה דאנן קיימין נאמר דמ"ה אמר ג"כ שם בסימן כ"ג[footnoteRef:301] "גיל יגיל אבי צדיק יולד חכם וישמח בו" דקאמר על האב גילה, אבל האם היולדת אותו וא"ו להוסיף מלבד הגילה[footnoteRef:302] תשמח בו על שהיא העמידה אותו שהזריעה תחילה, וגם משום הכי סיים "ישמח אביך ואמך" ועוד בה "ותגל יולדתך" שהאם צריכה לשמוח ולגיל לכפליים לתושייה מה"ט רבה, ובזה נבין מ"ש שם בסימן י"ט[footnoteRef:303] "משדד אב יבריח אם בן מביש ומחפיר" ע"כ וי"ל דהוה ליה למימר 'יבריח האב' ואמאי נקט ה"אם" או הוה ליה למימר לב' כאחד, אך אפשר דגברא דמשדד האב משום שאומר מאן לימא לן שזה האב ולא אחר, א"כ בזה יבריח האם על שחשדה שזינתה אמו תחת בעלה וא"כ בן כזה מביש לאמו ומחפיר לאביו, ולפי הפשט הכונה בו דבן המשדד וגונב מאביו בזה יבריח האם מביתה ע"י שאומר האב שאמו נותנת לו ומחזקת בידו, ועל זה נאמר "בן כסיל תוגת אמו" וודאי מב' טעמים הנזכרים, ומזה יובן גם כן מש"ה "ויגד יעקב לרחל כי אחי אביה הוא"[footnoteRef:304] ואמרו ז"ל אחיו ברמאות דעם עקש תתפתל ולענין זה רוב הבנים דומים לאחי אמם חס ושלום, וסיים "וכי בן רבקה" הוא ר"ל שהיא שעמדה לו על שהזריעה תחילה ומשום הכי לא אמר בן יצחק, ועיין בזוה"ק באדרא זוטא שאמר טעם אחר ע"ז וז"ש ג"כ "בן חכם ישמח אב וכסיל אדם בוזה אמו"[footnoteRef:305] ור"ל לאמו וודאי משום שדין גרמא להביאו זכר אבל לא אביו דמאי הוה ליה למעבד מה שקדם זכר, אבל כשיהיה חכם ישמח כמו מציאה וכ"ש האם, ואפשר שאל עומת זה ג"כ מ"ש בסימן ח"י[footnoteRef:306] "הוות לאביו בן כסיל ודלף טורד מדיני אשה" ע"כ ולפי הפשט קאי לאשה רעה שקשה יותר מבין כסיל ודמיא לדלף טורדת תמיד יומם ולילה, אבל אפשר דיש בכלל אשה זו דקאי לאמו של כסיל ור"ל שדין גרמא דעציראה לבר כסיל והוי דבר והפכו לאב שהזכיר תחלה וכאמור וגם ר"ל שעושה מדיינים רבים ועצומים עם אשתו בעבור שהביאה זכר ויצא בעולם כסיל.	 [271:  שמזריע אחרי שמזרעת אשתו.]  [272:  אולי כוונת רבינו שיולד איש זכר צדיק כמותו.]  [273:  משלי לא, כז.]  [274:  צ"ל שבחה.]  [275:  בראשית לט, ו.]  [276:  קידושין פב ע"ב.]  [277:  יראו רבים וייראו, כל הרוצה לעשות תשובה יסתכל בדוד וכן הוא אומר הן עד לאומים נתתיו מיד ויבטחו בה'. ילמדנו רבינו כמה הוא דין רשעים בגיהנם שנו רבותינו משפט רשעים בגיהנם שנים עשר חדש חדש זה מן המשנה, מן המקרא מנין שנאמר והיה מדי חדש בחדשו מאותו חדש לאותו חדש זהו שנים עשר חדש, ובמה הם נידונין באש ובשלג וכן אמר שלמה לא תירא לביתה משלג זהו גיהנם, ונוטלין אותו מן השלג ומקלעין אותו באש, אמר דוד ויעלני מבור שאון מטייט היון למה נקרא טיט היון על שם שצווחין ווי באש ובשלג הן צווחין וכו' אמר חזקיה ומשלימין נפשותיהן בתוך השלג שנאמר בפרש שדי מלכים בה תשלג בצלמון (ברמז תל"ז). נפלאותיך ומחשבותיך אלינו (ילקוט שמעוני תהילים רמז תשלז).]  [278:  צ"ל רבינא.]  [279:  רבינא היה גבאי צדקה, איקלע הזדמן לבי מחוזא, אתו באו נשי דבי מחוזא רמו קמיה זרקו לפניו כבלי ושירי שרשרות זהב וצמידים לצדקה, קביל מינייהו. אמר ליה רבה תוספאה לרבינא, והתניא: גבאי צדקה מקבלין מהן דבר מועט, אבל לא דבר מרובה! אמר ליה רבינא: הני אלו שרשרות הזהב והצמידים, לבני מחוזא דבר מועט נינהו, שעשירים הם (ב"ק קיט ע"א).]  [280:  והאמר רבא: חייב אדם לשמח אשתו בדבר מצוה של ביאה, אפילו שלא בשעת העונה שהוא מחוייב בה? אלא, מתרצת הגמרא: כאן מדובר שבא עליה סמוך לשעת ווסתה, שאז אין מצוה לבוא עליה, אלא חייבים לפרוש ממנה, שמא יבוא עליה בנדותה (פסחים עב ע"ב). ]  [281:  תהלים קכח, א.]  [282:  קהלת ה, יג.]  [283:  ר"ל צדקה, בניו זכרים ונושא ונותן באמונה.]  [284:  חבקוק ב, ד.]  [285:  ישעיהו ג, י.]  [286:  ויקרא יט, ג.]  [287:  משלי י, א.]  [288:  ויקרא כא, ט.]  [289:  תהלים קיט, קסב.]  [290:  תהלים קכז, ג.]  [291:  ויקרא יב, א.]  [292:  הושע י, יב.]  [293:  משלי לא, א.]  [294:  משלי א, ח.]  [295:  משלי ל, יא-יב.]  [296:  ע"פ שו"ע סימן ג סעיף י.]  [297:  אמר "דור אביו יקלל ואת אמו ".]  [298:  שמות כא, יז.]  [299:  ויקרא כ, ט.]  [300:  ומכך שנאמר "אשר יקלל את אביו ואת אמו", אין לי ללמוד אלא שאינו חייב עד שיקלל את אביו ואמו שניהם יחד, אבל אם קילל רק אביו שלא אמו, או אמו שלא אביו, מניין שהוא חייב? תלמוד לומר בסוף הפסוק "אביו ואמו קלל" משמע אביו בלבד קלל, ואמו בלבד קלל! שבתחילת הפסוק נסמך הקללה לאביו ובסופו נסמך לאמו, משמע שעל כל אחד מהם בלבד הוא חייב, דברי רבי יאשיה. רבי יונתן אומר: אין צריך את הסיפא של הפסוק כדי ללמד שחייבים על כל אחד מהם בנפרד, אלא מהרישא לבד אפשר ללמוד, שהואיל ומשמע מ"את אביו ואת אמו" שדוקא שניהן כאחד, ומשמע גם כל אחד ואחד בפני עצמו, הרי אנו אומרים שעד שיפרט לך הכתוב "יחדיו" כמו בחורש בשור ובחמור, שהתורה כתבה בפירוש "לא תחרוש בשור ובחמור יחדיו" כדי שלא נטעה לומר שאסור לחרוש בשור לבד ובחמור לבד, ומזה מוכח שבמקום שלא כתוב "יחדיו" משמע כל אחד בנפרד. וגם כאן חייבים על אביו בלבד ואמו בלבד (סנהדרין פה ע"ב). ]  [301:  משלי כג, כד.]  [302:  "יִשְׂמַח אָבִיךָ וְאִמֶּךָ וְתָגֵל יוֹלַדְתֶּךָ" (משלי כג, כה).]  [303:  פסוק כו.]  [304:  בראשית כח, יב.]  [305:  משלי טו, כ.]  [306:  צ"ל משלי יט, יג.] 

[ב] "אלה תולדות נח" וכו' נראה דה"ק אלה תולדות ופרי מי שהוא נח הטבע ועניו ומושל 
 ברוחו ואינו מתכעס נח ר"ל ש"מצא חן" טוב שעליו נאמר "חן וכבוד יתן ה' לא ימנע טוב להולכים בתמים"[footnoteRef:307] והיינו דסיים "איש צדיק תמים" מידי דהוי שהמעביר על מידותיו מעבירין לו על כל פשעיו ומ"ה גם "את האלהים התהלך נח" שעליו נאמר "ומצא חן ושכל טוב בעיני אלהים ואדם"[footnoteRef:308], וגם מ"ש קודם "ונח מצא חן בעיני ה' "[footnoteRef:309] הכוונה ג"כ הכי לפי שהוא נח ועניו מצא חן.	 [307:  תהלים פד, יב.]  [308:  משלי ג, ד.]  [309:  בראשית ו, ח.] 


וְאַתָּה קַח לְךָ מִכָּל מַאֲכָל אֲשֶׁר יֵאָכֵל וְאָסַפְתָּ אֵלֶיךָ וְהָיָה לְךָ וְלָהֶם לְאָכְלָה (בראשית ו, כא).	

"ואתה קח לך מכל מאכל אשר יאכל" וכו' לכאורה י"ל דלא מצינו שאמר לו על ענין 
 השתיה, וצ"ל בו משום ששתיה בכלל אכילה, וא"כ י"ל על מה דפליגו אם שתיה בכלל אכילה או לא ויש מי שהביא ראיה ממ"ש בעץ הגן "לא תאכלו ממנו"[footnoteRef:310] וחוה היתה סוברת ששתיה לאו בכלל אכילה ומשום הכי סחטה ענבים ונתנה לו, אבל ממה שמצינו שנענשו א"כ הדין דשתיה בכלל אכילה ובזה פירשתי מאמר פליאה בפסוק "ויאכילך את המן"[footnoteRef:311] מכאן שהנשים חייבות להדליק נר של שבת, משום שי"ל למה לא הזכיר הבאר אלא לאו דשתיה בכלל אכילה, א"כ מוכח שחייבת חוה במה שסחטה ענבים, והיא כבתה נרו של עולם תדליק נר שבת, וא"כ אפוא למה לא הביאו ראיה מהאי קרא דנח, ואין לומר דשאני הכא שאמר ב' ריבויים ד"אשר יאכל" נימא לטפיי אתא הא דשתיה בכלל אכילה כיון שאמר עלה "אשר יאכל אבל במ"א מנ"ל דהא עכ"פ נפקא לן דשתיה בכלל אכילה ויהיה בנין אב בכל מקום.	 [310:  בראשית ג, ג.]  [311:  דברים ח, ג.] 


מִכֹּל הַבְּהֵמָה הַטְּהוֹרָה תִּקַּח לְךָ שִׁבְעָה שִׁבְעָה אִישׁ וְאִשְׁתּוֹ וּמִן הַבְּהֵמָה אֲשֶׁר לֹא טְהֹרָה הִוא 
 שְׁנַיִם אִישׁ וְאִשְׁתּוֹ (בראשית ז, ב).	

רש"י בד"ה הטהורה. העתידה להיות טהורה לישראל, למדנו שלמד נח תורה.	

רא"ם בד"ה למדנו שלמד נח תורה וכו' ולא ידעתי למה הניח הרב דברי גמרא ותפס דרך 
 אחרת ע"כ[footnoteRef:312], נ"ב לכאורה קשה דהוי ליה להקשות מדברי רש"י אהדדי, שהרי איהו גופיה לקמן[footnoteRef:313] בד"ה באו אל נח, מאליהן ע"כ, הרי שהביא דברי הגמרא, אשר מזה נראה דקושטא קאי דידע רב האי דרשא דהרב שם, וכמו שלשון הכתוב מוכיח שבאו מאליהן, אלא דדייק עוד ממ"ש "תקח לך" משמע דבלאו הכי ידע לברר אותם אף בלא ענין גילוי דהבאתם לתיבה, ומהיכן ידע אלא לאו שצריך לומר שלמד תורה, אבל מכל מקום לא הטריחו הקב"ה בזה אלא הביאם אצלו מאליהן.	 [312:  למדנו שלמד נח תורה. דאל"כ מנא ידע טהורין וטמאין בההיא שעתא מי הוו אבל בזבחים פרק פרת חטאת תרצו בזה אמר רב חסדא העבירום לפני התיבה וכל שהתיבה קולטתו טהור ור' אבהו אמר הבאים כתיב שבאו מאליהן, ולא ידעתי למה הניח הרב דברי הגמרא ותפס דרך אחרת.]  [313:  בראשית ז, ט.] 


עֹד כָּל יְמֵי הָאָרֶץ זֶרַע וְקָצִיר וְקֹר וָחֹם וְקַיִץ וָחֹרֶף וְיוֹם וָלַיְלָה לֹא יִשְׁבֹּתוּ (בראשית ח, כב).	

רש"י בד"ה ויום ולילה לא ישבתו, מכלל ששבתו כל ימות המבול, שלא שמשו המזלות, 
 ולא ניכר בין יום ובין לילה (ב"ר כה, ב. - לד, יא.).	
נחלת יעקב בד"ה מכלל ששבתו[footnoteRef:314] וכו', ולידיה החלון נעשה לאויר וכו' ע"ש[footnoteRef:315], נ"ב לע"ד 
 קשה דהא כיון ששבתו בלי יום ולילה וגם השישה עתים קור וחום וכן כולהו[footnoteRef:316] א"כ האוויר בטל והיה חושך ענן וערפל ואין כאן מקום לאויר, לא מינה ולא מקצתה, ומה תועלת לחלון התיבה אשר עשה, והדרך עלן קושיית הגאון הרא"ם לדוכתא.	 [314:  בראשית ח, כב.]  [315:  רש״י: ויום ולילה לא ישבותו - מכלל ששבתו כל ימי המכול, שלא שמשו המזלות ולא ניכר בין יום ובין לילה. לא ישבותו - לא יפסקו כל אלה מלהתנהג כסדרן. בבראשית רבה פרשה כה (ב) ופרשה ל ד(י א): אמר ר׳ יוחנן, לא שמשו המזלות כל י״ב חדש. אמר לו רבי יונתן, שמשו, אלא שלא היה רישומן ניכר, ע״כ. ונראה, שהרב סתם כר׳ יוחנן, וזהו שפירש אחר כך ׳מלהתנהג כסדרן׳. הקשה הרא״ם: שאם שבתו המאורות כל הי״ב חדש של המבול, אם כן איך היה יכול לראות באחד בתשרי (ח,יג) אם חרבו המים, שהוא בתוך הי״ב חדש, ומאין ידע מספר הימים עד שאמר ״ויהי מקץ ארבעים יום״ (ח,ו), ״ויחל עוד שבעת ימים אחרים״ (שם,י), וכן היונה איך פרחה בלתי אור, ואיך ראתה אם יש מקום לנוח, ואיך ראתה העלה לטרוף אותו, ומה תועלת לחלון התיבה אם לא היה אור, ורש״י פירש בפסוק (שם,ו) ״ויפתח נח את חלון התבה אשר עשה״ - לצהר. כלומר, לאורה, עכ״ד. ואני כבר כתבתי למעלה בפסוק ״צהר תעשה לתיבה״ (ו,טז), דבמחלוקת שנויה אם שמשו המזלות בשנת המבול או לא, ומאן דאמר דלא שמשו סבירא ליה דהאבן טובה האירה לנח בתיבה, וכן לחוץ התיבה באחד בתשרי, וכן ליונה, ובה היה יודע מספר הימים, שבשעה שהיתה כהה היה יודע שהוא יום, ובשעה שהיתה מאירה היה יודע שהוא לילה, וזהו בהדיא בב״ר (לא,יא), ולדידיה החלון נעשה לאויר, ואליביה פירש הרב בכאן.]  [316:  זֶרַע וְקָצִיר וְקֹר וָחֹם וְקַיִץ וָחֹרֶף.] 

אך לענין מה שהקשה הרא"ם ומאין ידע מספר הימים עד שאמר "ויהי מקץ מ' יום ויפתח" 
 וכו', אפשר לומר כמו שתירץ הגאון גופיה גבי "ויהי המבול מ' יום ומ' לילה" וכו' די"ל שה' הודיעם למשה מאחר שכל זה הוא סיפור התורה ע"ש. א"כ אפוא גם בפסוק "ויהי מקץ מ' יום" י"ל הכי דהוא סיפור התורה שהודיענו "ויהי מקץ מ' יום" משנראו ראשי ההרים, "ויפתח נח" ולא נח בעצמו ידע זה, גם פסוק "ויחל עוד ז' ימים אחרים ויוסף" וכו' "וייחל עוד" וכו' אפשר לומר כן, דא"הנ הוא לא ידע שיעור הזמן אלא היה ממתין איזה זמן מה והיה שולח היונה והשי"ת הודיעו למשה רבינו עליו השלום דקשוטא קאי שהיה בין שילוח לשילוח ז' ימים, לכן אמר הכתוב "וייחל ז' ימים" ואינו ר"ל דנח עצמו הוא היה מונה וקה מיכוון לזה השיעור, זהו מה שצריך לומר בדרך אפשר לפי חומר הנושא כי היכי דלא תיקשי מאלה קרי"אי.	
ולעניין קושיה ראשונה דמהיכן ראה שחרבו פני האדמה צ"ל כמ"ש הנחלת יעקב ע"י 
 מרגלית שהאירה לו, אך מה שהקשה משילוח היונה דאיך ראתה וטרפה עלה זית במקומה עומדת, דאין לומר שקשר בה המרגלית כיון שהיא המאירה להם בתוך התיבה ולא מצו למיקם בל"אה אפילו רגע וגם שהוא מתפחד על המרגלית לשלחה עם היונה. ולא ידעתי איך רוצה הנחלת יעקב ליישב הא דיונה שכתב בכלל ד"ק שהאירה לנח לתיבה וכו' וכו ליונה דוודאי אין סברה לומר ששלח עמה המרגלית כיון שלא הוה ליה אלא א' וצריכה להם דלא אשכחן שאמר שהוה ליה תרתי, וגם מה שרצה ליישב הא דחלון לא אירייא כמש"ל. ומקום י"ל משום דלדידיה פירש צוהר תעשה שיכין האבן טובה להאיר להם. ומה שעשה חלון לתיבה מעצמו עשאה הגם דלא נצטווה עליו משום דלא הוזכר בציווי אלא צוהר והיינו מרגלית. היה סבור נח שיהיו משמשים המזלות בימי המבול והמרגלית עיקרה כן לילה היה ומשום הכי עשאו, והגם דכתב הרא"ם לעיל בד"ה וי"א אבן טובה וכו' וקיצר הכתוב ולא הזכיר החלון בציווי וכו' משמע מזה דע"כ נצטווה גם על החלון אלא שקיצר ולפי זה עדין תיקשי דמה שייך לצוותו על זה כיון דלא שיעשו המזלות ומאי אהנייא ליה, י"ל דהאי ע"ד סבירא ליה מר דקושטא קאי דלא נצטווה על החלון ומדא הוזכר בקרא והוא עשאו מעצמו דסבר שישמשו המזלות, ומאי דכתי ויפתח נח את החלון התיבה חר עשה סבירא ליה שפתח אותו כדי לשלח את העורב דסמיך לזה ולא הוצרך לפתוח עיקר פחת התיבה שממנו יוצאים ובאים כיון דסגי לי להוציאו דרך חלון, וגם יש לדייק מן מילה "אשר עשה" רצה לומר שעשאו מעצמו וכמ"ש, ובכן אתי שפיר הכל מלבד הא דיונה במקומה עומדת[footnoteRef:317].	 [317:  היונה איך פרחה בלתי אור, ואיך ראתה אם יש מקום לנוח, ואיך ראתה העלה לטרוף אותו,] 


וַיִּהְיוּ יְמֵי תֶרַח חָמֵשׁ שָׁנִים וּמָאתַיִם שָׁנָה וַיָּמָת תֶּרַח בְּחָרָן (בראשית יא, לב).	
רש"י ב"ה וימת תרח בחרן, ולמה הקדים מיתתו של תרח ליציאתו של אברם, שלא יהא 
 הדבר מפורסם לכל, ויאמרו לא קיים אברם את כבוד אביו...לפיכך קראו הכתוב מת, שהרשעים אף בחייהם קרויין מתים.	

[א] נחלת יעקב בסוף הפרשה בד"ה לפיכך קראו הכתוב מת שהרשעים וכו' וי"ל דחושש 
 בעד הזמן וכו' עד כדי שלא יאמר כן הוצרך להקדים מיתתו ע"ש[footnoteRef:318], נ"ב ודבריו תמוהים לע"ד דהנה מאחר שהיתה הליכתו ע"פ הדיבר פשיטא שלא נשאר לשום בריה לערער על אברהם אבינו עליו השלום דמוכרח ציווי השי"ת היה שתקף ומיד ילך מבית אביו בלי עיכוב כלל, וגם מאי נפקא מינא אם היה הציווי להנאתו ולטובתו או לא, כיון דסוף סוף מתחילה לא עלתה במחשבתו בזה, אלא ע"פ גזירתו יתברך דוקא, ומה שהביא ההיא דיעקב לכאורה אין הנדון דומה לראיה דהתם הרשות נתונה מאביו ואמו בלבד משאין כן הכא דאביו שבשמים הוא אמר ויהי, אך אי מהא לא אירייא דכיון דנתנו רשות אביו ואמו זהו כבודם ומצוה לשמוע מהם, אלא אי איכא לדחות משום דהתם אפשר דמה שנענש הוא מטעם דאביו ואמו אמרו לו וישבת עמו ימים אחדים, והוא נתעכב כל כך שלא ברצונם, אבל הכא גבי אברהם אבינו עליו השלום לא שייך לדאוג מהעונש כלל, והדרא קושית הגאון הרא"ם לדוכתה דאם חושש לזמן שאחר כתיבת התורה הרי תשובתה מצידה דע"פ הדיבר היתה.	 [318:  הקשה הרא״ם, בעד איזה זמן הוא חושש, אם בזמן אברם, מהו זה שאמר ׳לפיכך קראו הכתוב מת׳, והלא בזמן אברם עדיין לא נכתבה התורה, ואם בזמן שאחר כתיבת התורה, מאי ׳ויאמרו לא קיים אברם את כבוד אביו׳ קאמר, והלא כתוב בצדו ״ויאמר ה׳ אל אברם לך לך״, ולא היה יכול לעמוד עם אביו לבטל גזרת השם יתברך וכו׳, ע״כ. ובאמת שקושיא חזקה היא זו. ועל החלוקה הראשונה עדיפא הוה ליה לאקשויי, דגם אם היתה תורה כתובה באותו זמן, מאי מהני שהכתוב הקדים מיתתו שלא יהא מפורסם הדבר לכל, והלא מפורסם הוא שראו את תרח חי ואברהם הניחו והלך לו. ואין לתרץ שאם היתה התורה כתובה, לא יאמרו על אברהם שלא קיים כבוד אביו, לפי שידעו שאינו מצווה על זה לפי שהרשעים קרויים מתים, דזה אינו, כמו שאבאר. ויש לומר דחושש בעד הזמן שאחר כתיבת התורה, דנהי שהלך על פי הדיבור, מכל מקום יאמרו דלא היה לו למהר הליכתו כל כך ולמעט מצות כיבוד אב, ועוד, דהדיבור היה להנאתו ולטובתו, ואפילו אם תמצא לומד שהיה ציווי גמור, מכל מקום הלא יעקב הלך בדשות אביו ואמו ואפילו הכי נענש, כמו שאמר״ זה לי עשרים שנה בביתך״ (להלן לא,מא), ועל כן גם אברם היה לו לדאוג מהעונש ולא למהר הליכתו׳, ולכן כדי שלא יאמרו כן הוצרך להקדים מיתתו.] 

ומ"ש הנחלת יעקב בתחילה ד"ק דעל חלוקה הראשון עדיפא הוה ליה להקשות דגם אם 
 היתה כתובה התורה באותו זמן מאי מהני שהכתוב הקדים מיתתו שלא יהא הדבר מפורסם לכל והלא מפורסם הוא כו' ע"ש, אפשר לתרץ לזה דמאי דלא הוקשה להגאון הכי משום דסבירא דאם היתה כתובה באותו זמן אף דבחרן במקום שהוה שם יודעים שהניחו חי ויצא מ"מ מועיל למקומות אחרים שאר העולם לא ידעו בזה, והיינו שדיקדק רש"י דנקט שלא יהא הדבר מפורסם לכל והכי פירושו אף דבעירו מפורסם אהנייא מיהא שלא יתפרסם לכל העולם כולו ולכן לא הקשה האי קושיה, גם מה שסיים שם[footnoteRef:319] אחר כתבי זה מצאתי זה הדרוש בראש פרשת לך לך וכו' עד סוף ד"ק ע"ש[footnoteRef:320], הרואה יראה שדבריו דחוקים ומה שפירש בכוונת הב"ר המעיין לשון הנידון דידן בעיניו יראה דלא נחתי לפלוגי בהני בעי שהוא בעל תורה או לא, וגם קשה דאף לעם הארץ אם ישאל שאלה זו ישיבו לו הכי דע"פ הדיבור הוא והדרא קושית הרא"ם לדוכתא. [319:  הנחלת יעקב.]  [320:  אחר כתבי זה, מצאתי זה הדרוש בב״ר ריש פרשת לך לך, והכי פירושו שם, דבאמת לא עבר אברהם על מצות כיבוד, שהקב״ה פטרו, וזהו ״לך לך״, הראשון הוא לשון הליכה, והשני הוא לשון ״לך״ ולא לאחר, ורצה לומר, מה שאני מצוך שתלך, אע״פ שאביך קיים, לך אני פוטר ולא לאחר. ומפני שהמון עם לא ידעו שפטרתיך, ויאמרו עליך שלא קיימת את כבוד אביך, הרי אני מקדים מיתתו ליציאתך ולא יהיה עוד לזות שפתים, כי מי שהוא בעל תורה ויודע שלענין החשבון מתבקש לו עוד ששים וחמש שנים, ידע גם כן ״ויאמר ה׳ אל אברם לך לך" - שעל פי הדבור הלך ושהקב״ה פטרו, ומי שלא ידע זה הלימוד״ יבין גם כן הפסוק כפשוטו ״וימת תרח בחרן" וממילא גם כן לא יאמרו. מה אית לך תו למימר ״מדבר שקר תרחק״ (שמות כג,ז), והיאך כתב ״וימת תרח בחרן״ והוא עודנו חי יותר משישים שנה, כבר הרשעים בחייהם קרויין מתים, כל זה כוונת הב״ר.] 

[bookmark: _Hlk181809074]
[bookmark: שילה6]פרשת לך לך
אִמְרִי נָא אֲחֹתִי אָתְּ לְמַעַן יִיטַב לִי בַעֲבוּרֵךְ וְחָיְתָה נַפְשִׁי בִּגְלָלֵךְ (בראשית יב, יג).	

[א] "אמרי נא אחותי את" וכו', לכאורה י"ל דוודאי אברהם אבינו עליו השלום סמך בזה 
 שהשי"ת יעשה ניסים לשרה ולא תגע בה יד זרים וכמו שהיה לבסוף, וא"כ מעיקרא הוה ליה שיאמר האמת ואל תירא מן המלך שהקב"ה יצילהו ולא תגע בו יד, ואפשר משום שהיתה בנבואה יותר גדולה ממנו כמ"ש[footnoteRef:321] "כל אשר תאמר אליך שרה שמע בקולה" ולמדו מכאן שהוא היה טפל לה בנבואה ומשום הכי סמך יותר שיעשה הנס ע"י אשתו.	 [321:  בראשית כא, יב.] 

[bookmark: שילה74]ובזה אפשר להבין מ"ש במסרה "אחותי את" ב', הכא ב' "אמור לחכמה אחותי את"[footnoteRef:322] ע"כ, 
 ואפשר שהוקשה להם האי קושיה דאמאי סמך שיעשה הנס על ידיה, ולא ע"י עצמו, ותירצו "אמור לחכמה" וכו' ר"ל לפי שהיתה בחכמה ובנבואה גדולה לכן אמר "אחותי את" לה ולא לו וכמדובר, וראיתי לנחלת יעקב בסדרין שכתב דמ"ש" אחותי את" ולא אמר שתאמר אחי הוא כדי לתלות הגדולה באברהם (שתעשה עצמה טפלה לו ולכן ייטב לי בעבורך ואף שאין כן דעת הבראשית רבה) וכו' ע"ש[footnoteRef:323], והנה בתחילה י"ל ד"מה יענה אב"נר"[footnoteRef:324] בפסוק "אמור לחכמה אחותי את" והיאך אפשר שיתלה הגדולה בעצמו ותהיה חכמה התורה טפילה לו חס ושלום. ולכאורה י"ל דהכוונה לפי זה שישתדל כל כך בחכמת התורה שיהיה רב גדול והוא כסוג כמה טפשאי אינשי דקיימי מקמיה ספר תורה ולא קיימי מקמי גבר רבה[footnoteRef:325] וכו', אבל מכל מקום כיון דלא משמע כן מבראשית רבה וכמ"ש מר גופיה וגם בפסוק "אמור לחכמה אחותי את" דרשיהו ז"ל[footnoteRef:326] אם ברור לך הדבר כאחותך שהיא אסורה לך וכו', א"כ יניח לנו לפי דברי הבראשית רבה.	 [322:  משלי ז, ד.]  [323:  מה שאמר אברהם ״אמרי נא אחותי את״ ולא אמר שתאמר ׳אחי הוא׳, נראה לי, כדי לתלות, הגדולה באברהם שתעשה עצמה טפילה לו, ועל ידי כך ״למען ייטב לי בעבורך״, ואעפ״י שאין כן דעת הב״ר. ועל דרך זה אמר הכתוב ״אשר לו אלהים קרובים אליו״ (דברים ד, ז), שהקב״ה מקרב עצמו אלינו, ולא שמקרבינו אליו, כביכול שאנחנו עיקר. ועל דרך זה אמרו רז״ל פרק קמא דסוטה (ה, א): ומסתברא כמאן דאמר ״אני את דכא״, שהרי הניח הקב״ה כל ההרים והשרה שכינתו על הר סיני, ולא גבה הר סיני למעלה.]  [324:  לשון מליצה מהפסוק בשמואל א' כו, יד.]  [325:  מכות כב ע"ב.]  [326:  סנהדרין ג ע"ב.] 

גם מ"ש[footnoteRef:327] דעד"ז אמר הפסוק[footnoteRef:328] "אשר לו אלוה"ים קרובים אליו" שאנחנו עיקר וכו' לא 
 שמיעא לי פלוגתא לא סבירא ליה דכונת הכתוב וודאי שבמקום גדולתו שם היא ענוותנותו ובא אצלנו ותקרב איתנו ביתר שאת, אבל הוא עיקר ואנחנו הטפלים גם היא דפרק קמא דסוטה שהביא ה"נ שמרוב ענוותנותו יתברך בא בכבודו ובעצמו אצל הטפל, אבל לאו משום שהטפל עיקר וכו' דאיפכא מסתברא. 	 [327:  הנחלת יעקב.]  [328:  דברים ד, ז.] 

[ב] רש"י בד"ה ייטב לי בעבורה, שיתנו לי מתנות ע"כ, נ"ב יש מקשים שהרי "שונא תנות 
 יחיה" והיאך נתרצה בזה איש קדוש כאברהם אבינו עליו השלום, ונראה כדי לקיים הא ד"ואכלת את שלל אויביך", וליכול מדיליה וליחוך עלוה.	

וַיְנַגַּע יְהֹוָה אֶת פַּרְעֹה נְגָעִים גְּדֹלִים וְאֶת בֵּיתוֹ עַל דְּבַר שָׂרַי אֵשֶׁת אַבְרָם (בראשית יב, יז).	

"וינגע ה' את פרעה נגעים גדולים ואת ביתו" וכו' ע"כ, י"ל אם פרעה חטא בני ביתו מה 
 עשו, ואם תאמר על שלא מיחו, הרי הם גם כן לא ידעו שהיו סוברים שהיתה אחותו ממש, ואפשר דהאי ביתו דקאמר אלו שרי פרעה משום "ויהללו אותה אל פרעה" עד שלקחה וגרמו צער לאותו צדיק וצדקת, והם היו גרמא בנזיקין ע"ד[footnoteRef:329] לאו עכברא גנב וכו', ואף שפרש"י הללוה ביניהם, לומר הגונה זו למלך ע"כ, מכל מקום הקול נשמע לפרעה מה שאמרו ומשום הכי אמר הפסוק אחרי זה "ותוקח האשה בית פרעה" ופשיטא שהם היו הסיבה.	 [329:  גיטין מה ע"א.] 

[bookmark: שילה105]וראיתי להרב שפתי חכמים שכתב דיש מקשים היאך אברהם רוצה להכשילם באיסור אשת 
 איש, ותירצו שיאמר שהיא אשת איש ובעלה במדינת הים וכו' ע"ש, ולע"ד שזה דוחק דאי משום זה לא יגעו בה אם כן מהיכא ייטב לו בעבורה שיתנו לו מתנות כמו שפרש"י, והנכון יותר דהעיקר דסמך על הנס ובוודאי לא יגעו בה אבל לקיחה בעלמא תולקח וע"י אותה הלקיחה ייטב לי כמו שהיה לבסוף "ולאברם היטיב בעבורה", ואף שאמרו ז"ל אין סומכים על הנס וכו מכל מקום הכא "ויהיה רעב בארץ" הוכרח במעשה זה וההכרח אם לא ישובח לא יגונה, והיכא דשכיח היזיקא ורעב גדול שאני, וגם שלא יהרגוהו תכף מיד אם יאמר אשתו כמ"ש "וחיתה נפשי בגללך" ובכהי גוונא יש לסמוך על הנס, ומה שלא אמר אשתו ויסמוך על הנס שוודאי לא תגע בו יד כבר כתבתי לעיל הטעם, ועוד י"ל דהוכרח בזה כדי שבלקיחה זו לפי שעה יתנו לו מתנות, אבל אם יאמר אשתו ולא תולקח לבית פרעה לא הוה ליה מתנות.	
וַיֵּלֶךְ לְמַסָּעָיו מִנֶּגֶב וְעַד בֵּית אֵל עַד הַמָּקוֹם אֲשֶׁר הָיָה שָׁם אָהֳלֹה בַּתְּחִלָּה בֵּין בֵּית אֵל וּבֵין הָעָי 
 (בראשית יג, ג).	
רש"י בד"ה וילך למסעיו, ד"א בחזרתו פרע הקפותיו ע"כ[footnoteRef:330], נ"ב יש מקשים דאמאי תחילה 
 לא פרען, וגם היאך הניחו אותו המוכרים לילך קודם שפרען, ונראה דמהא לא אירייא דאפשר דמתחלה כך התנה עמהם לזמן עד שיחזור וגברא רבא מהימנא כאברהם אבינו ע"ה כל העולם מאמינין אותו שצדיק חונן ונותן, שוב ראיתי להרב דבק טוב שדייק מעין זה דהיאך שייך אחד כאברהם אבינו ע"ה לא הוה ליה לשלם אושפיזא, ותירץ משום ששנת רעבון היה לא רצה להראות עצמו שהוא עשיר שלא יגזלו הבני אדם ע"ש.	 [330:  רש"י בד"ה למסעיו. כשחזר ממצרים לארץ כנען, היה הולך ולן באכסניות שלן בהם בהליכתו למצרים, למדך דרך ארץ שלא ישנה אדם מאכסניא שלו. דבר אחר, בחזרתו פרע הקפותיו (ב"ר מא, ג.).] 


וְהֶאֱמִן בַּיהֹוָה וַיַּחְשְׁבֶהָ לּוֹ צְדָקָה (בראשית טו, ו).	
רש"י בד"ה ויחשבה לו צדקה, הקב"ה חשבה לאברהם וכו' ע"כ, נ"ב אפשר דמש"ה קרינן 
 לה "ויחשביה" ר"ל ויחשוב זה לצדקה, ומ"ש "והאמין בה' " ר"ל לשם שמים על שיזכה לקיים מצות פו"ר ולא משום ענין אחר ולכן ויחשבה לו צדקה, א"נ משום שהבטחה הנאמר ע"י השי"ת אפשר שיחזור דליכא הכזבת נביא, אבל בכאן האמין דעכ"פ מתקיימת משום ששינה מזלו ועשה דינו כרבים במדת צדקה וחסד, וגם ההבטחה היתה בסתם בלי שום תנאי, וכי פרוש זה אפשר דהאי "ויחשבה" קאי נמי לאברם דקא יהיב טעם לאמונה זו.	

וַיִּקַּח לוֹ אֶת כָּל אֵלֶּה וַיְבַתֵּר אֹתָם בַּתָּוֶךְ וַיִּתֵּן אִישׁ בִּתְרוֹ לִקְרַאת רֵעֵהוּ וְאֶת הַצִּפֹּר לֹא בָתָר 
 (בראשית טו, י).	
"ויבתר אותם בתוך". פירש"י דקאי אאומות העולם וכו' ע"ש[footnoteRef:331] ולפי ד"ק נראה דכוונת 
 אומרו "ויתן איש בתרו לקראת רעהו" ר"ל שיהיו מתגברין זה על זה הם בהם שטן ביניהם, אבל "ואת הצפור לא בתר"[footnoteRef:332] רמז לישראל שיהיה שלום ביניהם כמו ברכה שבירך ה' את עמו בשלום, וגם מילת "בתר" הוא 'תבר' שלא יהיה בהם שבר ופירוד לבבות זה עם זה, ואפשר להסביל זה בדברי רש"י ז"ל שכתב רמז על אומות העולם שיהיו כלין והולכין ע"כ, והיינו ע"י השנאה והמלחמה והפירוד לבבות שביניהם אבל ישראל יהיו קיימים לעולם על ידי השלום וזש"ה "שלום רב לאוהבי תורתך"[footnoteRef:333] אלו ישראל "ואין למו מכשול" כמו אומות העולם.	 [331:  רש"י בד"ה ויבתר אתם. חלק כל אחד לשני חלקים. ואין המקרא יוצא מידי פשוטו, לפי שהיה כורת ברית עמו לשמור הבטחתו להוריש לבניו את הארץ, כדכתיב ביום ההוא כרת ה' את אברם ברית לאמר וגו', ודרך כורתי ברית לחלק בהמה ולעבור בין בתריה, כמה שנאמר להלן העוברים בין בתרי העגל (ירמיה לד, יט.), אף כאן תנור עשן ולפיד אש אשר עבר בין הגזרים, הוא שלוחו של שכינה שהוא אש.]  [332:  רש"י ואת הצפור לא בתר. לפי שהאומות עובדי כוכבים ומזלות נמשלו לפרים ואילים ושעירים, שנאמר סבבוני פרים רבים וגו' (תהלים כב, יג), ואומר האיל אשר ראית בעל הקרנים, מלכי מדי ופרס (דניאל ח, כ.), ואומר הצפיר והשעיר, מלך יון. וישראל נמשלו לבני יונה, שנאמר יונתי בחגוי הסלע (שיר השירים ב, יד.), לפיכך בתר הבהמות, רמז על האומות שיהיו כלין והולכין, ואת הצפור לא בתר, רמז שיהיו ישראל קיימין לעולם.]  [333:  תהלים קיט, קסה.] 


וְגַם אֶת הַגּוֹי אֲשֶׁר יַעֲבֹדוּ דָּן אָנֹכִי וְאַחֲרֵי כֵן יֵצְאוּ בִּרְכֻשׁ גָּדוֹל (בראשית טו, יד).	
"וגם את הגוי אשר יעבודו דן אנכי" וכו' ע"כ, י"ל מאי מלת "את" דקאמר ואפשר שיובן 
 ע"פ מ"ש א' מן התירוצים שאמר בתשלום הקץ דהקב"ה עם חייליו כביכול ירד למצרים והשכינה שהיתה עמהם בגלות השלימה החשבון ע"כ, והיא גופא רמז בעיקר הגזירה באומרו "את הגוי" ר"ל עם אותו הגוי "דן אנכי" שאני בעצמי אהיה עמכם בגלות ולכן אלהים חשבה ופטמה לחצאין[footnoteRef:334], ואפשר דהיא גופא מ"ש השי"ת למשה רבינו עליו השלום "אהיה שלחני עליכם"[footnoteRef:335], ואמרו ז"ל אהיה עמהם בגלות והדברים מכוונים להאמור כדי לדלג על הקץ, ומ"ש קודם "אהיה אשר אהיה" ר"ל דגם בגלויות אחרים כן אעשה, והיינו דרמז הכתוב באומרו "אני ה' בעתה אחישנה"[footnoteRef:336], ואז"ל זכו אחישנה ור"ל ע"י שכביכול יושב בגלות עם עמו והיינו אומרו "אני ה' "[footnoteRef:337], וז"ש ג"כ "בכל צרתם לו צר"[footnoteRef:338] אז מיד "ומלאך פניו הושיעם" והיינו שאמר המשורר "עמו אנכי בצרה"[footnoteRef:339] אז "אחלצהו" מן הגלות "ואכבדהו", וכאמור ואפשר שזהו שרמז המגיד באומרו ברוך שומר הבטחתו לישראל שהקב"ה מחשב את הקץ וכו' ור"ל שאיהו גופיה כביכול ע"י ש"עמו אנכי בצרה" נחשב שפיר לתשלום הקץ ודייק ואמר "הבטחתו" משום דקושטא קאי מ"ש בהבטחה "וגם את הגוי אשר יעבודו דן אנכי" היתה דעתו דעת עליון ע"ז ואייתי ראיה מהאי קרא גופיה שהכוונה בו כדאמרן, ואפשר שז"פ ג"כ היא שעמדה לאבותינו ולנו וכו' ור"ל שכינת עוזנו ע"י ש"בכל צרתם ל"ו צר" היי תנא דמסייע לן ומנכה מן קץ הגלות ונצא בכי טוב, וזה הדין בכל הגליות שהקב"ה מצילנו מידם קודם הזמן בהאי טענה רבה, וז"ש ג"כ בפרשת בחוקתי[footnoteRef:340] "ואף גם זאת בהיותם בארץ אויביהם לא מאסתים ולא געלתים לכלותם" וכו' ר"ל ששכינת עוזנו יושב עמנו בגלות חס ושלום, ופירוש "לכלתם" ע"ד שאמרו בזהר לכלתם כתיב והיינו שסיים "כי אני ה' אלהיהם" ר"ל שעמו אנכי בצרה, ותכיות הענין הוא שבזמן שאדם מצטער שכינה אומרת קלני מראשי וכו' ואפילו על הרשעים כ"ש בצדיקים, וזהו חשיב הגלות כלפי גבוה משום דנפש האב ונפש הבן אחד היא ואפשר דזש"ה "ישראל נושע בה' "[footnoteRef:341] והיינו בגלות מצרים וגם תשועת עולמים בגאולה בתרייתא כן יהיה, וכאמור וזהו הרמז ג"כ באומרו "כימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות"[footnoteRef:342].	 [334:  ר"ל קצב זמנה.]  [335:  שמות ג, יד.]  [336:  ישעיהו ס, כב.]  [337:  שם.]  [338:  ישעיהו סג, ט.]  [339:  תהלים צא, טו.]  [340:  ויקרא כו, מד.]  [341:  ישעיהו מה, יז.]  [342:  מיכה ז, טו.] 



וַיֹּאמֶר אֱלֹהִים אֶל אַבְרָהָם שָׂרַי אִשְׁתְּךָ לֹא תִקְרָא אֶת שְׁמָהּ שָׂרָי כִּי שָׂרָה שְׁמָהּ (בראשית יז, 
 טו).	
"כי שרה שמה וברכתיה" וכו' אפשר שנקראת שרה שהיא במספר קטן עם ג' אותיות י"ג[footnoteRef:343] 
 כנגד י"ג שבטים שיצאו מבן בנה ד"אפרים ומנשה כראובן ושמעון יהיו לי"[footnoteRef:344], והיינו אומר "וברכתיה" "ששם עלו שבטים שבטי יה"[footnoteRef:345] שנתברכו בשם י"ה וגם שם יעקב עם הכולל הוא י"ב[footnoteRef:346] ע"ש, י"ב שבטים שיצאו ממנו וגם שם ישראל במספר קטן עם האותיות הם י"ג[footnoteRef:347] לרמוז מ"ש אפרים ומנשה כראובן ושמעון יהיו לי ויהיו י"ג.	 [343:  ש (3)+ר (2)+ה (5)+3=13.]  [344:  בראשית מח, ה.]  [345:  תהלים קכב, ד.]  [346:  י (1)+ ע(7)+ק(1)+ב(2)+1=12.]  [347:  י(1)+ש(3)+ר(2)+א(1)+ל(3)+3 (3 אותיות)=13] 


וְאַבְרָהָם בֶּן תִּשְׁעִים וָתֵשַׁע שָׁנָה בְּהִמֹּלוֹ בְּשַׂר עָרְלָתוֹ (בראשית יז, כד).	
"בהמול בשר ערלתו" רש"י ישן נטל אברהם חפץ וכו' ע"ש[footnoteRef:348], נ"ב ולפ"ז האי בהמולו 
 קאי על אברהם גופיה שהוא על עצמו, וגם אפשר דקאי על הקב"ה שסייעו "וכרות עמו ברית" לכן אמר "בהמולו" וחוזר על כביכו"ל[footnoteRef:349].	 [348:  נטל אברהם סכין, ואחז בעורלתו ורצה לחתוך, והיה מתיירא שהיה זקן, מה עשה הקב"ה שלח ידו ואחז עמו, שנאמר "וכרות עמו הברית" לו לא נאמר, אלא עמו, בראשית רבה, רש"י ישן.]  [349:  הקב"ה.] 


בְּעֶצֶם הַיּוֹם הַזֶּה נִמּוֹל אַבְרָהָם וְיִשְׁמָעֵאל בְּנוֹ (בראשית יז, כו).	
[bookmark: שילה78]"בעצם היום הזה נימול אברהם" פירש הרב נחל קדומים משם המפרש שהוא בגיאמטריה 
 י"ה וכו' ע"ש[footnoteRef:350], ולכאורה י"ל שהרי קי"ל שמילה שלא בזמנה אינה דוחה לא יום הכיפורים ולא שבת, ואפשר משום שזה הוא תחילת ציווי של הקב"ה היה חשיב בזמנה ממש ודוחה אפילו יום הכיפורים וכדי שלא לעבור על המצות.	 [350:  בעצם היום הזה נימול אברהם. 'בעצם היום הזה נימול' בגימטריא (416+ הכולל) יו"ם הכפורי"ם (417) ובכל שנה נראה דם מילתו לפני הקב"ה כדם קרבנות ומכפר על עונותיהם של ישראל של כל ימות השנה, ולכך מן "ויהי אברהם בן תשעים ותשע" בפרשת מילה (ועד סוף הפרשה) שנ"ה (355) תיבות כמנין הכפורי"ם (356) שמכפר על כל ימות השנה. רבינו מהר"א מגרמיזא ז"ל:] 



[bookmark: _Hlk182502731][bookmark: שילה7]פרשת וירא	
וַיֵּרָא אֵלָיו יְהֹוָה בְּאֵלֹנֵי מַמְרֵא וְהוּא יֹשֵׁב פֶּתַח הָאֹהֶל כְּחֹם הַיּוֹם (בראשית יח, א).	
רש"י בד"ה כחם היום, הוציא הקב"ה חמה מנרתיקה וכו' ע"כ, נ"ב כתב הרא"ם דא"כ 
 'בחום היום' מיבעי ליה[footnoteRef:351], וכתב הנחלת יעקב דאין זה דיקדוק, ולי נראה, דאי סלקא וכו' ע"ש[footnoteRef:352], ולע"ד הא נמי אינו כל כך הכרח דהא דלא הקדים, אפשר לומר דמתחילה סבר לה שיבואו מעצמן האורחים, והיה מידי עוברם על אם הדרך יבואו אליו וידרשו בשלומו כדרך על הארץ, ואז יקביל אותם בסבר פנים יפות וכמו שעשו באלו וכמנהג הטוב כל הימים וכנודע לכולי עלמא כי ביתו פתוח לרווחה, וכשראה שלא עבר עליו שום אדם אז תמה על המראה ומה' יצא, ולכן הנראה לע"ד דדיוקא דרש"י הוא דאם איתא שבא להורות על הזמן הוה ליה למימר קרא 'בחצי היום' דהא כחום היום ו' שעות כמ"ש במדרש, וא"כ למה הוצרך לזה דאנא ידענא דחום היום הוא בו' שעות, ואם היה אומר בחצי היום הוה משמע זה דחום היום הוא, אלא לאו שבא לרמוז דאותו היום חמימות שלו היא משונה ויתרה מחום של שאר הימים, והיינו שהוציא הקב"ה חמה מנרתיקה וכו' ולהכי אמר כחום דייקא.	 [351:  פרק השוכר את הפועלים ופרש"י הזריח החמה בכח כדי שלא יהיו עוברי דרכים מצויים וכל זה כדי שלא להטריחו בהשתדלות האורחים, דאל"כ בחם היום מיבעי ליה מאי כחם, כחם אותו היום הידוע דכתיב ביה "הנה יום בא לה' בוער כתנור" בב"ר ופי' מנרתקה דרך משל כאלו גוף השמש נתון בתוך תיק ומשם מאיר לעולם ובאותו יום הוציאו מנרתקו והזריחו בכח.]  [352:  והראות השם אליו, הוה ליה למימר ׳בחום היום׳. ואין זה דיוק (פירוש על נחלת יעקב- מכיון שהגמרא (שלהלן) דייקה - מדלא כתב ׳כחם השמש׳ אלא ״כחם היום״ משמע שמדובר על שעה ששית של היום, למדנו מגמרא זו שמעצם ציון המילים ״כחם היום״ יש משמעות של זמן). ולי נראה, דאי סלקא דעתך דבא להורות על הזמן, הוה ליה לאברהם להקדים את עצמו״ לישב פתח האהל אם יש עובר ושב ויכניסם בביתו, דהא אמרינן בפרק תפלת השחר (ברכות כז ע"א) ובב״ר (מח, ח) ״כחום היום״ - ו׳ שעות, ״וחם השמש״ (שמות טז,כא) ־ ארבע שעות, ואילו זמן סעודה הוא בארבע שעות, כדאמרינן פ״ק דשבת (י,א) ופ״ק דפסחים (יב,ב) ובשאר דוכתי תלמוד, על כרחך לומר, דלא בא להורות הזמן אלא להורות הטעם על ישיבת אהל.] 

רש"י (שם) בד"ה כחם היום. הוציא הקב"ה חמה מנרתיקה שלא להטריחו באורחים (בבא 
 מציעא פו:), ולפי שראהו מצטער שלא היו אורחים באים, הביא מלאכים עליו בדמות אנשים.	
רא"ם בד"ה ולפי שראהו מצטער וכו' ושמא י"ל וכו' ע"ש[footnoteRef:353], נ"ב ולכאורה אין טעם זה 
 מספיק כל כך דלמה צריך בהכרח שיבואו בדמות אנשים, דהרי מצינן בנביאים גבי מנוח ואשתו שלא היה דרכם להראות אליהם מלאכים ובא אליהם בדמות מלאך, וה"נ הוה ליה למיעבד הכי, ולכן אפשר לע"ד לומר דהיינו טעמא משום שרצו לנסות את אנשי סדום אגב אורחייהו אם הם עומדים במרדם וכדפרש"י לקמן בפסוק[footnoteRef:354] "טרם ושכבו אנשי העיר אנשי סדום" כך נדרש בבראשית רבה ואנשי העיר היו בפיהם של מלאכים שהיו שואלים ללוט מה טיבם ומעשיהם, והוא אמר להם רובם רשעים, עודם מדברים בהם אנשי סדום נסבו על הבית וכו' ע"כ, ואם כן נוכל לומר דאל סיבה זאת באו בדמות אנשים כדי לבדוק אנשי העיר, ואף שכבר ידועים כדי להוסיף על חטאתם פשע וכפירש"י בפסוק "עוד מי לך פה"[footnoteRef:355], ומדרש אגדה מאחר שעשו נבלה כזאת מי לך פתחון פה ללמד סניגורייא עליהם, שכל הלילה היה מליץ עליהם טובה, קרי ביה מי לך פה עכ"ל, ומזה כלתה אליהם הרעה ולהכי לא באו בדמות מלאכי דלא היו מרגישים ורואים אנשי סדום ועושים זאת המעשה.	 [353:  ולפי שראהו מצטער על שלא באו אורחים בביתו הביא המלאכים כדמות אנשים. אינו רוצה לומר אבל אלו לא היה מצטער על שלא באו אורחים בביתו לא היה מביא מלאכים כלל לא כדמות מלאכים ולא כדמות אנשים, כי הכרח היה שיבואו המלאכים כדי לבשר שרה, אלא הכי פי' שלולי זה היו באים כדמות מלאכים ולא כדמות אנשים, אלא שלפי זה נצטרך לומר שאצל לוט שלא היה מצטער לאורחים הביאם כדמות מלאכים, ואם כן מאי ויעש להם משתה ומאי "רק לאנשים האל אל תעשו דבר" ומאי "ויאמרו אליו איה האנשים אשר באו אליך" והלא המלאכים אינם אוכלים ורואים ואינם נראים, ושמא י"ל דגבי אברהם שדרכו להראות אליו מלאכים צריך לתת טעם למה באו עתה כדמות אנשים, אבל גבי לוט שאין דרכו להראות אליו מלאכים צריך שיבוא אליו כדמות אנשים, אך קשה מב"ר דמפרש גבי "ויבאו שני המלאכים" שנראו לו כדמות מלאכים.]  [354:  בראשית יט, ד.]  [355:  שם פסוק יב בד"ה ובניך.] 

ועוד כתב הרא"ם ז"ל אך קשה מבראשית רבה דמפרש גבי "ויבואו ב' המלאכים" שנראו לו 
 כדמות מלאכים ע"כ, וכתב הקשה לקמן[footnoteRef:356] בפרשה זו בד"ה ואצל לוט קראם מלאכים וכו' וסיים בה ולא ידעתי מה יעשו בפסוק "ויעש להם משתה ולאנשים האל אל תעשו דבר" ע"ש.	 [356:  הרא"ם.] 

ולע"ד אפשר לומר בדוחק דמ"ש בבראשית רבה נראו לו כדמות מלאכים לאו בתחילת 
 ביאתן אצלו הוא, דהא מקרא מלא כתיב "ויעש להם משתה" אלא בסוף בשעה שהכו בסנורים לאנשי סדום והגידו לו שבאו להפוך את סדום בשליחות הקב"ה, פשיטא שאז הרגיש לוט שהם מלאכי ה' והם נתלבשו רוחנית והראו עצמן שהם מלאכים, וגבי אברהם אבינו עליו השלום כתיב ביה "ואברהם הולך עמם לשלחם" ופרש"י ללוותם דסבור עדיין שהם אורחים, וכתב הרא"ם שם דלא תאמר ממה שריפו אותו ובישרו לשרה הרגיש שהם מלאכי ה', אלא סבר שאנשים נביאים היו ע"ש[footnoteRef:357], ואם כן גבי אברהם אבינו עליו השלום מתחילה ועד סוף לא ידע בהם אלא שהם אנשים, מה שאין כן גבי לוט י"ל דאח"כ הרגיש דלית לן גילוי והוכחה מהכתוב בהפך, ומ"ש נראה לו כדמות מלאכים ע"ש סופו אמר, ור"ל דכיון דסוף סוף הרגיש בהם שהם מלאכי ה' לכן קראם הכתוב מתחילה "ויבואו ב' המלאכים".	 [357:  לשלחם ללוותם כסבור אורחים הם. אף על גב דבלאו קרא דלשלחם ידענו שבחזקת אורחים היו אצלו ומכאן למדו שגדול הכנסת אורחים מהקבלת פני שכינה דאם לא כן למה הביא להם לאכול ולמה נתן להם לרחוץ רגליהם ופרש"י כסבור ערביים הם מכל מקום אי לאו קרא דלשלחם שאחר הבשורה והרפואה ה"א שעל ידי הרפואה והבשורה הרגיש בהם שהם מלאכים קמ"ל מקרא דלשלחם דעדיין סבור היה שהם אורחים אנשים נביאים שלוחי השם לו ולשרה.] 

ואגב חזי היית להנחלת יעקב דכתב על דברי הרא"ם הנזכר בד"ה ללוותם וכו' ולא נהירא 
 דהוה ליה למימר כסבור אנשים הם וכו' ע"ש[footnoteRef:358], ולא ידעתי למה דחה דברי הרא"ם בזה שהרי איהו קאי אליבא דרש"י שפירש שהלך עמם ללוותם, דמשמע ליה דאין חילוק בין האי לישנא ל"וישלחם יצחק" דב' משמעותם לשון לויה ואם רוצה להשיב ע"ז אין תלונתו על הרא"ם כי אם על פרש"י, וגם דמאי נפקא מינא בזה דאיך שיהיה הכוונה אחד הוא דמדעבד הכין כדברים האלה מוכח דלא הרגיש כלל שהם מלאכי ה' והוא גופה קא מפרש הגאון לדברי רש"י ולא נכנס בזה אם הלך ללוותם או להראות להם דרכם, ועוד דבכלל ר'[footnoteRef:359] מנה דבשתא' לשיטתך שהלך להראות הדרך מוכרח נמי גם עשה לה לויה, וגם דמעיקרא אין דיוקו דיוק בין אורחים לאנשים דהכל אחד באופן דדבריו אינם מובנים בזה.	 [358:  ולא נהירא, דהוה ליה למימר ׳כסבור אנשים הם׳, ומדקאמר ׳אורחים׳, הכי פירושו, דהוה ליה למימר ׳וישלחם אברהם׳ דהוא לישנא דלויה, כמו ״וישלחם יצחק״ (להלן כו,לא), וכמו ״וישלחו אותו ואת כל אשר לו״ (לעיל יב,כ), ומדקאמר ״הולך עמם לשלחם״ על כרחך שהלך עמהם להראותם "הדרך ילכו בה״, לפי שהיה סבור אורחים הם מארץ רחוקה ולא עבדו עדיין הזאת.]  [359:  מאתים. כלומר כלול בזה.] 


וַיִּשָּׂא עֵינָיו וַיַּרְא וְהִנֵּה שְׁלֹשָׁה אֲנָשִׁים נִצָּבִים עָלָיו וַיַּרְא וַיָּרָץ לִקְרָאתָם מִפֶּתַח הָאֹהֶל וַיִּשְׁתַּחוּ 
 אָרְצָה (בראשית יח, ב).	
רש"י בד"ה והנה ג' אנשים וכו' א' לבשר את שרה וכו' ע"ש[footnoteRef:360] וכו', נ"ב כתב הרא"ם דאם 
 לא כן ג' למה ע"כ, וכתב הנחלת יעקב ואין לפרש וכו' ע"ש[footnoteRef:361], ולע"ד קצת קשה דאי בשביל האורחים לא אירייא כל כך, דאם היה בא אפילו א' בלבד הרי הוא מתעסק עמו ולא יהיה מצטער דאין חילוק כל כך בין א' לב' דכמעט אידי ואידי חד שיעורא הוא והכל הוי מצות הכנסת אורחים. ונראה דהרא"ם גופיה לא חש להכי ממ"ש בדיבור שאחרי זה[footnoteRef:362]: וליכא מימר בחד סגי דאין מלאך א' וכו', דמשמע דאי לאו הכי טעמא הוה שפיר סגי בחד והוה נפיק ידי חובה מצות הכנסת אורחים כהוגן, וראיתי להנחלת יעקב שדחה דברי הרא"ם הנזכר ופירש דברי רש"י דאי מלאך א' עושה ב' שליחויות ליסגי בב' משום האורחים וכו'[footnoteRef:363]. ולע"ד אין בזה כדאי לדחות דברי הגאון והרא"ם ז"ל נימוקו עמו, ומ"ש עוד הנחלת יעקב לישב קושיית הרא"ם מ"ש דבב' סגי וכו', אינה מיושבת שפירש דאי בשביל שלא יצטער על אורחים פשיטא דסגי ליה בב' כמ"ש איהו גופיה בתחילה והאמת עם הרא"ם שכתב עלה דצריך עיון.	 [360:  אחד לבשר את שרה, ואחד להפוך את סדום, ואחד לרפאות את אברהם, שאין מלאך אחד עושה שתי שליחות (ב"ר נ, ב.), תדע לך שכן, כל הפרשה הוא מזכירן בלשון רבים, ויאכלו, ויאמרו אליו, ובבשורה נאמר ויאמר שוב אשוב אליך, ובהפיכת סדום הוא אומר כי לא אוכל לעשות דבר לבלתי הפכי, ורפאל שרפא את אברהם הלך משם להציל את לוט (ב"ר שם), הוא שנאמר ויהי כהוציאם אותם החוצה ויאמר המלט על נפשך, למדת שהאחד היה מציל.]  [361:  כתב הרא״ם: רא"ם לא כן, שלשה למה לי ע״כ. (הנחלת יעקב-) ואין לפרש אלא תיסגי ליה בחד, דהא הוצרך להביאם שלא יצטער על האורחים, אלא הכי פירושו, תיסגי ליה בתרי או ביותר משלשה.]  [362:  כתב הרא״ם: פירוש, ליכא למימר בחד סגי, דאין מלאך אחד עושה שתי שליחויות ע״כ (בד"ה שאין מלאך אחד עושה שתי שליחויות).]  [363:  אלא רצה לומר, דאי מלאך אחד עושה שתי שליחויות, ליסגי בתרי שיהיו אורחים, וגם אחד מהן יעשה השליחויות, ומכל מקום קשה, תיסגי בתרי, אחד לבשר ואחד לרפאות, ואעפ״י שהוצרך להפוך את סדום ולהציל את לוט, מכל מקום אלו ילכו לסדום, לא מיבעיא לתירוץ ראשון שבתוספות פרק הפועלים (ב״מ פו,ב) דדוקא במקום אחד אין עושה שתי שליחויות, אבל כשהלך משם לסדום אז הותחלה שליחות אחרת וכו'.] 




יֻקַּח נָא מְעַט מַיִם וְרַחֲצוּ רַגְלֵיכֶם וְהִשָּׁעֲנוּ תַּחַת הָעֵץ (בראשית יח, ד).	
[א] רש"י בד"ה יוקח נא, ע"י שליח וה' שילם לבניו ע"י שליח שנאמר וכו'[footnoteRef:364] ע"כ, נ"ב 
 כתב על זה הנחלת יעקב תמוה בעיני דזה הפסוק נאמר בפרשת חקת והוא לפורענות וכו' ע"ש[footnoteRef:365], ולע"ד דאין כאן תימה כל כך דהא בין מפסוק זה ובין מאידך קרא הראיה אחת היא דמצינן ששילם השי"ת בענין זה ע"י שליח, ומה לי אם היה לפורענות או לברכה כיון שסוף סוף לא היה אלא ע"י שליח ואין להקפיד בזה אם הביא קרא אחר היכא דהראיה עולה שפיר, וכן ראיתי שמתרצים כן בעד הרמב"ם דלפעמים ג"כ יביא קרא אחרינא, וגם אפשר שראו במדרש אגדה לחז"ל שהביאו לאידך קרא והכל א'.	 [364:  על ידי שליח, והקב"ה שלם לבניו על ידי שליח, שנאמר "וירם משה את ידו ויך את הסלע" (במדבר כ, יא).]  [365:  תמיה בעיני, דזה הפסוק נאמר בפרשת חקת, והוא לפורענות, ואילו בפרק הפועלים (ב״מ פו,ב) הביאו פסוק האמור בפרשת בשלח (שמות יז,ו) ״והכית בצור ויצאו ממנו מים ושתה העם״, והוא פסוק של ברכה, שזהו בארה של מרים, כדמסיים התם בשם תנא דבי ר״י, וכן פירש רש״י גופיה התם, וכן בב״ר (מח,י) הביא פסוק ״עלי באר ענו לה״ (במדבר כא,יז), שהוא גם כן פסוק של ברכה. ועוד קשה (קושיה שניה), למה הביא זה הדרוש כל עיקר בפירושו, והוא אינו צורך לפשוטו של מקרא.] 

ולעניין קושיה ב' שהקשה לא אירייא דהא נמי היא צורך שפירש לפשוטו של מקרא דבא 
 לאשמועינן דמ"ש "יוקח נא" ע"י שליח וסיים עלה דבעבור זה ג"כ שילם לבניו ע"י שליח, ותו דאף לפי שיטתיה דכל כי הא אינו פשוטו של מקרא לא אירייא דהרי מצינן הרבה פעמים שאחר שמפרש הפשט אומר ומדרשו וכו'. הרי שמביא אף מי שאין צורך לפשוטו והכא נמי כן, ואם לדקדק בזה.	
[ב] רש"י בד"ה "ורחצו רגליכם, כסבר שהם ערבים וכו' אבל לוט וכו'[footnoteRef:366] ע"כ, נ"ב כתב 
 הנחלת יעקב וקשה לן וכו' ע"ש[footnoteRef:367], ולע"ד אפשר דגם רש"י ז"ל אין כוונתו להרכיב ב' יחד דלפי שסבר שהם ערביים דוקא חשש לכך משום שהערביים משתחוים לאבק רגליהם ולא שאר אומות, אלא מתחילה אמר דברי הש"ס דפרק הפועלים שאמרו כן להדייא כסבור שהם ערביים וסיים עלה דחשש דשמא משתחוים לאבק רגליהם כמו שאר האומות שנוהגים בעבודה זו והקפיד וכו', באופן דכמו שנאמר בעד חז"ל בימא דכן הוא כוונת רש"י דרב לא אמרה מעצמו. וגם י"ל בשפירש קא דייק רש"י בהא דאין לומר כלל דלוט ג"כ היה מקפיד, דהרי פרש"י לקמן בד"ה אל תביט אחריך, אתה הרשעת עמהם ומשום אברהם אתה ניצול דמ"ש וגם שזכה להיות מדייני סדום, וכיון שכן שהרשיע עמהם ואינו כדאי מוכרח דמ"ש "לינו ורחצו" משום שלא היה מקפיד ולא כאברהם אבינו עליו השלום.	 [366:  כסבור שהם ערביים, שמשתחוים לאבק רגליהם, והקפיד שלא להכניס עבודת אלילים לביתו (בבא מציעא פו:), אבל לוט שלא הקפיד, הקדים לינה לרחיצה, שנאמר ולינו ורחצו רגליכם.]  [367:  קשה לי על הרב, דלמא לוט נמי היה מקפיד, והא דאמר ״לינו ורחצו״ (להלן יט,ב) לפי שלא נדמו לו כערביים, ונהי דלא נדמו לו כמלאכים, דהא נתן להם מים לרחוץ רגליהם ועשה להם משתה ומצות אפה, מכל מקום אפשר לומר שנדמו לו כשאר האומות. בשלמא על הב״ר לא קשה, דאיכא למימר דלא סבירא ליה הא דכסבור שהם ערביים, כדאיתא בהדיא פרשה מח (ט): אחד נדמה לו בדמות סדקי, ואחד ברמות נווטי, ואחד בדמות ערבי, ע״כ, וממילא דסבירא ליה דלאו דוקא ערביים, אלא כל האומות משתחוים לאבק רגליהם, לפיכך שפיר קאמר ׳אבל לוט׳, דנהי דלא נדמו לו כערביים, מכל מקום גם שאר אומות משתחוים לאבק רגליהם, והוה ליה ללוט להקדים רחיצה ללינה, כמו אברהם, שאחד נדמה לו כסדקי ואחד כנווטי, ובגמרא פרק הפועלים (ב״מ פו,ב) דאמור כסבור שהם ערביים, לא סיים ׳אבל לוט׳, אבל הרב שהרכיב שתיהן יחד קשה.] 

[ג] רש"י בד"ה תחת העץ, תחת האילן ע"כ, נ"ב עיין מ"ש הרא"ם, וכתב הנחלת יעקב 
 ואפילו הכי צריך למודעי מאי נפקו להרב בזה וכו' ותירץ ע"ש[footnoteRef:368], ולע"ד דהנפקותא כך היא דבשלמא אם תאמר דפירוש תחת האילן משום הכי היה אומר להם שישענו וינוחו תחת צל האילן ולא יזיק להם חום השמש, אבל אם נאמר דפירוש עץ תלוש מה זה שאמר להם שישבו על העצים כחום היום שאדרבה קשה להם זה שלא ר"ל להכניסם אלא לאוהל כדרך מכניסי אורחים.	 [368:  כתב הרא״ם: מלת ״תחת״ מוכחת שהוא אילן, דאי עץ תלוש הוא, הוה ליה למימר ׳שבו על העץ׳, ע״כ. ואפילו הכי צריך למודעי, מאי נפקותא להרב בזה אם הוא אילן או עץ תלוש. ונראה לי ליישב, דהרב נמשך אחר הב״ר (מח,י), דאיתא התם: אתה אמרת ״והשענו תחת העץ״, חייך שאני פורע לבניך ״פרס ענן למסך ״ (תהילים קה,לט), ע״כ, הרי דסבירא ליה שהעץ היה כמו סוכה, והיינו אילן, ואע״פ שהרב לא הביא זה המדרש בפירושו, מכל מקום כבר הביא תחלת המדרש ״יוקח נא מעט מים״ וכו׳.] 

אי נמי אפשר לומר כמ"ש ז"ל דאברהם אבינו עליו השלום היתה לו אילן וכל מי שיבוא אצלו 
 מהאורחים היה מעבירם תחת האילן, ומי שיהיה הגון היו חופים עליו ענפי האילן משאין כן אם היה עובד ע"ז, ומזה היה נותן בהם סימן והיא מוצאת מזוהר הקדוש[footnoteRef:369], והביאה הרי"ף בהמאור עיניים בדף ל"ד ע"א ע"ש, ואמטו להכי פירוש ז"ל תחת האילן, והדברים מגיעים ע"פ האמור. 	 [369:  בֹּא רְאֵה שֶׁאַבְרָהָם נָטַע אִילָן בְּכָל מָקוֹם שֶׁדִּיּוּרוֹ שָׁם, וְלֹא הָיָה עוֹלֶה בְּכָל מָקוֹם כָּרָאוּי, פְּרָט לְשָׁעָה שֶׁדִּיּוּרוֹ הָיָה בְּאֶרֶץ כְּנַעַן, וּבְאוֹתוֹ אִילָן הָיָה יוֹדֵעַ מִי שֶׁנֶּאֱחָז בַּקָּבָּ''ה וּמִי שֶׁנֶּאֱחָז בַּעֲבוֹדָה זָרָה. מִי שֶׁנֶּאֱחָז בַּקָּבָּ''ה, הָיָה הָאִילָן פּוֹרֵשׂ עֲנָפָיו וּמְכַסֶּה עַל רֹאשׁוֹ וְעוֹשֶׂה עָלָיו צֵל נָאֶה. וּמִי שֶׁנֶּאֱחָז בַּצֵּל שֶׁל עֲבוֹדָה זָרָה, אוֹתוֹ הָאִילָן הָיָה מִתְעַלֶּה, וַעֲנָפָיו הָיוּ עוֹלִים לְמַעְלָה. אָז הָיָה יוֹדֵעַ אַבְרָהָם וּמַזְהִיר אוֹתוֹ, וְלֹא זָז מִשָּׁם עַד שֶׁנֶּאֱחַז בֶּאֱמוּנַת הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא. וְכָךְ מִי שֶׁהוּא טָהוֹר [ד''א כך] מְקַבֵּל אוֹתוֹ הָאִילָן, וּמִי שֶׁהוּא טָמֵא אֵינוֹ מְקַבֵּל אוֹתוֹ. אָז יָדַע אַבְרָהָם וְהָיָה מְטַהֵר אוֹתָם בְּמַיִם (זוהר מתורגם בראשית דף קב ע"ב).] 




וְאֶקְחָה פַת לֶחֶם וְסַעֲדוּ לִבְּכֶם אַחַר תַּעֲבֹרוּ כִּי עַל כֵּן עֲבַרְתֶּם עַל עַבְדְּכֶם וַיֹּאמְרוּ כֵּן תַּעֲשֶׂה 
 כַּאֲשֶׁר דִּבַּרְתָּ (בראשית יח, ה).	
רש"י בד"ה וסעדו לבכם, אמר רבי חמא[footnoteRef:370] וכו' ע"כ, נ"ב כתב הנחלת יעקב וקשה דהא 
 מפסוק שהביא בנביאים כתיב לשון יחיד וכו' ע"ש הלשון ע"ש[footnoteRef:371]. ולי מה יקרו דבריו בזה שהרי התם בפרק הרואה היתה הדרשה הכי "בכל לבבך" בב' לבבך ביצר הטוב וביצר הרע, וא"כ אף שאין לו אלא לב אחד מכל מקום כיון דכל אחד ואחד אית גביה ב' יצרים חשיב כאילו הוא בב' לבבך, וכיון שכן בכל זימנא שייך לומר איחיד האי לישנא דלבבך. וגם טעמא דעל ג'[footnoteRef:372] שייך לומר לבבכם מהכי טעמא הוא לפי שיש להם ב' יצרים, ואת זו דרש ר"ח משום שכתב מה אין יצר הרע שולט בהם אלא צד טובה בלבד אצלם לא שייך לומר בהם לבבכם, אבל אין הטעם הוא משום שאין דעותיהם שוות וכו' באופן דבענין זה אין חילוק בין יחיד לרבים דבתרוייהו שייך למימר בהו ב' לבבות ומהכי טעמא הוא שאמר בפרק הרואה. ואשכחן מקרא מלא ביחיד כן והוא בדניאל ב'[footnoteRef:373] שאמרו "וְרַעְיוֹנֵי לִבְבָךְ תִּנְדַּע", אך קשה מקרא דשופטים דנקט "סעד לבך". וגם בתורה כתיב ג"כ "ובלב כל חכם לב נתתי חוכמה"[footnoteRef:374], ולא אמר 'ובלבב', ונ"ל דאין לדקדק בזה דזימנין הכי וזימנין הכי, והכא שאני גבי המלאכים דאיכא לתרוצי שפירש נימא דבכוונה מכוונת הוא דנקט כן והיכא דאיכא מידרש דרש"י.	 [370:  בתורה בנביאים ובכתובים מצינו דפתא סעדתא דלבא. בתורה, וסעדו לבכם. בנביאים, סעד לבך פת לחם (שופטים יט, ה). בכתובים, ולחם לבב אנוש יסעד (תהלים קד, טו). אמר רבי חמא, לבבכם אין כתיב כאן, אלא לבכם, מגיד שאין יצר הרע שולט במלאכים (ב"ר מח, יא).]  [371:  וקשה, דהא הפסוק שהביא מנביאים כתיב לשון יחיד ״סעד לבך פת לחם״, והוא בסוף ספר שופטים (יט,ה). ונראה לי, דוודאי באדם יחידי שייך שפיר לומר ״לבך״ ולא ׳לבבך׳, לפי שאין לו אלא לב אחד. ולהכי דרשו השינוי ״ואהבת את ה׳ אלהיך בכל לבבך״ (דברים ו,ה) בפרק הרואה (ברכות נד ע"א) אבל על ב׳ בני אדם שייך לומר ״לבבכם״ לפי שאין דעותיהם שוות, כדאמר פרק ד׳ דסנהדרין (לח,א) ׳בג׳ דברים אדם משתנה מחבירו: בקול במראה ובדעת׳, וטעמא, כדמפרש התם ׳בדעת, מפני הגזלנים והחמסנים (רש״י: אם יודע מה בלב חבירו, יחפש מצפוניו. וידע היכן ממונו), והיינו היצר הרע ששולט בבני אדם, אבל המלאכים שאין להם יצר הרע שוים הם בדעותיהם, לפיכך אפילו שלשה שייך לומר ״לבבכם״. ואע״פ שאברהם לא ידע עדיין שהם מלאכים, אפילו הכי נפל בפיו לומר כן, ומצינו כיוצא בזה בהרבה מקומות ניבא ולא ידע מה ניבא. ועיין מזה בפרש״י בדברי הימים א' סימן כח (ט).]  [372:  אנשים (מלאכים).]  [373:  פסוק לב.]  [374:  שמות לא, ו.] 




וַיְמַהֵר אַבְרָהָם הָאֹהֱלָה אֶל שָׂרָה וַיֹּאמֶר מַהֲרִי שְׁלֹשׁ סְאִים קֶמַח סֹלֶת לוּשִׁי וַעֲשִׂי עֻגוֹת 
 (בראשית יח, ו).	
ברש"י ישן מהרי ג' סאים קמח סולת וכו' יש ב' פירושים יע"וע. נ"ב עיין מ"ש בספרי הקטן 
 זרע יצחק ח"ב בהשמטות בדף ל"ד ע"א.	

וְאֶל הַבָּקָר רָץ אַבְרָהָם וַיִּקַּח בֶּן בָּקָר רַךְ וָטוֹב וַיִּתֵּן אֶל הַנַּעַר וַיְמַהֵר לַעֲשׂוֹת אֹתוֹ (בראשית יח,ז).	
[א] רש"י בד"ה[footnoteRef:375] ג' פרים היו ע"כ, נ"ב הרא"ם ופליגא אההיא דבראשית רבה וכו' ע"ש[footnoteRef:376], וכתב על זה הנחלת יעקב ולא נהירא וכו' ע"ש[footnoteRef:377], ולע"ד איפכא מסתברא שדברי הגאון[footnoteRef:378] נהירין שפיר, ודבריו[footnoteRef:379] לא נהירין שהרי בש"ס בפרק הפועלים כשדרשו מתחילה שהיו ג' קא הקשה עלה ואימא חד כדאיתא אינשי רכיך וטב, ומשני אם כן ליכתוב רך טוב וכו' והביאה הרא"ם. הרי משמע דאם נאמר פירוש הכתוב רכיך וטב ולאפוקי גדול וחסוך, תו לא אפשר לומר דהוו ג', ולכן הקשה כן בגמרא, ומה שתירץ א"כ ליכתוב קרא רך טוב היינו לומר דהשתא דלא אמר כן לא אפשר לפרש כלל רכיך וטב, אלא כוליה קרא בא ללמד לגופיה שהם ג', באופן דהם תרתי דסתרן[footnoteRef:380] וליכא למימר מר אמר חד ומר אמר חד, אלא מיפלג פליגי וכמ"ש הרא"ם.	 [375:  רש"י בד"ה בן בקר רך וטוב (בראשית יח, ז).]  [376:  בפרק השוכר את הפועלים אמר רב יהודה בן בקר חד, רך שנים, וטוב ג' ופריך התם אימא חד כדאמרי ינשי רכיך וטב, ומשני א"כ לכתוב רך טוב, מאי "וטוב", ש"מ לדרשא, ואימא תרי מד"טוב" לדרשא "רך" נמי לדרשא, פליגא אההיא דבראשית רבה דאמרי יכול גדול תלמוד לומר "רך", יכול חסוך ת"ל "וטוב" (רא"ם).]  [377:  אבראשית רבה (מח,יג) דאמרי - יכול גדול, תלמוד לומר ״רך״, אי רך יכול חסר, תלמוד לומר ״וטוב״, ע״כ. ולא נהירא, אלא מר אמר חדא, ומר אמר חדא, ולא פליגי, דהבראשית רבה דריש פירוש דתיבות ״רך וטוב״ דאתי למעוטי גדול וחסר, ואילו בגמרא דרשו יתירא דוי״ו ד״וטוב״, לרבות פר שני, ומד״וטוב״ לדרשא, ״רך״ נמי לדרשא, שמע מינה שהיו שלשה, כאילו היה כתוב ׳ורך׳ בוי״ו (נחלת יעקב).]  [378:  הרא"ם.]  [379:  של הנחלת יעקב.]  [380:  הגמרא והבראשית רבה.] 

[ב] רש"י בד"ה ויתן אל הנער[footnoteRef:381], זה ישמעאל לחנכו במצות ע"כ, נ"ב כתב הנחלת יעקב 
 דהא בבראשית רבה ואע"ג וכו' ע"ש[footnoteRef:382], ולע"ד קצת קשה דאין זה מיותר דכיון שהזכיר "ויתן" מוכרח לומר למי נתן "לנער", ועוד אי משום זירוז מצוה מנא לן לומר אישמעאל, אימא לאחד מהנערים נתן לזרזם וללמדם במצות דמצינן שאמר הכתוב[footnoteRef:383] "ושני נעריו עמו". והיותר נכון כמ"ש הרא"ם[footnoteRef:384] דדייק מדלא אמר "ויתן לנער" בלא מילה הא[footnoteRef:385], אלא זה ישמעאל הנזכר למעלה[footnoteRef:386], והבראשית רבה לשיטתיה אזיל דסבר בפירוש הכתוב דפר אחד היה כמבואר לעיל וזהו שנתנו לישמעאל.	 [381:  בראשית יח, ז.]  [382:  בראשית רבה (שם). ואע״ג דבפרק הפועלים (ב״מ פו, ב) אמרו ׳כל חד וחד יהביה לנער חדא, דמשמע דנתן לנערים אחרים, מכל מקום יש לומר, דנתן אחד לישמעאל, ועוד השנים לשני נערים אחרים. ונראה, דדייקי ד״הנער״ מיותר הוא, דהוה ליה למימר ׳ויתן לעשות׳, ומאי נפקא מינה למי נתן״. עוד יש לומר, דכמו ״ואל הבקר רץ אברהם״ הוא משום זרוז מצוה, הכי נמי ״ויתן אל הנער״ משום זרוז מצוה, וממילא דהיינו ישמעאל, דהא לא היה לו בן אחר, ועיין בסמוך.]  [383:  במדבר כב, כב.]  [384:  זה ישמעאל. הנזכר למעלה דאל"כ לנער מיבעי ליה (רא"ם).]  [385:  "אל".]  [386:  בְּעֶצֶם הַיּוֹם הַזֶּה נִמּוֹל אַבְרָהָם וְיִשְׁמָעֵאל בְּנוֹ (בראשית יז, כו).] 


וַיִּקַּח חֶמְאָה וְחָלָב וּבֶן הַבָּקָר אֲשֶׁר עָשָׂה וַיִּתֵּן לִפְנֵיהֶם וְהוּא עֹמֵד עֲלֵיהֶם תַּחַת הָעֵץ וַיֹּאכֵלוּ 
 (בראשית יח, ח).	
רש"י ויאכלו, נראו כמו שאכלו, מכאן שלא ישנה אדם מן המנהג ע"כ, נ"ב כתב הנחלת 
 יעקב ואני שמעתי ולא אבין וכו' ע"ש[footnoteRef:387], ולע"ד אי מהא לא אירייא דמה שלא הבין שהם מלאכים ולאו משום שאכלו עמו הוא, אלא מקודם לזה כשראה צורתם כדמות אנשים כמ"ש במדרש אמרו נדמה לו כדמות סרקי וא' כדמות טוטי וא' כדמות ערבי וכו'[footnoteRef:388], ומשום הכי אמר להם "ורחצו רגליכם" שמא הם משתחווים לאבק רגליהם כדפירש רש"י ומזה ידע דהם אנשים ולא מלאכי ה' ואם לא היו רוצים לאכול מניין ירגיש בזה שהיו אומרים עכשיו הם שבעים או מתענים ואינם יכולים לאכול, אלא ודאי הוצרכו להראות עצמם כמו שאכלו ללמדנו שלא ישנה וכו'.	 [387:  ואני שמעתי ולא אבין, דהא אפילו תימא דרשאי לשנות מן המנהג, אפילו הכי הוצרכו להראות כאילו אכלו כדי שלא יבין שהם מלאכים, ואברהם הא סבר שהם אורחים. ושמעתי תירוץ, דדייק מדכתיב ״ויאכלו״, דהוה ליה למימר ׳ונראין כמי שאכלו׳, אלא ודאי קראי אתא לאשמועינן שלא ישנה אדם וכו׳.]  [388:  אָמַר רַבִּי לֵוִי אֶחָד נִדְמָה לוֹ בִּדְמוּת סָדָקִי, וְאֶחָד נִדְמָה לוֹ בִּדְמוּת נָוָטִי, וְאֶחָד בִּדְמוּת עֲרָבִי, אָמַר אִם רוֹאֶה אֲנִי שֶׁשְּׁכִינָה מַמְתֶּנֶת עֲלֵיהֶם אֲנִי יוֹדֵעַ שֶׁהֵן בְּנֵי אָדָם גְּדוֹלִים, וְאִם אֲנִי רוֹאֶה אוֹתָן חוֹלְקִים כָּבוֹד אֵלּוּ לְאֵלּוּ, אֲנִי יוֹדֵעַ שֶׁהֵן בְּנֵי אָדָם מְהוּגָנִין, וְכֵיוָן שֶׁרָאָה אוֹתָן חוֹלְקִין כָּבוֹד אֵלּו לְאֵלּוּ, יָדַע שֶׁהֵן בְּנֵי אָדָם מְהוּגָנִין (מדרש רבה פרשה מח אות ט).] 

גם תירץ ששמע[footnoteRef:389] אינו מובן דהא אף אם היה אומר הכתוב ונראין כמו שאכלו הוה שפיר 
 ילפותא מזה דאמאי הוצרכו לעשות כן משום שלא ישנה וכו' כמ"ש רש"י, והדרכה קושיה לדוכתא וגם השתא דא ויאכלו נימא לשיטתיה דהוצרכו שלא יבין שהם מלאכי ה'. ומלבד זה קשה כיון דפירש רש"י נראין כמי שאכלו מר סבר כאלו אמר הכתוב כן. באופן דלא ידעתי היאך נחה דעתו בתירוץ זה.	 [389:  ושמעתי תירוץ, דדייק מדכתיב ״ויאכלו״, דהוה ליה למימר ׳ונראין כמי שאכלו׳, אלא ודאי קראי אתא לאשמועינן שלא ישנה אדם וכו׳ (הנחלת יעקב).] 


וְאַבְרָהָם וְשָׂרָה זְקֵנִים בָּאִים בַּיָּמִים חָדַל לִהְיוֹת לְשָׂרָה אֹרַח כַּנָּשִׁים (בראשית יח, יא).	
משרה[footnoteRef:390] ואברהם זקן ב' "ואברהם זקן"[footnoteRef:391] "ואברהם ושרה זקנים" ע"כ, יובן ע"פ מ"ש 
 אין זקן אלא זה קנה חוכמה[footnoteRef:392] "והן יראת ה' היא חוכמה"[footnoteRef:393], ואברהם אבינו עליו השלום זכה לזה כמ"ש "עתה ידעתי כי ירא אלהים אתה"[footnoteRef:394], וגם שרה אמנו ג"כ זכתה לזה וקורין לה חכמת "אשה יראת ה' היא תתהלל"[footnoteRef:395] שהיתה ג"כ מגיירת גיורים ואשה כבעלה, והיינו דרמז באומר "ואברהם ושרה זקנים", לומר דאידי ואידי חד שיעורא נינהו, והקב"ה מזווג זיווגין, וקמ"ל דפירוש 'זקנים' דומייא ד"אברהם זקן" וכאמור, משום הכי אמר במזמור נאמר "הנה כי כן יבורך גבר"[footnoteRef:396] "כי כן" עולה ק' ע"כ, ורצה לומר דדייקי שבכאן אמר "ירא ה' "[footnoteRef:397] וכאברהם אבינו עליו השלום נאמר בו "כי ירא אלהים אתה", וגם "כי כן" עולה ש"אברהם בן ק' שנה"[footnoteRef:398] וכו', ועליו נאמר "בניך כשתילי זתים"[footnoteRef:399] וכו' וגם דייק ממ"ש "יבורך" והוא בבן זכר שעולה כמספר ברכה[footnoteRef:400], ואין לך ברכה טובה יותר מזה וכמ"ש "וה' ברך את אברהם בכל" שהוה ליה בן כמניין בכל[footnoteRef:401] וגם באומר ברך שם רמז דהיינו זכר שהוא ברכה. 	 [390:  מסורה.]  [391:  בראשית כד, א.]  [392:  קידושין לב, ע"ב.]  [393:  איוב כח, כח.]  [394:  בראשית כב, יב.]  [395:  משלי לא, ל.]  [396:  תהלים קכח, ד.]  [397:  המשך הפסוק.]  [398:  בראשית כא, ה.]  [399:  תהלים קכח, ג. (פסוק לפני "כי כן יברך גבר ירא ה' ").]  [400:  זכר=227=ברכה.]  [401:  בן=52=בכל.] 


וַתְּכַחֵשׁ שָׂרָה לֵאמֹר לֹא צָחַקְתִּי כִּי יָרֵאָה וַיֹּאמֶר לֹא כִּי צָחָקְתְּ (בראשית יח, טו).	
"ותכחש שרה" וכו', י"ל דהיאך שרה הצדקת שהיה אברהם אבינו ע"ה טפל לה בנבואה 
 תצא זאת מלפניה שתכחש, והרי אמר אמור האמת ואל תירא מ"ה ואפשר משום שראתה שהקב"ה שינה מפני השלום, לכן אמר על זה שלא שחקתי על עצמי אלא אמרה "אחרי בלותי היתה לי עדנה" והאמנתי בעצמי ולא אמר בפירוש למ"ש "ואדני זקן" כי יראה פירוש שהקב"ה לא גילה היאך אני מגלה אלא אמר סתם ולחכימא ברמיזא.	

וַיָּקֻמוּ מִשָּׁם הָאֲנָשִׁים וַיַּשְׁקִפוּ עַל פְּנֵי סְדֹם וְאַבְרָהָם הֹלֵךְ עִמָּם לְשַׁלְּחָם (בראשית יח, טז).	
רש"י בד"ה לשלחם, ללוותם כסבור אורחים הם ע"כ, נ"ב קצת קשה דאימא דאחר הרפואה 
 והבשורה ידע מזה שהם מלאכי ה' והלך ללוותם ולילך עמם ולכבדם עד שיפסקו מליראות לו, ומנא לן לומר שאכתים שהם אורחים, וראיתי להרא"ם שכתב שעדיין סבר שהם אורחים נביאים שלוחי השי"ת לו ולשרה ע"כ[footnoteRef:402], וגם קשה דבאותו זמן לא היה נביאים בלבד אברהם ושרה כי אם שם בן נח וזה ביודעו ומכירו, ומ"ש הנחלת יעקב ע"ד הרא"ם הנזכר כבר כתב ע"ד לעיל באות ב'[footnoteRef:403].	 [402:  אף על גב דבלאו קרא דלשלחם ידענו שבחזקת אורחים היו אצלו ומכאן למדו שגדול הכנסת אורחים מהקבלת פני שכינה דאם לא כן למה הביא להם לאכול ולמה נתן להם לרחוץ רגליהם ופרש"י כסבור ערביים הם מכל מקום אי לאו קרא דלשלחם שאחר הבשורה והרפואה ה"א שעל ידי הרפואה והבשורה הרגיש בהם שהם מלאכים קמ"ל מקרא דלשלחם דעדיין סבור היה שהם אורחים אנשים נביאים שלוחי השם לו ולשרה (רא"ם).]  [403:  ראה בראשית יח, א.] 


חָלִלָה לְּךָ מֵעֲשׂת כַּדָּבָר הַזֶּה לְהָמִית צַדִּיק עִם רָשָׁע וְהָיָה כַצַּדִּיק כָּרָשָׁע חָלִלָה לָּךְ הֲשֹׁפֵט כָּל 
 הָאָרֶץ לֹא יַעֲשֶׂה מִשְׁפָּט (בראשית יח, כה).	
רש"י בד"ה חלילה לך, לעולם הבא ע"כ, נ"ב כתב הרא"ם דלא שמעתי פירוש אבל מצאתי 
 בבראשית רבה שאמרו חילול שם שמים יש בדבר וכו' ע"ש[footnoteRef:404], והרואה יראה כמה מהדוחק איכא בהאי פירוש של הגאון דכל זה שהביא לא שייך אלא גבי הבן אדם אבל לגבי כביכו"ל לא שייך לומר הצי[footnoteRef:405] מילי.	 [404:  חלילה לך לעולם הבא. כך מצאתיו ברוב הנוסחאות ולא שמעתי פירושו אבל מצאתי בבראשית רבה א"ר אבא "חלילה" "חלילה" שני פעמים חלול שם שמים יש בדבר, ונ"ל שכך פירושו ששני פעמים חלילה מורים על הפלגת החלול ואין זה אלא חלול שם שמים שהוא המופלג מכל העבירות שאין לו מחילה אלא לאחר מיתתו דהיינו בעולם הבא, כדאיתא בשלהי יומא עבר על מצות עשה ועשה תשובה מוחלין לו מיד שנאמר "שובו בנים שובבים ארפא משובותיכם", עבר על מצות לא תעשה ועשה תשובה תשובה תולה וי"ה מכפר שנאמר "כי ביום הזה יכפר עליכם", עבר על כריתות ומיתות ב"ד ועשה תשובה תשובה וי"ה תולין ויסורין ממרקין שנאמר "ופקדתי בשבט פשעם ובנגעים עונם", אבל מי שיש לו חלול השם בידו אין כח לא בתשובה לתלות ולא ביסורים למרק ולא בי"ה לכפר אלא כלן תולין ומיתה ממרקת שנאמר "ונגלה באזני ה' צבאות אם יכופר העון הזה עד תמותון" ופירוש לעולם הבא שאין לו מחילה בעולם הזה לא בתשובה ולא בי"ה ולא ביסורין אלא בעולם הבא דהיינו אחר המיתה (רא"ם).]  [405:  צ"ל הני.] 

אך מה שנראה לע"ד בכוונת רש"י בדרך אפשר לפי שמתחילה כתב חלילה לך חולין הוא לך 
 יאמרו כך היא אומנותו שותף[footnoteRef:406] צדיקים ורשעים וכו'. והיינו דכל חששא זאת שלא יאמרו הני אינשי בעולם הזה "המה ראו כן תמהו"[footnoteRef:407], והדר סיים ואמר חלילה לך לעולם הבא, ופירש דגם התם הצדיקים היושבים בעולם הבא גם בעיניהם יפלא מנין זה לשטוף צדיקים ורשעים ביחד וחס ושלום יהיה קושיה לאלהינו בעולם הבא וכמבואר. זהו הנראה לפי תו'[footnoteRef:408] הנושא.	 [406:  צ"ל שוטף.]  [407:  תהלים מח, ו.]  [408:  תורף.] 


וַיַּעַן אַבְרָהָם וַיֹּאמַר הִנֵּה נָא הוֹאַלְתִּי לְדַבֵּר אֶל אֲדֹנָי וְאָנֹכִי עָפָר וָאֵפֶר (בראשית יח, כז).	
"הנה נא הואלתי לדבר אל ה' ואנכי עפר ואפר" הנה ידעת מ"ש בש"ס[footnoteRef:409] נתתי גדולה 
 לאברהם אמר "ואנכי עפר ואפר" וי"ל אמאי השתא הכא הוצרך למימר ענין ענוה שלו ולא במקום אחר, ונראה דהכי קאמר ליה לקב"ה שאני עבדך אף שנתת לי גדולה ומעלה ביתר שאת אני תופס במדת הענוה ומעביר על המדה וחושב עצמי כעפר ואפר וכלא חשיב, א"כ כל שכן מלך חנון ורחום שכמותך כי לך נאה ויאה להעביר על המדה ולמחול לברואיו, ובמקום גדולתו שם היא ענוותנותו ומלך מוחל וסולח.	 [409:  חולין פט ע"א.] 


וַיַּהֲפֹךְ אֶת הֶעָרִים הָאֵל וְאֵת כָּל הַכִּכָּר וְאֵת כָּל יֹשְׁבֵי הֶעָרִים וְצֶמַח הָאֲדָמָה (בראשית יט, כה).	
רש"י בד"ה[footnoteRef:410] ד' יושבות בסלע אחד ע"כ, נ"ב כתב הרא"ם דבבראשית רבה אמרו ה' כרכים 
 הללו וכו' ע"ש[footnoteRef:411], והנחלת יעקב כתב דלא ידע מאי קשה לן וכו'[footnoteRef:412] יעו"ע, ולע"ד דמאן דקמותיב שפיר קמותיב דמן הבראשית רבה משמע דהפך כל הה' שזכר, ולהכי קא מתמה דמן הקרא מוכח שד' בלבד נהפכו, והוה לי למימר שלח מלאך והפך הד', וליכא לפרש דברי הבראשית רבה בעניין הגזירה דמילה "והפכן" נראה דבמעשה קאמר ולא בגזירה.	 [410:  צ"ל רש"י בד"ה "ויהפך את הערים" וגו'. ארבעתן יושבות בסלע אחד, והפכן מלמעלה למטה, שנאמר בחלמיש שלח ידו וגו' (איוב כח, ט.).]  [411:  ובב"ר שלפנינו כתוב חמשה כרכים הללו היו יושבות על צור אחד שלח מלאך את ידו והפכן, ולא ידעתי איך יישב המקרא של כמהפכת סדום ועמורה אדמה וצבויים שהם ארבעה (הרא"ם).]  [412:  לא ידעתי מאי קשיא ליה, דהא ודאי שגם צוער ישבה על הצור, והיא היתה בתוך החמשה עיירות, וגם עליה היתה הגזירה, ומתפילתו של לוט לא נהפכה, וממילא שארבעה נהפכו 'מתוך החמשה' (נחלת יעקב).] 


וַיִּשְׁמַע אֱלֹהִים אֶת קוֹל הַנַּעַר וַיִּקְרָא מַלְאַךְ אֱלֹהִים אֶל הָגָר מִן הַשָּׁמַיִם וַיֹּאמֶר לָהּ מַה לָּךְ הָגָר 
 אַל תִּירְאִי כִּי שָׁמַע אֱלֹהִים אֶל קוֹל הַנַּעַר בַּאֲשֶׁר הוּא שָׁם (בראשית כא, יז).	
רא"ם בד"ה באשר הוא שם" וכו' עיין מה שהקשה מהא דבן סורר ומורה ומה שתירץ[footnoteRef:413], 
 ועיין מ"ש הנחלת יעקב[footnoteRef:414], ומ"ש ע"ד בספרי הקטן זרע יצחק ביקרא דחיי בדף ס"ז באורך בס"ד.	 [413:  לפי מעשיו של עכשיו הוא נידון. אבל בן סורר ומורה דאמרינן בסנהדרין שהוא נהרג על שם סופו היינו מפני שכבר התחיל בדרכים המביאים למעשים הרעים שבסופו (רא"ם).]  [414:  ומכל מקום קשה, אם כן, מה עלה על דעת המלאכים לקטרגו במעשה בניו. ויש לומר, דקטרגוהו שלא לעשות לו נס כדי שיחיה ויגדל רשעים, והקב״ה השיב אעפ״כ ראוי הוא לעשות לו נס מאחר שהוא לא ירשיע, אבל בן סורר שהוא בעצמו יהיה רשע מחויבים להמיתו אפילו בידים. ויש ליתן טעם לשבח, דשאני בן סורר דטיבותא הוא לגביה, כדקאמר בפרק בן סורר (סנהדרין עב,א) ׳מוטב ימות זכאי ואל ימות חייב׳, וזה לא שייך גבי ישמעאל.] 


וַיֹּאמֶר קַח נָא אֶת בִּנְךָ אֶת יְחִידְךָ אֲשֶׁר אָהַבְתָּ אֶת יִצְחָק וְלֶךְ לְךָ אֶל אֶרֶץ הַמֹּרִיָּה וְהַעֲלֵהוּ שָׁם 
 לְעֹלָה עַל אַחַד הֶהָרִים אֲשֶׁר אֹמַר אֵלֶיךָ (בראשית כב, ב).	
רש"י בד"ה את בנך וכו', שלא לערבבו פתאום וכו'[footnoteRef:415] ע"כ, נ"ב כתב הרא"ם דמ"ש שלא 
 לערבבו וכו' איצו[footnoteRef:416] כתוב בבראשית רבה וכו' ע"ש[footnoteRef:417], וכתב הנחלת יעקב בד"ה וכדי לחבב עליו וכו' דממילא צריך לדעת וכו' עד סוף דבר קודשו יעו"ע[footnoteRef:418], ולע"ד קשה לן על דברי הרב דהא פשיטא דעיקר טעמא שלא לערבבו פתאום הוא מדקא "את" "את" בכל פעם דמשמע מינה דבתחילה אמר לו סתם "את בנך" עד שהניח מקום לאברהם אבינו לשאול ב' בנים יש לי, אמר לו "את יחידך", והדר קא בעי זה יחיד וכו', ואמר לו "אשר אהבת" ויוסף עוד לדבר ב' רחימין לי, עד שגילה לו "את יצחק" באופן שהניח מקום לעשות כל השקלא וטרייא עד שיהיה זמן מה מאי דביני ביני, ולא להתערבב פתאום וכל זה הילפותא הוא מלשון "את" "את" דמשמע דכל א' דיבור בפני עצמו, ולא נאמרו כולם בדיבור אחד, והיינו מהכי טעמא אבל אילו היה אומר הכתוב 'את בנך יחידך אשר אהבת' הוה משמע דהכל בדבור אחד ובבת אחד נאמרו ושוב לא הוה ילפינן הכי טעמא כלל.	 [415:  אמר לו שני בנים יש לי, אמר לו את יחידך, אמר לו זה יחיד לאמו וזה יחיד לאמו, אמר לו אשר אהבת, אמר לו שניהם אני אוהב, אמר לו יצחק, ולמה לא גילה לו מתחלה, שלא לערבבו פתאום, ותזוח דעתו עליו ותטרף (טעם ראשון), וכדי לחבב עליו את המצוה (טעם שני), וליתן לו שכר על כל דבור ודבור (רש"י).]  [416:  צ"ל אינו.]  [417: ולמה לא גלה לו מתחלה. קח נא את יצחק אבל הוצרך לומר את בנך את יחידך אשר אהבת ואח"כ את יצחק כדי לחבב את בנו בעיניו בכל אותן התארים של חבה לקח לו שכר על כל דבור ודבור של תארי החבוב כי כפי ריבוי החבובים ככה הוא צערו בזביחתו ולפום צערא אגרא כל זה בבראשית רבה בשני מקומות בפרשה הזאת ובפרשת לך לך כרבי יוחנן, אבל מה שכתב שלא לערבבו פתאום ותזוח דעתו עליו ותטרף אינו כתוב בבראשית רבה ולא ידעתי היכן מצא אותו (רא"ם). ]  [418:  וממילא צריך לדעת למה לא סגי בטעמא חדא מינייהו. ונראה לי, דבטעמא קמא לא סגי, משום דקשיא, דהוה ליה למימר "קח נא את בנך יחידך אשר אהבת", ומדקאמר ״את" "את״ בכל זימנא שמע מינה דלחלק אתא, והיינו, שבכל פעם השיב הקב״ה על שאלת אברהם, ובטעמא בתרא לחודא נמי לא סגי, דהוה ליה למימר איפכא ׳קח נא את יצחק את בנך את יחידך אשר אהבת׳, דהוי נמי חיבוב בעיניו המצוה (נחלת יעקב).] 

ואף גם זאת מ"ש[footnoteRef:419] דלטעם בתרא הוה ליה למימר איפכא וכו', הא נמי לא אירייא שהרי אי 
 הוה נקט איפכא מתחילה 'קח את יצחק' לא היה צריך לסיים אחריו 'את יחידך אשר אהבת' דאין במינו מחובר ליצחק אחר, ולא שייך בהא חיבוב המצוה שהרי הטעם הוא כדי ליתן לו שכר על כל דיבור ודיבור והיינו כשיאמר מתחילה סתם "את בנך" והוא ישאל וידבר עם הקב"ה ויתן לו שכר על כל הדברים, אבל אם היה אומר לו מתחילה 'קח את יצחק' לא היה שואל ומדבר עוד לפני השי"ת ואז ליתיה הטעמא לחבב עליו המצוה באופן דדברי הנחלת יעקב בזה אינם מובנים וכאמור.	 [419:  הנחלת יעקב.] 

וַיַּשְׁכֵּם אַבְרָהָם בַּבֹּקֶר וַיַּחֲבֹשׁ אֶת חֲמֹרוֹ וַיִּקַּח אֶת שְׁנֵי נְעָרָיו אִתּוֹ וְאֵת יִצְחָק בְּנוֹ וַיְבַקַּע עֲצֵי 
 עֹלָה וַיָּקָם וַיֵּלֶךְ אֶל הַמָּקוֹם אֲשֶׁר אָמַר לוֹ הָאֱלֹהִים (בראשית כב, ג).	
רש"י בד"ה ויחבוש, הוא בעצמו וכו' ע"כ נ"ב לכאורה קצת קשה אמאי לא פירש ג"כ הכי 
 במה שסיים "ויבקע עצי עולה"[footnoteRef:420] דהוא בעצמו דזה ג"כ הוי רבותא טפי, וגם אח"כ בעצי העולה אמר וישם על יצחק בנו והוא לקח האש והמאכלת בידו ולא נתן הכל לב' נעריו אשר עמו ואפשר דפירש מתחילה על הא' ד"ויחבוש" והוא הדין בשארא.	 [420:  רש"י בד"ה ויבקע. תרגומו וצלח, כמו וצלחו הירדן (שמואל-ב יט, יח.), לשון ביקוע סינדר"א בלע"ז (שפאלטען).] 


[bookmark: שילה8]פרשת חיי שרה	
וַתָּמָת שָׂרָה בְּקִרְיַת אַרְבַּע הִוא חֶבְרוֹן בְּאֶרֶץ כְּנָעַן וַיָּבֹא אַבְרָהָם לִסְפֹּד לְשָׂרָה וְלִבְכֹּתָהּ 
 (בראשית כג, ב).	
"לספוד לשרה ולבכותה" נראה דהטעם דהכ"ף זעירא משום שמיתת הצדיקים ה"ל נחת 
 רוח על המעלה שמשיגין בעולם הבא וחביבין צדיקים במיתתן וכו', ומשום הכי ג"כ חסרה וא"ו וגם במילת "לספד" משום שהעין בוכה והלב שמח, וגם משום שחייב לברך על הרעה בשמחה כמו שישמח בטובה, וגם שאל יתקשה אדם על המת יותר מדאי כמ"ש "אל תבכו למת"[footnoteRef:421] ומ"ש הכ"ף זעירא.	 [421:  ירמיהו כב, י.] 


גֵּר וְתוֹשָׁב אָנֹכִי עִמָּכֶם תְּנוּ לִי אֲחֻזַּת קֶבֶר עִמָּכֶם וְאֶקְבְּרָה מֵתִי מִלְּפָנָי (בראשית כג, ד).	
רש"י אחוזת קבר, אחוזת קרקע לבית הקברות ע"כ, נ"ב ר"ל שלא יסברו דבשביל שרה 
 בלבד אלא היא קנין לבית הקברות, "ואקברה מתי" ר"ל כל מין מת שימות ממשפחתי וכמו שסיים "ויתן לי את מערת" וכו' ר"ל הכל כאשר לכל, ובעיקר הכתוב שאמר "תנו לי" אפשר דשם רמז דאף שאני עתה חי וקיים אפשר שזה היום חס ושלום ימות ואקבר עם מתי שמתה קודם, וגם אמר "עמכם" לומר להם שהם ג"כ אפשר שמעותדים שהיום אני ואתם למיתה הם עומדים ואמר להם דברים המשברים את הלב שהרואה העולם אחר חבירו כרואה אותה אחריו.	

וַיִּקַּח הָעֶבֶד עֲשָׂרָה גְמַלִּים מִגְּמַלֵּי אֲדֹנָיו וַיֵּלֶךְ וְכָל טוּב אֲדֹנָיו בְּיָדוֹ וַיָּקָם וַיֵּלֶךְ אֶל אֲרַם נַהֲרַיִם 
 אֶל עִיר נָחוֹר (בראשית כד, י).	
רש"י בד"ה וכל טוב אדוניו, זה שטר מתנה שנתן ליצחק ע"כ, נ"ב עיין מ"ש הרא"ם דיש 
 לתמוה וכו'[footnoteRef:422], ועיין מ"ש על דבר קודשו בספרי הקטן זרע יצחק ח"ב בדף לד' ע"ד בהשמתות וגם בדברי מוהר"ש יפה ז"ל.	 [422:  אבל מה שפירש הרמב"ן ז"ל על זה שהחזיק אותו בנכסי' בשעת פטירתו שלא יערערו עליו אינו מחוור שאם כן מה תועלת בשטר מתנה שכתב ליצחק ומסרו לאליעזר להראותו כדי שיקפצו לשלח לו את בתם הרי אין באותו שטר ממש כיון שלא החזיקו עדיין בנכסיו שהרי במתנת בריא אין המקבל זוכה בה אלא בכסף או בשטר או בחזקה וא"ת אותו שטר מתנה שנתן ביד אליעזר שטר שכתוב בו שדי נתונה לך היה שמיד כשהגיע השטר בידו זכה במתנה אם כן מאי האי דקאמר לומר שהחזיק אותו בנכסים שלא יערערו עליו הרי כבר קנה ואי איפשר לערער עליו. אבל יש לתמוה איך עשה זה אברהם והלא קיים כל התורה כלה ואפילו עירובי תבשילין כדאיתא ביומא ואם כן איך העביר הנחלה מישמעאל ובני קטורה ונתנה ליצחק והא אמרינן בפ' נערה שנתפתתה שיננא לא תהוי בי עבורי אחסנתא אפי' מברא בישא לברא טבא. ושמא י"ל שאני הכא דכתיב כי ביצחק יקרא לך זרע (רא"מ).] 


וְהַנַּעֲרָ טֹבַת מַרְאֶה מְאֹד בְּתוּלָה וְאִישׁ לֹא יְדָעָהּ וַתֵּרֶד הָעַיְנָה וַתְּמַלֵּא כַדָּהּ וַתָּעַל (בראשית כד, 
 טז).	
רש"י בד"ה בתולה, ממקום הבתולים ע"כ, נ"ב ראיתי להרב מנחת יהודה שהביא בדעת 
 זקנים שכתב תימה מה החידוש שהיתה בתולה, אפילו ידעה איש היתה בתולה שפחותה מבין ג' שנים ובתוליה חוזרין וצ"ע ע"כ.	
ולע"ד דזהו החידוש אף שבת ג' היתה ובתוליה חוזרין, העיד הכתוב על הצדקת הזו שלא 
 נגע בה יד אחר, והכי הצעת הכתוב בתולה ממקום בתולים ולא תאמר דחס ושלום זינתה וחזרו בתוליה, אלא "ואיש לא ידעה", וגם דייקיה מיניה דגם ממקום אחר לא, דלא ידעה משמע דכל הגוף פלט ולא נגעה בו יד, לא מינה ולא מקצתיה, והיינו רבי"תה וזהו דדייק רש"י ז"ל וכתב בתולה ממקום הבתולים, ולא אמר שבתוליה קיימים דזה אינה הוכחה דדילמא חזרו, לכן אמר דקשוטא קאי דמקום בתולים לא נגע ולא פגע באופן דכפי מ"ש אין כאן מקום צ"ע כלל.	

וַתִּשָּׂא רִבְקָה אֶת עֵינֶיהָ וַתֵּרֶא אֶת יִצְחָק וַתִּפֹּל מֵעַל הַגָּמָל (בראשית כד, סד).	
[א] "ותרא את יצחק ותפול מעל הגמל" ע"כ, נ"ב כתב המנחת יהודה ואם תאמר היאך 
 הבינה שיהיה יצחק, והא אליעזר אמר לה "הוא אדוני" ולעיל קראו "בן אדוני"[footnoteRef:423], עוד אליעזר היאך טעה בו ולא הכירו שאמר "הוא אדוני", וי"ל ראה אותו מרחוק והיה סבור שהיה אברהם ואל תתמה שהרי היו דומין זה לזה[footnoteRef:424] עכ"ל, ולע"ד שמ"ש "ותרא את יצחק" הכתוב העיד על קושט הענין ולא שהבינה רבקה שזה יצחק אלא שראתה אדם גדול והדור ותמהה מפניו כדפירש רש"י, וגם מאי דמקשה ממ"ש אליעזר "הוא אדוני" לא אירייא דאה"נ דמ"ש הוא אדוני על יצחק קאמר, ולא קשיה מהא דלעיל שקראו בן אדוני דהתם שלא בפיו היה הענין, והיה בא בשליחות אביו ליקח אשה לבנו לכן תלה כל הגדולה באברהם אבינו ועבד יכבד אדוניו וליצחק קראו בן אדוני, אבל הכא שהיה העניין בפניו וסמוך לו קראו אדוני, וכן דרך כל העבדים לקרות גדול בבית ובן האדון כמו האדון גופיה, ובפרט שלא בפני האדון עצמו, והיא דפליג ליה רביה יקרא חולקין כבוד אפילו בפניו, ואם כן גם אליעזר לא טעה בו וכדבר האמור.	 [423:  פסוק לו.]  [424:  רש"י בד"ה לזקניו (בראשית כא, ב). היה זיו איקונין שלו דומה לו.] 

[ב] "ותרא רבקה את יצחק ותפול" וכו' אפשר דר"ל משום שראתה עמו אימת השכינה 
 ומשום הכי אמרה את דא שכינתא, וגם מן רבויא ד"את", ולכן לא אמר 'ליצחק', ואפשר דהיינו שסיים "מי האיש הלזה" וכו' ר"ל שיש עמו שכינה הרמוזה ב"זה" כמ"ש "זה אלי ואנוהו"[footnoteRef:425] וגם אפשר דמילת "האיש" קאי אהקב"ה שנאמר בו "ה' איש מלחמה"[footnoteRef:426], "ההולך בשדה" דחקל תפוחין, "ויאמר העבד הוא אדוני" אדון כל הארץ ולכן נבהלה מאד "ותקח הצעיף ותתכס" ולפי פשט הכתוב מזה לימדה תורה דרך ארץ ומדת הצניעות שאף שהיתה בת ג' שנים וראתה חתן שלה ראייה ראשונה אפ"ה "ותקח הצעיף ותתכס" וגם קודם מ"ש "ותרא את יצחק ותפול מעל הגמל" אפשר דהכוונה ג"כ בהאי "את" על השכינה ומשום הכי "ותפול" וכו' להשתחוות להשי"ת וגם ליצחק לקיים מש"ה "כי הוא אדונייך והשתחוי לו"[footnoteRef:427] וגם אפשר דאמר "ותפל מעל הגמל" כדי שלא תהיה היא במקום גבוה ויצחק למטה בשדה ונהגה בו מדת חסידות.	 [425:  שמות טו, ב.]  [426:  שמות טו, ג.]  [427:  תהלים מה, יב.] 


הפטרה: לְכִי וּבֹאִי אֶל הַמֶּלֶךְ דָּוִד וְאָמַרְתְּ אֵלָיו הֲלֹא אַתָּה אֲדֹנִי הַמֶּלֶךְ נִשְׁבַּעְתָּ לַאֲמָתְךָ לֵאמֹר 
 כִּי שְׁלֹמֹה בְנֵךְ יִמְלֹךְ אַחֲרַי וְהוּא יֵשֵׁב עַל כִּסְאִי וּמַדּוּעַ מָלַךְ אֲדֹנִיָהוּ (מלכים א' א, יג).	
בהפטרה "כי שלמה בנך ימלוך אחרי" ע"כ, וי"ל אמאי אמר 'בנך' ולא אמר 'בני', וי"ל 
 דרמז הכא למ"ש[footnoteRef:428] אשה מזרעת תחילה יולדת זכר, וגם י"ל ע"פ מ"ש ז"ל פירוש "מה ברי ומה בר בטני"[footnoteRef:429] שאני גרמתי לך שהייתי עייל בלא בר וכו', והיא גופא רמז לה המלך שאת היית בסיבת ביאתו ולידתו ולה נאה ויאה להמליכו אחרי "ואם הבנים שמחה"[footnoteRef:430].	 [428:  נדה לא ע"א.]  [429:  משלי לא, ב]  [430:  תהלים קיג, ט.] 


[bookmark: שילה9]פרשת תולדות	
וְאֵלֶּה תּוֹלְדֹת יִצְחָק בֶּן אַבְרָהָם אַבְרָהָם הוֹלִיד אֶת יִצְחָק (בראשית כה, יט).	
רש"י בד"ה אברהם הוליד את יצחק. עַל יְדֵי שֶׁכָּתַב הַכָּתוּב יִצְחָק בֶּן אַבְרָהָם הֻזְקַק לוֹמַר 
 אַבְרָהָם הוֹלִיד אֶת יִצְחָק; לְפִי שֶׁהָיוּ לֵיצָנֵי הַדּוֹר אוֹמְרִים מֵאֲבִימֶלֶךְ נִתְעַבְּרָה שָׂרָה, שֶׁהֲרֵי כַּמָּה שָׁנִים שָׁהֲתָה עִם אַבְרָהָם וְלֹא נִתְעַבְּרָה הֵימֶנּוּ; מֶה עָשָׂה הַקָּבָּ"ה? צָר קְלַסְתֵּר פָּנָיו שֶׁל יִצְחָק דּוֹמֶה לְאַבְרָהָם, וְהֵעִידוּ הַכֹּל אַבְרָהָם הוֹלִיד אֶת יִצְחָק, וְזֶהוּ שֶׁכָּתוּב כָּאן יִצְחָק בֶּן אַבְרָהָם, שֶׁהֲרֵי עֵדוּת יֵשׁ שֶׁאַבְרָהָם הוֹלִיד אֶת יִצְחָק.	
נחלת יעקב בד"ה לפי שהיו ליצני הדור וכו', כתב על הרא"ם ולא נהירא דא"כ לא לכתוב 
 ולא וא"ו ולא ה"א ע"ש[footnoteRef:431], נ"ב לכאורה אין מובן במ"ש ולא ה"א דלפי הנראה לא יש הכא מילת ה"א יתירה, וגם מה עניין קושית תוספת א"ו, ואילו לעניין דברי הרא"ם דהכא, ונ"ל שהוא לשון מושאל וכל קושייתו דלא לכתוב מילת "בן אברהם" כמו שסיים הרב גופיה עלה.	 [431:  כתב הרא״ם: פירוש, ומה שהוזקק לאמת שיצחק הוא בן אברהם, הוא לפי שליצני הדור וכו', ע״כ. ולא נהירא (כוונת נחלת יעקב היא, לפי שיטת הרא״ם הסיבה מדוע מביא רש״י ׳לפי שהיו ליצני הדור׳ וכו׳ מתייחסת למה שהתורה כתבה ״אברהם הוליד את יצחק״, שהוא חיזוק לתחילת הפסוק, כלומר, מכיון שהתורה כבר כתבה ״יצחק בן אברהם״ לכן הוזקקה לאמת זאת. דהיינו, התורה הניחה את העובדה היסודית ואח״כ אימתה אותה, דבר זה הוא כמו לכתוב את האות וי״ו ולאחר מכן יש צורך לכתוב את האות שלפניה (ה״א) כדי לדעת איך הגענו לאות וי״ו), דאם כן לא לכתוב לא וי״ו ולא ה״א, לכתוב ״ואלה תולדות יצחק״ ולא לכתוב ״בן אברהם״, כמו ״אלה תולדות נח״ (לעיל ו,ט), ״אלה תולדות יעקב״ (להלן לז,ב), שלא כתב בן פלוני, וממילא שלא יצטרך לאמת גם כן היפך ליצני הדור, לכן נראה לי דהכי פירושו, ״ואלה תולדות יצחק״, על כרחך לפרש על יעקב ועשו האמורים בפרשה, שהיה אחד צדיק ואחד רשע, והשתא אתי שפיר הכל, שעל ידי שכתב הכתוב ״יצחק בן אברהם״ הזדקק נמי לחזק ולומר ״אברהם הוליד את יצחק״, והשתא אין להקשות לא לכתוב לא זה וזה, לפי שהיו ליצני הדור אומרים (מזמן לידת יצחק) מאבימלך וכו' שהרי שהתה וכו', ועכשיו מצאו מקום לחזק דבריהם שהרי אחד צדיק כמו שרה ואחד רשע כמו אבימלך, ואילו נתעברה מאברהם היו צריכים להיות שניהם צדיקים, ולפיכך הוצרך להאריך ולומר ״בן אברהם״, ולחזק ולכתוב ״אברהם הוליד את יצחק״. והשתא אתי שפיר מה שסיים הרב ׳וזהו שכתב כאן׳ וכו׳, רצה לומר, לפי שהיה אחד צדיק ואחד רשע, ואילולי זה לא היה כותב זה בכאן, אלא באיזה מקום אחר. ואתי שפיר נמי שכתב הרב הכל בדיבור אחד, ולהרא״ם הוה ליה לכתוב ׳יעקב ועשו האמורים בפרשה׳ בדבור בפני עצמו, ואח״כ דבור חדש (נחלת יצחק).] 


וַיְהִי יִצְחָק בֶּן אַרְבָּעִים שָׁנָה בְּקַחְתּוֹ אֶת רִבְקָה בַּת בְּתוּאֵל הָאֲרַמִּי מִפַּדַּן אֲרָם אֲחוֹת לָבָן הָאֲרַמִּי 
 לוֹ לְאִשָּׁה (בראשית כה, כ).	
[א] "ויהי יצחק בן ארבעים שנה בקחתו את רבקה" וכו' "לו לאשה" ע"כ, נראה שכיון 
 באומרו "בקחתו" ר"ל שקידשה בכסף כמ"ש "כי יקח איש אשה"[footnoteRef:432], והדר לו לאשה בביאה, משום דרב המגיד[footnoteRef:433] אמאן דמקדש בביאה[footnoteRef:434], ואמר "לו" ר"ל כמותו בצדקות, דאין מזווגין לאדם אשה אלא לפי מעשיו, ובזה פירש במדרש אגדה מש"ה "ויקח את רבקה ותהי לו לאשה" וכו' א"נ דכוונת הכתוב ליתן טעם למה המתין אברהם אבינו עליו השלום להשיאו אשה עד מ' משום "בקחתו את רבקה" ועדיין לא נולדה בת זוגו, ואפשר דזהו כוונת רש"י בד"ה בן מ' שנה[footnoteRef:435], שעשה החשבון לזה וכו' כדי ליתן טעם העיכוב.	 [432:  דברים כד, א.]  [433:  צ"ל מנגיד.]  [434:  קידושין יב ע"ב.]  [435:  שֶׁהֲרֵי כְּשֶׁבָּא אַבְרָהָם מֵהַר הַמּוֹרִיָּה נִתְבַּשֵּׂר שֶׁנּוֹלְדָה רִבְקָה, וְיִצְחָק הָיָה בֶּן ל"ז שָׁנָה, שֶׁהֲרֵי בּוֹ בַּפֶּרֶק מֵתָה שָׂרָה, וּמִשֶּׁנּוֹלַד יִצְחָק עַד הָעֲקֵדָה שֶׁמֵּתָה שָׂרָה, ל"ז שָׁנָה הָיוּ – כִּי בַּת צ' הָיְתָה כְּשֶׁנּוֹלַד יִצְחָק, וּבַת קכ"ז כְּשֶׁמֵּתָה – שֶׁנֶּאֱמַר וַיִּהְיוּ חַיֵּי שָׂרָה וְגוֹ' הֲרֵי לְיִצְחָק ל"ז שָׁנִים, וּבוֹ בַפֶּרֶק נוֹלְדָה רִבְקָה; הִמְתִּין לָהּ עַד שֶׁתְּהֵא רְאוּיָה לְבִיאָה ג' שָׁנִים וּנְשָׂאָהּ (רש"י).] 

[ב] רא"ם בד"ה בן מ' שנה שהרי כשהיה[footnoteRef:436] וכו' והשיב שלא היה אפשר לו לישא וכו' 
 ע"ש[footnoteRef:437], נ"ב ולכאורה צריך להבין דאמאי קודם שהגיע לכלל ל"ז שנים לא הרגיש בעניין זה כיון דעבר על הכ' הרבה, וכל קושיית הרא"ם גופה היא למה עבר על הכ' וכו', ונראה דאי מהא לא אירייא דאפשר שקודם אמר לו השי"ת להמתין עד שתולד בת זוגו או דאברהם אבינו עליו השלם ובנו נביאים היו והיו יודעים זה ומשום הכי אין עליו עונש בזה, וזה נכלל בתירוץ הרא"ם כיון דסוף סוף לא נולדה בת זוגו שהכינו לו מן השמים לית לן בה במה שנתעכב כ"ז השנים מכ' ועל ל"ז, וגם דהאבות לא היה להם יצר הרע וליכא למיחש למידי בהאי העכבה לטובה.	 [436:  בראשית כה, כ.]  [437:  בן מ' שנה שהרי כשהיה כו'. אין זאת ראיה על היותו בן מ' שנה כשנשאו שאין המקרא צריך סעד לדבריו אלא ה"ק מפני מה לא נשא קודם הארבעים שנה והלא יחיד וחביב לאביו ולאמו היה והיה להם להשיאו משהי' ראוי לזרע כדי שיזכו לראות ממנו בנים ובני בנים וההבטחה שהבטיח השם לשרה וברכתיה והיתה לגוים מלכי עמים ממנה יהיו ויצחק עצמו שקיים כל התורה הוא ואביו כדאיתא ביומא וכתיב למען אשר יצוה את בניו ואת ביתו, האיך הותר לו לעבור אההיא דתנא דרבי ישמעאל עד כ' שנה יושב הקב"ה ומצפה לאדם מתי ישא אשה כיון שהגיע כ' ולא נשא אומר תפח רוחו ואההיא דמסכת אבות דתנן בן י"ח לחופה והשיב על זה שלא היה אפשר לו לישא קודם המ' שהרי כשהיה בא מהר המוריה שהיה בן ל"ז שנה נתבשר בלידת בת זוגו והמתין לה שלש שנים שתהא ראויה לביאה ואז כבר היה יצחק בן מ' שנה.] 


וַיֶּעְתַּר יִצְחָק לַיהֹוָה לְנֹכַח אִשְׁתּוֹ כִּי עֲקָרָה הִוא וַיֵּעָתֶר לוֹ יְהֹוָה וַתַּהַר רִבְקָה אִשְׁתּוֹ (בראשית 
 כה, כא).	
[א] "ויעתר לו ה' " וכו', הנה רז"ל אמרו לו ולא לה שאינו דומה תפילת צדיק בן צדיק 
 וכו', ולע"ד י"ל ע"פ מ"ש בש"ס טעם שרבקה נעשית עקרה כדי שלא יאמרו ברכותינו עשתה פירות וכו', וא"כ היא גופא קמ"ל באומרו "לו" ר"ל ולא להם, על שאמרו לה "אחותנו את היי לאלפי רבבה"[footnoteRef:438] ובזה אפשר ליישב מ"ש רש"י לפיכך לו ולא לה, וכ"ע מקשים דמה חידש והוסיף בזה אך אפשר דבא ללמד דהטעם שלא בחרו לומר דקמ"ל ולא להם והיינו כפי מ"ש אנן בעניותין משום דא"כ הוה ליה למימר לו ולה או יאמר להם ויכלול ג"כ רבקה, אלא לאו שהעיקר בא לומר שאינו דומה תפילת צדיק בן צדיק וכו' לפיכך אמר "לו" ולא אמר ג"כ לה או להם דמשמע ב' כאחד, ומ"מ מ"ש לע"ד ניתן ליאמר בדרך דרש והדרשה תידרש.	 [438:  בראשית כד, ס.] 

[ב] רש"י בד"ה ויעתר לו וכו', שאין דומה תפלת צדיק בן צדיק וכו' ע"ש, נ"ב עיין מ"ש 
 בספרי הקטן דורש טוב לפרש האי קרא על כנסת ישראל בענין מ"ש בניך חטאו ובא יצחק ולימד עלינו זכות ע"ש, וכפ"ז אתי שפיר שאמר לו ר"ל שהכל מחל הקב"ה בעבורו ולא פליג הי"ב שנים וחצי הנשארין לחצאין, ולכן 'אמר לו' ר"ל על מי שיצא טעון שפשט צווארו ע"ג המזבח ומשום הכי אומרים ליצחק כי אתה אבינו, וגם רמז במילת "לו" שהיא עם הכולל ל"ז, שכן היו ימיו בעת העקידה ובזה ויעתר לו ה' שנתרצה בטענתו, ומשום הכי 'אמר להם עד שאתם מקלסים אותי קלסו להקב"ה' וכו' שהכל הוא בחסד וברחמים.	
[bookmark: שילה106][ג] שפתי חכמים בד"ה ר"ל ד'ונעתרות' נמי לשון ריבוי הוא[footnoteRef:439] וכו', והא דלא הביא האי 
 "וכן נעתרות" לעיל גבי "ויעתר" וכו' ע"ש[footnoteRef:440], נ"ב ולכאורה אין מובן לד"ק בזה דהא לעיל גבי 'ויעתר'[footnoteRef:441] לא הביא שום דימוי וראיה עד שיביא ג"כ עמה הא ד'וכן נעתרות', אלא קודם פירש הא ד"ויעתר" יצחק וגם הא ד"ויעתר לו" הדר הביא להם דימוי "עתר ענן הקטורת" וכו' וסיים "וכן נעתרות", וא"כ אין שייך לדקדק דיקדוק זה כמו שיראה הרואה.	 [439:  רש"י בד"ה ויעתר לו. נִתְפַּצֵּר וְנִתְפַּיֵּס וְנִתְפַּתָּה לוֹ. וְאוֹמֵר אֲנִי, כָּל לְשׁוֹן עֶתֶר לְשׁוֹן הַפְצָרָה וְרִבּוּי הוּא, וְכֵן וַעֲתַר עֲנַן הַקְּטֹרֶת (יחזקאל ח') – מַרְבִּית עֲלִיַּת הֶעָשָׁן, וְכֵן וְהַעְתַּרְתֶּם עָלַי דִּבְרֵיכֶם (שם ל"ה), וְכֵן וְנַעְתָּרוֹת נְשִׁיקוֹת שׂוֹנֵא (משלי כ"ז) – דּוֹמוֹת לִמְרֻבּוֹת וְהִנָּם לְמַשָּׂא; אנקרי"שרא בלע"ז.]  [440:  וכן נעתרות נשיקות שונא דומות למרובות כו'. ר"ל דפירוש לעיל דונעתרות נמי לשון ריבוי הוא, אם כן קשה היאך שייך לומר שינשק הרבה ועל זה פירש (רש"י) 'דומות למרובות והנם למשא', ר"ל אע"פ שאינו נושק אלא פעם אחד מ"מ דומה בעיניו כאילו נשק הרבה פעמים והנשיקה האחת היא כמשא עליו. והא דלא הביא האי וכן נעתרות וגו' לעיל גבי ויעתר שהוא נמי לשון ריבוי (רש"י בד"ה ויעתר. הִרְבָּה וְהִפְצִיר בִּתְפִלָּה). י"ל דלעיל הוה מצי למימר מלת ויעתר משמש שני לשונות לשון הפצרה ולשון ריבוי. כמו שפירש"י (להלן מא נו) גבי וישבר למצרים שמשמש ב' לשונות לשון מכר ולשון קנין, וגבי ויעתר לו פירוש של ויעתר לשון הפצרה הוא דלא שייך גבי הקב"ה לשון ריבוי לומר שנתרבה ח"ו וא"כ פי' של נעתרות נשיקות שונא נמי לשון הפצרה הוא כלומר שצריכים להפציר בשונא שינשק לשונאו אבל עכשיו שפי' שגם ויעתר לו פירושו לשון ריבוי וא"כ כל לשון ויעתר הוא לשון ריבוי וא"כ צריכין אנו לפרש קרא דנעתרות נשיקות שונא לשון דומות למרובות. וק"ל (שפתי חכמים).]  [441:  רש"י בד"ה ויעתר.] 


וַיֶּאֱהַב יִצְחָק אֶת עֵשָׂו כִּי צַיִד בְּפִיו וְרִבְקָה אֹהֶבֶת אֶת יַעֲקֹב (בראשית כה, כח).	
"ויאהב יצחק את עשו" וכו' נראה דר"ל שעיקר אהבתו עם עשו משום שהיה אוכל מצידו, 
 אבל אהבתו עם יעקב היה מצד צדקותו ותמותו בלי שום פנייה אחרת, וראיה שאמר גם "ברוך יהיה", וגם בסוף הפרשה ויקרא יצחק ליעקב ובירכו עוד, אבל רבקה אוהבת ליעקב בלבד מצד שלמותו ולא לעשו כלל דלא היתה אוכלת מצידו שיש לה עזים מצד כתובתה כמ"ש "קח לי משם ב' גדיי עיזים"[footnoteRef:442].	 [442:  בראשית כז, ט. רש"י שם.] 



וַיֹּאמֶר עֵשָׂו הִנֵּה אָנֹכִי הוֹלֵךְ לָמוּת וְלָמָּה זֶּה לִי בְּכֹרָה (בראשית כה, לב).	
"ויאמר עשו הנה אנכי הולך למות" וכו' י"ל דמ"ט משום שהולך למות לכן "ויבז לבכורה", 
 ורש"י ז"ל פירש מה שפירש ע"ש[footnoteRef:443], ואפשר שעלה ע"ד של אותו רשע שאם תשאר לו הבכורה ויהנה ויתענג בעה"ז בכפלים לכן כשילך לההוא עלמא יאכל ג"כ עונש בכפלים כמ"ש ז"ל על הרשעים שמצליחים בעה"ז בקצוף ה' על העדה שנותן עושר והצלחה רבה לנבלים בעה"ז כדי שבעה"ב מלבד שיאכלו ענשם על העבירות יאכלו בוסר ג"כ על הצלחתם ורוב התענגם בעה"ז, לכן בחר לו עשו בחלק א' כדי למיעוטי תיפלה ועונש, וכי תימא א"כ הו"ל לחזור בתשובה וי"ל משום דמאן דפריש ממינות מיית והיינו אומרו "הנה אנכי הולך למות" ר"ל ממא נפשך אם יפרוש ממינות מיית וגם שהוא מזומן ובא למיתת עולם לכן למה זה לי בכורה ורוב הצלחה ומעלה בעה"ז וילקה ג"כ בעה"ב בכפלים לכן ימעט בהנאות עה"ז מינה שיתמעטו לו שם העונשים ולכן ויבז עשו את הבכורה מהכי טעמא.	 [443:  העיד הכתוב על רשעו שביזה עבודתו של מקום (רש"י).] 


עֵקֶב אֲשֶׁר שָׁמַע אַבְרָהָם בְּקֹלִי וַיִּשְׁמֹר מִשְׁמַרְתִּי מִצְוֹתַי חֻקּוֹתַי וְתוֹרֹתָי (בראשית כו, ה).	
"עקב אשר שמע אברהם בקולי" וכו'. הנה יש מאן דאמר בגמרא בן ג' שנים הכיר אברהם 
 את בוראו[footnoteRef:444] ויש מ"ד בן מ"ח שנה, ובין למר ובין למר י"ל אמאי לא שמר ג"כ מצות המילה, ואין לומר דמר סבר כיון דבן ח' ימים ימול א"כ עבר זמנו דהרי קיי"ל אם לא מלו אביו או ב"ד חייב למול עצמו כשיגדיל, והוא קיים כל תורה שבע"פ כמ"ש רש"י הכא[footnoteRef:445], ויש מי שתירץ משום דשאר כל המצות אחר שיצטוה יעשה אותם עוד ויהיה בסוג גדול המצווה ועושה משאין כן במילה, אבל קשה על זה שהרי לא מצינו שהקב"ה צוה לו ע"כ מצוות שבתורה כי אם על המילה לבדה, והנכון הוא כפי שראינו להרב ש"ח בפרשת לך לך שכתב משום שיודע היה שעתיד להצטוות עליה לא קיימה עד שנצטווה שאז יהיה מצווה ועושה ע"ש, ואמרו בבראשית רבה פרשה מ"ו וימול בן מ"ח שנה כשהכיר את בוראו ותירצו שלא לנעול הדלת בפני הגרים ע"ש[footnoteRef:446], ולא אמר בן ג' שנים כמש"ה "עקב אשר שמע אברהם בקולי" משום דבעל המדרש סבירא ליה כאידך ומ"ש בכלל ד"ק וימול בן פ"ה שנה אפשר משום דפ"ה כמנין מילה[footnoteRef:447] ושמה גרים.	 [444:  ואמר רבי אמי בר אבא: בן ג' שנים הכיר אברהם את בוראו! שנאמר [בראשית כו] "עקב אשר שמע אברהם בקולי". חושבניה, חישוב הגימטריא של "עקב" הוא מאה ושבעין ותרין [172], והיינו, כמנין שנות "עקב", שמע אברהם בקולו של הקב"ה. וכיון שאברהם נפטר בן מאה שבעים וחמש, נמצא שהוא הכיר את בוראו בגיל שלש שנים [3 = 172 - 175] (נדרים לב ע"א).]  [445:  רש"י בד"ה ותורתי. להביא תורה שבעל פה, הלכה למשה מסיני.]  [446:  לַכֹּל זְמָן וְעֵת לְכָל חֵפֶץ תַּחַת הַשָּׁמָיִם (קהלת ג, א), זְמַן הָיָה לוֹ לְאַבְרָהָם אֵימָתַי שֶׁנִּתְּנָה לוֹ מִילָה, שֶׁנֶּאֱמַר (בראשית יז, כו): בְּעֶצֶם הַיּוֹם הַזֶּה נִמּוֹל אַבְרָהָם וְיִשְׁמָעֵאל בְּנוֹ. זְמַן הָיָה לָהֶם לְבָנָיו שֶׁנִּמּוֹלוּ שְׁתֵּי פְּעָמִים, אֶחָד בְּמִצְרַיִם וְאֶחָד בַּמִּדְבָּר, שֶׁנֶּאֱמַר (יהושע ה, ה): כִּי מֻלִּים הָיוּ כָּל הָעָם הַיֹּצְאִים וגו', וְיִמּוֹל בֶּן אַרְבָּעִים וּשְׁמֹנֶה שָׁנָה כְּשֶׁהִכִּיר אֶת בּוֹרְאוֹ, אֶלָּא שֶׁלֹא לִנְעֹל דֶּלֶת בִּפְנֵי הַגֵּרִים. וְאִם תֹּאמַר הָיָה לוֹ לִמּוֹל בֶּן שְׁמֹנִים וַחֲמִשָּׁה שָׁנָה, בְּשָׁעָה שֶׁנִּדְבַּר עִמּוֹ בֵּין הַבְּתָרִים. אֶלָּא כְּדֵי שֶׁיֵּצֵא יִצְחָק מִטִפָּה קְדוֹשָׁה. וְיִמּוֹל בֶּן שְׁמוֹנִים וְשִׁשָּׁה שָׁנִים בְּשָׁעָה שֶׁנּוֹלַד יִשְׁמָעֵאל (אות ב).]  [447:  מ(40)+י(10)+ל(85)+ה(5)=85=פה.] 


וַיִּשְׁאֲלוּ אַנְשֵׁי הַמָּקוֹם לְאִשְׁתּוֹ וַיֹּאמֶר אֲחֹתִי הִוא כִּי יָרֵא לֵאמֹר אִשְׁתִּי פֶּן יַהַרְגֻנִי אַנְשֵׁי הַמָּקוֹם 
 עַל רִבְקָה כִּי טוֹבַת מַרְאֶה הִוא (בראשית כו, ז).	
"וישאלו אנשי המקום לאשתו ויאמר אחותי היא כי ירא לאמר אשתי פן יהרגוני" וכו', יש 
 מי שהקשה דנראה לכאורה שהכתוב אמר "כי ירא" א"כ הוה ליה לסיים 'פן יהרגוהו', ונראה דכוונת אומר כי ירא היינו אני ירא לאמר אשתי וסופו הוכיח על תחילתו.	

וַיְהִי כִּי אָרְכוּ לוֹ שָׁם הַיָּמִים וַיַּשְׁקֵף אֲבִימֶלֶךְ מֶלֶךְ פְּלִשְׁתִּים בְּעַד הַחַלּוֹן וַיַּרְא וְהִנֵּה יִצְחָק מְצַחֵק 
 אֵת רִבְקָה אִשְׁתּוֹ (בראשית כו, ח).	
רא"ם בד"ה ראהו שהיה משמש מטתו וכו' משום די"ל בבית אפל הוה וכו' ע"ש[footnoteRef:448], נ"ב 
 לכאורה קשה דא"כ מהיכן ראהו, ובשלמא לתירוץ מאפיל בטליתו ניחא אבל לתירוץ ראשון קשה[footnoteRef:449].	 [448:  וירא ראהו שהיה משמש מטתו. דאל"כ איך ידע מאותו צחוק שהיא אשתו אבל עדיין לא ידעתי מאין הוציא שהיה משמש מטתו דילמא נישוק וגיפוף וכיוצא בהן היה, אבל ליכא לאקשויי היאך היה משמש מטתו ביום והלא ישראל קדושים הם ואין משמשין מטותיהן ביום כדפריך בשבת פרק רבי עקיבא, והיאך היה יכול לשמש מטתו בזמן הרעב אפילו בלילה הא כתיב וליוסף יולד שני בנים בטרם תבא שנת הרעב ודרז"ל מכאן שאסור לשמש מטתו בשני רעבון משום דאיכא למימר בבית אפל הוה כדמשני התם בבית אפל מותר, א"נ מאפיל בטליתו הוה דאמר רבא ת"ח מאפיל בטליתו ומותר ומשום רעב ליכא מאחר שבגרר שבא יצחק שם לא היה בו רעב דטעמא מאי אסרו בזמן הרעב משום דאין ראוי להיות כל העולם בצער והוא במנוחה ובאותו מקום כולהו במנוחה הוו (רא"ם).]  [449:  בבית אפל מותר.] 

וראיתי להנחלת יעקב שכתב שלא הניח החלון פתוח אלא שסגר החלון כדי שיהיה בית 
 אפל ע"כ[footnoteRef:450], וקשה דאימא סגר החלון משום עסק א' שימנה מעות וכיוצא מידי שאינו רוצה לאחרים לראות, מנא לן משום שימוש המטה היה, וגם דמנא ידע הא דבעי לסגור החלון כדי שיהיה הבית אפל דהא סוד זה הוא לישראל נאמר כמ"ש קדושים הם ולא לבני אדם. והנכון יותר שראהו מאפיל בטליתו ומשמש ואותו החלון לא היה מכוון ממש כנגד הרואים, אבל היה בדופן עקומה ואירע שראהו אבימלך מרחוק ולא אדעתיה דיצחק בזה.	 [450:  נראה, דלא תימא שראהו ממש משמש שהניח יצחק החלון פתוח, דחלילה לצדיק כמוהו לעשות כן, אלא שסגר החלון כדי שיהיה בית אפל*׳ (ולאפוקי מהרא״ם שכתב 'שהניח מקום ההשקפה פתוח, וכתב הא דבית אפלי׳), ומכח זה הבין אבימלך “, וזהו ״בעד החלון״, רצה לומר, כנגד החלון, כמו כל ״בעד״ שבמקרא, וזהו ״וישקף״, רצה לומר, השגחה והבנה׳. אבל גירסת הרא״ם על ״וירא״ ( הדיבור המתחיל של רש״י ע״פ הרא״ם הוא ״וירא״), ולכן פירש ראיה ממש, ולא נהירא. ולפי סברתי צריך לומר, מה שכתב הרב לעיל ׳ולא נזהר להיות נשמר׳, רצה לומר, מלשמש מטתו ביום, או שהיה לו לשמש בבית אחר שאין החלונות מכוונים׳. והקשה הרא״ם, היאך היה משמש מטתו אפילו בלילה, הרי קיימא לן (תענית יא,א) דאסור טעמא מאי אסרו לשמש בשני רעבון, ותירץ שלא יהא כל העולם בצער והוא במנוחה, ובגרר כולהו במנוחה הוו, עכ״ד. ולא נהירא, דגם בגרר היה רעב, כמו שפירש הרב בפסוק (יב) "ההיא בשנה ההיא". אלא עיקרא דמילתא כמו שכתבתי בפרשת מקץ (מא,נ) בפסוק ״וליוסף יולד שני בנים בטרם תבוא שנת הרעב".] 

עוד כתב הרא"ם ומשום רעב ליכא מאחר שבגרר שבא יצחק לא היה בו רעב וכו', וכתב ע"ד 
 הנחלת יעקב ולי נראה דגם בגרר היה רעב כמ"ש הרב בפסוק "בארץ ההיא בשנה ההיא" וכו' ע"ש, ולא ידעתי היכן מצא לרש"י שפירש כן שהרי פירש על בארץ ההיא שאינה חשובה כארץ ישראל וכו', ועל בשנה ההיא פירש אע"פ שאינה כתקנה שהיתה שנת רעבון ע"כ, והכוונה בזה שהיתה במדינות אחרת רעבון ועל כל פנים השנה קשה אבל בגרר עצמה לא היה רעבון שם דאם לא כן למה בא יצחק לשם, ומה שסיים והעיקר כמ"ש בפרשת מקץ וכו' הנה שם כתב הטעם שהיה יצחק מרווח שהיה מוציא ק' שערים ע"ש, ולכאורה קשה שהרי הא ד"ישקף" וכו' הוא קודם "ויזרע יצחק" ובאותו זמן לא זרע ולא קצר, ובחד עניינא מאי דמוקדם מוקדם ומאי דאוחר מאוחר.	

וַיַּעְתֵּק מִשָּׁם וַיַּחְפֹּר בְּאֵר אַחֶרֶת וְלֹא רָבוּ עָלֶיהָ וַיִּקְרָא שְׁמָהּ רְחֹבוֹת וַיֹּאמֶר כִּי עַתָּה הִרְחִיב 
 יְהֹוָה לָנוּ וּפָרִינוּ בָאָרֶץ (בראשית כו, כב).	
"ויקרא שמה רחובות ויאמר כי עתה הרחיב ה' לנו" וכו', וי"ל מאי מילת "ויאמר", גם הוה 
 לי למימר 'כי הרחיב' מאי מילת "עתה", וחוץ מן הפשט י"ל ע"פ מ"ש כלו כל הקיצים ואין הדבר תלוי אלא בתשובה ומעשים טובים וז"א "ויאמר" לכל עדת בני ישראל, "כי עתה" כשיחזרו בתשובה דאין ועתה אלא תשובה, אז מיד "הרחיב ה' לנו ופרינו בארץ" ישראל וינצלו מן הגלות, ורמז במלת "לנו" שמניינו פ"ו כמו מספר אלהים לומר שאז גם מדת הדין תהיה כמו מדת הרחמים ותהיה מסייע לנו ולמולדתנו, "ופרינו בארץ" ישראל גם רמז באומרו "כי עתה" ר"ל שאנו מצפים לישועה כל שעתא ושעתא ותשועת ה' כהרף עין כן יאמר ה' בזמן קריב כי"ר, ואמר "הרחיב ה' לנו" ר"ל שהבא ליטהר מסייעין אותו כמ"ש[footnoteRef:451] פתחו לי פתח כחודה של מחט ואני אפתח לכם פתח כפתחו של אולם, גם רמז באומרו "ופרינו בארץ" למ"ש אין בן דוד בא עד שיכלו כל הנשמות שבגוף וה"ק שיזכנו ה' לפריה ורביה ביתר שאת ובזה "ירחיב ה' לנו" מגלותנו, גם יש בכלל שכל התועלת והצלה שתהיה לנו הכל ע"י השי"ת ולא ע"י שליח ד"ברכת ה' היא תעשיר"[footnoteRef:452] רחב רחב וכנודע, גם י"ל במלת "עתה" בר"ת עבודה תורת ה' שתהיה לשם שמים גם בתי"ו רמז תשובה ומכוון לזה מ"ש אין ועתה אלא תשובה, גם יש בכלל למ"ש זכו אחישנה לא זכו בעתה וז"א "כי עתה" ר"ל בעתה אם לא זכו, אבל אם נזכה ירחיב ה' לנו ויחיש ויגאלנו קודם זמננו אכי"ר.	 [451:  מדרש שיר השירים רבה ה, ב.]  [452:  משלי י, כב.] 


וַתִּהְיֶיןָ מֹרַת רוּחַ לְיִצְחָק וּלְרִבְקָה (בראשית כו, לה).	
רש"י בד"ה ליצחק ולרבקה, שהיו עובדות ע"ז ע"כ, נ"ב כתב הרא"ם בד"ה למה ליצחק 
 תחילה וכו'[footnoteRef:453], וכתב הנחלת יעקב ונראה לי דהכי פרושו וכו'[footnoteRef:454] יע"וע, ולע"ד אי מהא לא אירייא שהרי אשכחן קרא מפורש הכי בפרשת בראשית שאמר[footnoteRef:455] "ויעש ה' אלהים לאדם ולאשתו כתנות עור", וה"נ נקט הנה "ולרבקה", וא"כ אין לדייק כי האי דיוקא, ומה גם שהרי בלשון הבראשית רבה צווח כי כרוכייא אמר למה ליצחק תחילה וסיים בה לפירוש ליצחק תחילה[footnoteRef:456] משמע מזה דכל הדיוק הוא מדאמר ליצחק תחילה ולא מדאמר לרבקה.	 [453:  ב"ר למה ליצחק תחלה אלא ע"י שהיתה רבקה בת כומרים לא היתה מקפדת בטנופת עבודת כוכבים וזה ע"י שהיה בן קדושים היה מקפיד על טנופת עבודת כוכבים לפיכך ליצחק תחלה (רא"ם):]  [454:  ונראה לי דהכי פירושו (כי לכאורה המדרש אינו ברור דיו, האם היה צריך לכתוב רבקה תחילה? הרי הדרך היא לכתוב האיש קודם אשתו), מדהוה ליה למימר ל"יצחק ורבקה" איש ואשתו, וכתב ״ולרבקה״ שמע מינה (ובצורה כזאת אכן הדרך לכתוב האיש ואח״כ אשתו, מכיון שהם מוזכרים רק עם וי״ו החיבור, אבל כאן שכתוב ״ולרבקה״ שהיא מוזכרת בפני עצמה, א״כ מדוע יצחק קודם) (נחלת יעקב).]  [455:  בראשית ג, כא.]  [456:  וַתִּהְיֶיןָ מֹרַת רוּחַ (בראשית כו, לה), לָמָּה לְיִצְחָק תְּחִלָּה, אֶלָּא עַל יְדֵי שֶׁהָיְתָה רִבְקָה בַּת כְּמָרִים לֹא הָיְתָה מַקְפֶּדֶת עַל טִנֹּפֶת עֲבוֹדַת כּוֹכָבִים, וְזֶה עַל יְדֵי שֶׁהָיָה בֶּן קְדוֹשִׁים הָיָה מַקְפִּיד עַל טִנֹּפֶת עֲבוֹדַת כּוֹכָבִים, לְפִיכָךְ לְיִצְחָק תְּחִלָּה (בראשית רבה).] 

רש"י בד"ה ליצחק ולרבקה[footnoteRef:457], שהיו עובדות ע"ז ע"כ, נ"ב לכאורה קשה לפי זה א"כ אמאי 
 אחר זה "ויקרא את עשו" לברך אותו, כיון שראה את נשיו רשעים ועובדי ע"ז מסתמא דגם הבעל כן, דהקב"ה מזווג זיווגין ואין מזווגין לאדם אשה אלא לפי מעשיו "ולא ינוח שבט הרשע על גורל הצדיקים"[footnoteRef:458], וי"ל דההוא בזיווג ב' וזה היה בזיווג ראשון, ומיהו לפי מה שפירש רבינו האר"י ז"ל דזיווג ראשון היינו מ' יום קודם יצירת הוולד, וזיווג ב' היינו בעת הנישואין עצמן ק'. 	 [457:  בראשית כה, לה.]  [458:  תהלים קכה, ג.] 

לכן הנראה עיקר דקושטא קאי דהכי כוונת הבראשית רבה דאף דבכל מקום כך היא דרכה 
 של תורה להזכיר הבעל קודם ובפרט מי גבר כיצחק, אבל הכא כיון ד"ותהיינה מורת רוח" משום דליתא דע"ז שהיו עובדות בבית ובוודאי שהאשה שכיחא יותר ורואה אותם יותר מהאיש שאינו מצוי כל כך בבית, וא"כ האשה מצויה יותר מהאיש ובכה"ג הוה ליה להקדים לרבקה מהכי טעמא ולא הוה ליה זילותא ליצחק חס ושלום בזה. וגם אפשר דהכי קא דייק דלא הוה ליה להקדים ליצחק, אלא לימא ותהיינה מורת רוח לבית יצחק או לבית חמיה והוא משום דתרוייהו כסוג אחד הרע להם ואידי ואידי חד שיעורא, ולמה הוצרך לפרוט ולהקדים ליצחק ברישא ללמדנו שהוא הקפיד יותר על טינופת ע"ז שהיה בן קדושים וכו', באופן דהני מילי דאמר רב הנחלת יעקב אינם מובנים ולא ידענא מאי אידון בהו, אחר זמן ראיתי למוהר"ש ז"ל ביפ"ת שכתב כדברי הנחלת יעקב הנזכר וגם עליו יעבור כוס התימה ממ"ש.	
ואגב ראיתי להיפה תואר שם דכתב אמ"ש במדרש שהיתה רבקה בת כומרים דלא מצאתי 
 רמז לזה עכ"ל, ולע"ד קשה שהרי לעיל מזה במדרש פרק ס"ב[footnoteRef:459] אמר מה ת"ל בת בתואל הארמי, ללמדך שאביה רמאי ואחיה רמאי ואנשי מקומה והצדקת הזו וכו'[footnoteRef:460], והביאה רש"י ז"ל בריש סידרין ע"ש, ואם כן מדקא מדמי אביה לאחיה, לכן ולבן כבר מודעת זאת רשעותו שהיה אדוק בע"ז וכומר גדול היה וכמבואר בזהר הקדוש בכמה דוכתי ומזה משמע דכולם שוים לרעה לעניין זה וגם אנשי מקומה כן ומסתמא דגם אבי אביה וכן משפחה כן היו ולכן אמר שהיתה בת כומרים, וא"כ לכאורה אין מובן לדברי היפת תואר בזה.	 [459:  צ"ל ס"ג אות ד.]  [460:  וַיְהִי יִצְחָק בֶּן אַרְבָּעִים שָׁנָה וגו' (בראשית כה, כ), אָמַר רַבִּי יִצְחָק אִם לְלַמֵּד שֶׁהִיא מֵאֲרַם נַהֲרַיִם וַהֲלוֹא כְּבָר נֶאֱמַר: מִפַּדַן אֲרָם, מַה תַּלְמוּד לוֹמַר אֲרַמִּי, בַּת בְּתוּאֵל הָאֲרַמִּי, מַה תַּלְמוּד לוֹמַר אֲחוֹת לָבָן הָאֲרַמִּי, אֶלָּא בָּא לְלַמֶּדְךָ אָבִיהָ רַמַּאי וְאָחִיהָ רַמַּאי וְאַף אַנְשֵׁי מְקוֹמָהּ כֵּן, וְהַצַּדֶּקֶת הַזּוֹ שֶׁהִיא יוֹצְאָה מִבֵּינֵיהֶם לְמָה הִיא דּוֹמָה, לְשׁוֹשַׁנָּה בֵּין הַחוֹחִים. רַבִּי פִּנְחָס אָמַר כְּתִיב (בראשית כח, ז): וַיֵּלֶךְ פַּדֶּנָה אֲרָם, מַה תַּלְמוּד לוֹמַר (בראשית כח, ה): אֶל לָבָן הָאֲרַמִּי, מְלַמֵּד שֶׁכֻּלָּן כְּלָלָן בָּרַמָּאוּת (בראשית רבה).] 




וַיְהִי כִּי זָקֵן יִצְחָק וַתִּכְהֶיןָ עֵינָיו מֵרְאֹת וַיִּקְרָא אֶת עֵשָׂו בְּנוֹ הַגָּדֹל וַיֹּאמֶר אֵלָיו בְּנִי וַיֹּאמֶר אֵלָיו 
 הִנֵּנִי (בראשית כז, א).	
רש"י בד"ה ותכהנה וכו', והביא ג' פירושים ע"ש[footnoteRef:461], נ"ב קצת קשה דהרי אמרו בש"ס בפרק 
 ד דמגילה[footnoteRef:462] אל תהי קללת הדיוט קלה בעיניך שהרי אבימלך קלל לשרה "הנה לך הוא כסות עינים"[footnoteRef:463] ונתקיימה ביצחק "ותכהינה עיניו מראות" וכו', וגם אמר שם משום שהיה מסתכל בעשו הרשע ודא ודא גרמא ליה ע"ש, וא"כ אמאי לא אייתי עוד הני דרשות וגם לעיל בפרשת וירא לא הביאם גם כן. אבל ראיתי שם[footnoteRef:464] שסיים רש"י דיש מדרש אגדה אבל יישוב לשון המקרא פירשתי ע"כ, ולפ"ז משום הכי לא הביא ג"כ להני, אבל אכתי קצת קשה דבשלמא פירוש אחד שכתב הכא הוא פשוטו של מקרא דסמוך לפסוק "ותהיינה מורת רוח" אבל פירוש ב' כשנעקד על גבי המזבח וכו', וגם דבר אחר הג' כדי שיטול יעקב הברכות אלו אינם יישוב המקרא כפשוטו ואפילו הכי הביאם וא"כ הוה ליה למימר ג"כ דברי הש"ס, וצ"ל דתנא ושייר וגם במדרש יש עוד טעמים אחרים כמו שיעו"ש[footnoteRef:465] ולא הביאם ועיין מ"ש לעיל בפרשת וירא אות ז'[footnoteRef:466].	 [461:  בַּעֲשָׁנָן שֶׁל אֵלּוּ. דָּ"אַ כְּשֶׁנֶּעֱקַד עַ"גַּ הַמִּזְבֵּחַ וְהָיָה אָבִיו רוֹצֶה לְשָׁחֳטוֹ, בְּאוֹתָהּ שָׁעָה נִפְתְּחוּ הַשָּׁמַיִם וְרָאוּ מַלְאֲכֵי הַשָּׁרֵת וְהָיוּ בוֹכִים, וְיָרְדוּ דִמְעוֹתֵיהֶם וְנָפְלוּ עַל עֵינָיו, לְפִיכָךְ כָּהוּ עֵינָיו. דָּ"אַ כְּדֵי שֶׁיִּטֹּל יַעֲקֹב אֶת הַבְּרָכוֹת (רש"י).]  [462:  דף כח ע"א.]  [463:  בראשית כ, טז.]  [464:  בראשית כ, טז.]  [465:  וַתִּכְהֶיןָ עֵינָיו מֵרְאֹת (בראשית כז, א), אָמַר רַבִּי אֶלְעָזָר בֶּן עֲזַרְיָה מֵרְאוֹת בְּרָע, מֵרְאוֹת בְּרָעָתוֹ שֶׁל רָשָׁע, אָמַר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא יִהְיֶה יִצְחָק יוֹצֵא לַשּׁוּק וִיהוֹן בְּרִיָּתָא אָמְרִין דֵּין אֲבוּהּ דְּהַהוּא רַשִׁיעָא, אֶלָּא הֲרֵינִי מַכְּהֶה אֶת עֵינָיו וְהוּא יוֹשֵׁב בְּתוֹךְ בֵּיתוֹ, הֲדָא הוּא דִכְתִיב (משלי כח, כח): בְּקוּם רְשָׁעִים יִסָּתֵר אָדָם, מִכָּאן אָמְרוּ כָּל הַמַּעֲמִיד בֵּן רָשָׁע אוֹ תַּלְמִיד רָשָׁע סוֹף שֶׁעֵינָיו כֵּהוֹת. תַּלְמִיד רָשָׁע מֵאֲחִיָּה הַשִּׁילוֹנִי (מלכים א יד, ד): וַאֲחִיָּהוּ לֹא יָכֹל לִרְאוֹת כִּי קָמוּ עֵינָיו מִשֵֹּׂיבוֹ, שֶׁהֶעֱמִיד אֶת יָרָבְעָם תַּלְמִיד רָשָׁע. בֵּן רָשָׁע, מִיִּצְחָק, וַיְהִי כִּי זָקֵן יִצְחָק וַתִּכְהֶיןָ עֵינָיו וכו'. דָּבָר אַחֵר, מֵרְאֹת, מִכֹּחַ אוֹתָהּ הָרְאִיָּה, שֶׁבְּשָׁעָה שֶׁעָקַד אַבְרָהָם אָבִינוּ אֶת יִצְחָק בְּנוֹ עַל גַּבֵּי הַמִּזְבֵּחַ, תָּלָה עֵינָיו בַּמָּרוֹם וְהִבִּיט בַּשְּׁכִינָה. מוֹשְׁלִים אוֹתוֹ מָשָׁל לְמָה הַדָּבָר דּוֹמֶה, לְמֶלֶךְ שֶׁהָיָה מְטַיֵּל בְּפֶתַח פָּלָטִין שֶׁלּוֹ וְתָלָה עֵינָיו וְרָאָה בְּנוֹ שֶׁל אוֹהֲבוֹ מֵצִיץ עָלָיו בְּעַד הַחַלּוֹן, אָמַר אִם הוֹרְגוֹ אֲנִי עַכְשָׁו מַכְרִיעַ אֲנִי אֶת אוֹהֲבִי, אֶלָּא גּוֹזְרַנִי שֶׁיִּסָּתְמוּ חַלּוֹנוֹתָיו. כָּךְ בְּשָׁעָה שֶׁהֶעֱקִיד אַבְרָהָם אָבִינוּ אֶת בְּנוֹ עַל גַּבֵּי הַמִּזְבֵּחַ תָּלָה עֵינָיו וְהִבִּיט בַּשְּׁכִינָה, אָמַר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא אִם הוֹרְגוֹ אֲנִי עַכְשָׁו אֲנִי מַכְרִיעַ אֶת אַבְרָהָם אוֹהֲבִי, אֶלָּא גּוֹזֵר אֲנִי שֶׁיִּכְּהוּ עֵינָיו, וְכֵיוָן שֶׁהִזְקִין כָּהוּ עֵינָיו, וַיְהִי כִּי זָקֵן יִצְחָק וגו' (מדרש רבה אות י).]  [466:  ראה בראשית יח, ד- אות א'.] 

ואגב ראיתי להנחלת יעקב ז"ל שהיתה לו גירסה בדברי רש"י שהביא ב' פירושים[footnoteRef:467] וכתב 
 תמיהא לי מה שייך לומר בכאן דבר אחר וכו' ותירץ דהכוונה וכו' ע"ש[footnoteRef:468], ולע"ד קשה שהרי עיקר מ"ש בעשנן של אלו וכו' היא מוצאת בדברי המדרש תנחומא ולשון המדרש תנחומא שהביא לנו הרא"ם[footnoteRef:469] הכא כתוב לאמר שהיה רואה יצחק ומצר מאד ומפני זה כהו עיניו מן הכעס ע"כ, הרי לך דלא באו לומר שנענש בזה וא"כ מי הכריחנו להכנס בדבריהם ז"ל מידי דלא שמיעא להו, ואי משום שלא הוציאם מביתו אפשר דהוה סלקא דעתא ליצחק דאם היה מוציאם היו מוסיפין ביתר שאת בתקרובת ע"ז כהנה וכהנה, אבל בביתו עכ"פ מתביישין קצת וממעיטין בזה ולמעוטי תיפלה עדיף.	 [467:  רש״י בד"ה ותכהין - בעשנן של אלו. ד״א, כדי שיטול יעקב את הברכות.]  [468:  תמיהא לי, מה שייך כאן לומר ׳דבר אחר׳, והלא הטעם הראשון הוא מאין בא לו כהיית העינים׳, ׳בעשנן של אלו׳, הטעם השני הוא למה יצאה הגזירה לפניו לכהות עיניו, ועל זה תירץ ׳כדי שיטול יעקב את ברכות׳, וא״כ אין שייכות לזה הלשון עם הלשון השני, וא״כ אין שייך גם כן לומר ׳ד״א׳. ולכן נראה לי, דהוקשה להרב, לאיזה צורך הודיענו הכתוב שכהו עיניו ועל זה תירץ ׳בעשנן של אלו׳, ללמד דעת שהאדם ירחיק עצמו אפילו מריח עשן עכו״ם, דהא יצחק נענש על שלא הוציא כלותיו מביתו, כשראה שהיו מורת רוח ולא היו שומעות לו, ולשון השני תירץ הורה לנו שדרכי ה׳ ומחשבותיו הם נפלאים ממנו ואין להרהר אחריו ולהטיח כלפי מעלה, דהא כהיית עיניו של יצחק לא היו אלא להיטיב עמנו כדי שיטול יעקב את הברכות ולא עשו, ואין לפרש שנענש על חטאו שרצה לברך את עשו הרשע, דהא לדעתו היה צדיק וגם בכור, דא״כ היה יצחק שוגג בדבר, ועוד, דהא אין הקב״ה מצרף מחשבה רעה למעשה (קידושין מ ע"א).]  [469:  בעשנן של אלו שהיו מעשנות ומקטרות לעבודת כוכבים. ומפני שהי' יצחק מקפיד בטנופת עבודת כוכבים יותר מרבקה כהו עיניו ולא עיניה וסמיכות פרשיות קא דריש ולשון תנחומא ותכהין עיניו מה כתיב לעיל מיניה ותהיין מורת רוח לפי שהיתה השכינה בביתו של יצחק ועמד עשו ונשא מבנות כנען והיו מעשנות ומקטרות לעבודת כוכבים שלהן בביתו ונסתלקה שכינה מביתו והיינו רואה יצחק ומצר מאד מפני זה כהו עיניו מן הכעס (רא"ם).] 

ועוד סיים וכתב הנחלת יעקב דאין לפרש שנענש על חטאו שרצה לברך עשו הרשע דהא 
 לדעתו היה צדיק וגם בכור ועוד דאין ה' מצרף מחשבה רעה למעשה עכ"ל, ותמהני שהרי בבראשית רבה אמרו בהידייא על פסוק "מצדיקי רשע" וכו' "וצדקת צדיקים יסורו ממנו" זה יצחק ע"י שהצדיק את הרשע כהו עיניו וכו' ע"ש[footnoteRef:470], הא קמן דרז"ל נכנסו בהכי טעמא ואם נפשך להקשות תיקשי לרז"ל. וראיתי למוהר"שי ביפת תואר שדיקדק דיקדוק זה דהלא יצחק מוטעה היה שהיה מרמה אותו וכו' ותימה מה שתירץ ע"ש.	 [470:  וַיְהִי כִּי זָקֵן יִצְחָק (בראשית כז, א), רַבִּי יִצְחָק פָּתַח (ישעיה ה, כג): מַצְדִּיקֵי רָשָׁע עֵקֶב שֹׁחַד, כָּל מִי שֶׁנּוֹטֵל שֹׁחַד וּמַצְדִּיק אֶת הָרָשָׁע בְּעֵקֶב, (ישעיה ה, כג): וְצִדְקַת צַדִּיקִים יָסִירוּ מִמֶּנּוּ, וְצִדְקַת צַדִּיקִים, זֶה משֶׁה. יָסִירוּ מִמֶּנּוּ, זֶה יִצְחָק, עַל יְדֵי שֶׁהִצְדִּיק אֶת הָרָשָׁע כָּהוּ עֵינָיו, וַיְהִי כִּי זָקֵן יִצְחָק וגו' (מדרש רבה פרשה סה אות ה).] 

ודע דהאי טעמא שאמר במדרש תנחומא שהיו מעשנות וכו' מפני זה כהו עיניו מן הכעס, 
 בזה הוא חלוק עם מדרש הבראשית רבה שאמר שם[footnoteRef:471] הכי למה ליצחק תחילה אלא דרכה של אשה לישב בביתה והאיש יוצא לדרך ולמד בינה מבני אדם וזה ע"י שכהו עיניו והוא יושב בתוך הבית לפיכך ליצחק תחילה ע"כ, ומשום הני מילי מעלייתא משמע דסברי מרנן דבראשית רבה שמקודם עניין כלותיו שהיו מורת רוח בע"ז כבר כהו עיניו והיה יושב בבית ומשום הכי ליצחק תחילה, אבל עיקר שכהו עיניו הוא משאר טעמים האמורים שם ובש"ס, ואילו לפי המדרש תנחומא משמע שלא כהו עיניו אלא אחר עניין כלותיו, ודין גרמ"א דעצירא"ה[footnoteRef:472] לאור גדול, ואיברא דסידרא דקראי הוא מסייע לשיטת המדרש תנחומא דבתחילה כתיב "ותהיינה מורת רוח" והדר אמר "ותכהינה עיניו", ואפשר דלפי שיטת הבראשית רבה צ"ל דסבירא ליה דאין מוקדם ומאוחר בתורה, ועל מ"ש בבראשית רבה בכלל דבר קודשו 'ולמד בינה מבני אדם' ראיתי להיפה תואר שהביא משם הרב אות אמת שהאריך לפרש ב' פירושים והניח בצ"ע, ומוהרש"י כתב דפירוש הב' נכון וגם כתב ועי"ל וכו' ע"ש, ולע"ד פשוט והכי כוונת המדרש שדרך אשה שיושבת תמיד בבית ומרגשת במה שיהיה בבית שהיא שומרת הבית. אבל דרכו של איש לחזור ולצאת לדרכו כל היום, אם הוא משאר העם עסוק במילין דשוקא ואם הוא ת"ח ונביא כיצחק יוצא לבית המדרש ולמד בינה ודעת מבני אדם, ורוצה לומר ע"י שמלמד את הבני אדם ומתלמידי יותר מכולם, וזהו הרויח שמרויח ביתר שאת בחכמת התורה, וא"כ עכ"פ דרך האיש שלא ירגיש כל כך מהנעשה בבית הן לטב והן לביש, אבל הכא ע"י שכבר כהו עיניו והוא יושב תמיד בתוך הבית ולא יוכל עוד לצאת ולבא ללמוד וללמד לבני אדם כמנהגו הטוב, אמטו להכי הוא מרגיש מהנעשה בבית כמו האשה ולהכי כתיב 'ליצחק תחילה', כיון דאידי ואידי חד שיעורא הרגישו בהם ובוודאי שהמורת רוח כסוג א', והזכיר יצחק תחילה כסדר חשיבותם וגם אפשר דהכוונה שצערא דיצחק היה ביתר שאת שבא לידי מידה זו שכהו עיניו וישב בבית והכיר בהרגיש זה דעניין כלותיו, אבל בלאו הכי היה הרגש רבקה יותר ואז היה אומר הכתוב לרבקה תחילה, שיצחק לא היה יכול להרגיש כל כך, ולא הוה ליה מורת רוח כמו רבקה וכאמור, ואם כנים אנו בזה מעתה יתיישב שפיר כל מה שהקשה הרב אות אמת וכמו שיראה הרואה.	 [471:  אות ד'.]  [472:  לשון מליצה.] 


אוּלַי יְמֻשֵּׁנִי אָבִי וְהָיִיתִי בְעֵינָיו כִּמְתַעְתֵּעַ וְהֵבֵאתִי עָלַי קְלָלָה וְלֹא בְרָכָה (בראשית כז, יב).	
"אולי ימושני אבי והייתי בעיניו כמתעת" וכו' י"ל מה הלשון אומרת "כמתעתע", והלא אם 
 יודע הדבר מיד יהיה מתעתע ממש ולא בכ"ף הדמיון, גם במכות בדף כ"ג אמרו "לא רגל על לשונו" זה יעקב אבינו דכתיב "אולי ימושני אבי" וכו', וי"ל דמרי רב חיליה לגבר שלים כיעקב אבינו בזה והלא מילתא זוטרתי היא לגבי דמר, ונראה ע"פ מ"ש בזוה"ק בפסוק "אנכי עשו בכורך", ד"אנכי" פסיק טעמא, אנא מה דאנא ועשו הוא הבכור, וכן פירש רש"י, וא"כ אפוא אילו היה יודע הדבר הי"ל מקום פטור שהוא דובר אמת בלבבו, אבל מי ששומע לשונו לכאורה הוא סובר שחס ושלום אמר שקר, לכן אמר "והייתי בעיניו כמתעתע" משום דקושטא קאי דלאו מתעתע ממש ולכן פירש הא "דלא רגל על לשונו" על יעקב אבינו ע"ה דלשונו דייקא וכמדובר.	


וַתִּקַּח רִבְקָה אֶת בִּגְדֵי עֵשָׂו בְּנָהּ הַגָּדֹל הַחֲמֻדֹת אֲשֶׁר אִתָּהּ בַּבָּיִת וַתַּלְבֵּשׁ אֶת יַעֲקֹב בְּנָהּ הַקָּטָן 
 (בראשית כז, טו).	
"ותקח רבקה את בגדי עשו בנה הגדול החמודות" וכו', י"ל אמאי הוצרך למימר הכא 
 הגדול, וגם כיון דקושטא קאי שמכר הבכורה ליעקב א"כ יעקב הוי גדול כמ"ש "בנך בכורך" וגם שסיים "בנה הקטן, ואמאי, ואפשר ע"פ מ"ש ז"ל דעשו עשה מלחמה עם נמרוד ולקח את אלו הבגדים וא"כ מ"ש הכא הגדול ר"ל שהוא גדול וגבורה בענין הכוח וגברא אלמה הוא, והא ראיה שהרג אפילו לאחד כנמרוד ולקח את בגדיו אבל אין הכוונה שהוא גדול בבכורה שהרי מצינו שאמר הכתוב "אם יעקב ועשו"[footnoteRef:473] הרי שהקדימו לאחיו ובזה הסכים שהוא הבכור והגדול וכ"ש בתחילת קונטריס זה לתרץ מ"ש רש"י איני יודע מה מלמדנו ע"ש, וא"כ לפ"ז מ"ש "בנה הקטן, ר"ל בענין דלית ביה האלמות כעשו, וגם ר"ל שהיה מקטין עצמו במדת הענוה וגם ע"י שהתורה מתשת כחו של אדם קרי ליה הכי.	 [473:  בראשית כח, ה.] 


וַיִּשְׁלַח יִצְחָק אֶת יַעֲקֹב וַיֵּלֶךְ פַּדֶּנָה אֲרָם אֶל לָבָן בֶּן בְּתוּאֵל הָאֲרַמִּי אֲחִי רִבְקָה אֵם יַעֲקֹב וְעֵשָׂו 
 (בראשית כח, ה).	
[bookmark: שילה107]רש"י בד"ה "אם יעקב ועשו", איני יודע מה בא ללמדנו ע"כ, כתב הרב שפתי חכמים דיש 
 מקשים אם לא ידע ישתוק, וי"ל דהוא ידע כמה פירושים, אבל לא ידע איזהו אמיתי ע"ש, ולע"ד קשה דאם יש לו כמה פירושים יאמר 'דבר אחר' כמ"ש בכמה דוכתי, אבל נראה דמעיקרא קושיה ליתא דכתב כן כדי שיבואו שאר המפרשים ויאמרו מה שקיבלה נשמתם דאם הוא לא קיבל בזה שמא קיבלו אחרים, ולכן נראה לע"ד לומר מה שקיבלה נשמתי בזה, דבא ללמד להסכים שהבכורה היא ליעקב והמכירה קיימת ויעקב הגדול ומשום הכי אמר "אם יעקב ועשו" להורות להאמור. ועיין מ"ש הנחלת יעקב[footnoteRef:474] ליישב ואינו מוכרח לע"ד.	 [474:  ולי נראה ליישב, דלהכי כתב כן, לסומכו אל ״וילך עשו אל ישמעאל״ (פסוק ט). והכי פירושו, שאע״פ שיצחק (פסוק ב) אמר "קום לך פדנה ארם" וגו׳ "וקח לך משם אשה מבנות לבן אחי אמך״, וכן עשה יעקב ״וילך פדנה ארם אל לבן... אחי רבקה אם יעקב ועשו״, וא״כ הוא הדין דהוה ליה לעשו ללמוד מזה ולילך ג״כ לשם, דהא הוה ליה שתי בנות כדכתיב ״מבנות לבן״, וכמו כן היה אחי אמו של עשו כמו של יעקב, ולהכי כתיב קרא יתירא ״אם יעקב ועשו״. ואפילו הכי כתיב ״וילך עשו אל ישמעאל״, והיינו דאמרינן בפרק החובל (ב״ק צב,ב) מטייל אזיל דיקלא בישא גבי קינא דשרכי (רש״י ד״ה קינא דשרכי: אילנות בטלים ואין עושים פרי... כלומר, דרך דקל רע ליגדל בצד אילן סרק), דכתיב ״וילך עשו אל ישמעאל״. ולהכי כתוב קרא יתירא ״אם יעקב ועשו״, דהא בלאו הכי ידעינן שהיא אם יעקב ועשו, אלא להעיד על רשעתו ועיין במה שכתבתי בפרשת לך לך (טז,טז) בפסוק ״ואברם בן שמונים שנה ושש שנים בלדת הגר את ישמעאל לאברם״, ולעיל (כה,לד) בפסוק ״ויבז עשו את הבכורה״, וכיוצא בזה הרבה שכתב קרא יתירא בשביל כיוצא בזה.] 


וַיֵּלֶךְ עֵשָׂו אֶל יִשְׁמָעֵאל וַיִּקַּח אֶת מָחֲלַת בַּת יִשְׁמָעֵאל בֶּן אַבְרָהָם אֲחוֹת נְבָיוֹת עַל נָשָׁיו לוֹ 
 לְאִשָּׁה (בראשית כח, ט).	
רש"י בד"ה על נשיו, הוסיף רשעה על רשעתו ע"כ, נ"ב ונראה דמשום הכי אמר לו ר"ל 
 כדמותו ורשעותו מידי דהוי דאין מזווג אלא לפי מעשיו וכ"ש בשניות ואילך.	

[bookmark: _Hlk184236605][bookmark: שילה10]פרשת ויצא	
וַיֵּצֵא יַעֲקֹב מִבְּאֵר שָׁבַע וַיֵּלֶךְ חָרָנָה (בראשית כח, י).	
רא"ם בד"ה יצא ללכת לחרן וכו'[footnoteRef:475], נ"ב עיין מ"ש בספרי הקטן בזרע יצחק פרשת לך לך 
 בדף יב ע"א שם בא"ד דא"א לפרש ויפגע וכו'. נ"ב עיין מ"ש שם[footnoteRef:476].	 [475:  יצא ללכת לחרן. אינו ר"ל שפירוש "וילך" ללכת שלא מצינו בשום מקום עתיד או עבר במקום מקור, אלא הכי פירושו שההליכה הזאת היא העברית שדרך בני אדם לומר על מי שיצא ממקומו ללכת למקום פלוני כבר הלך למקום פלוני, וכך אמרו בב"ר ר' ברכיה בשם ר' יצחק אמר לישניהון דברייתא לומר אזל פלן בקיסרי ועדיין הוא על זבדייא ולא שהלך ממש, דא"כ מאי ויפגע במקום והלא כשפגע בו קודם הגעתו לחרן היה אלא עכ"ל שפירש וילך בהליכה העבריית קמיירי ולא הליכה אמתית שאין דרך המקרא לומר שהלך עד מקום פלוני, ואח"כ ישוב לבאר המקרים שקרו לו בדרך קודם הגעתו שם, אלא כשיחזור העניין מתחלתו לומר ויהי בלכתו קרו לו כך וכך והתימה על החכם בן עזרא שאמר שהוא כמשמעו ושב לבאר מה שפגע בדרך גם א"א לפרש ויפגע וכבר פגע מפני שפירש וכבר פגע קודם הספור הנזכר למעלה שהוא היציאה וההליכה לא קודם ההליכה לבדה כי אין לשון וכבר נופל רק על קודם הספור הקודם בכללו (רא"ם).]  [476:  ואי אפשר לפרש "ויפגע" וכבר פגע מפני וכו', דאמאי לא תירץ כמו שתירצו ז"ל כאן ("וישב ארצה מצרים, ויקח משה את מטה". אֵין מֻקְדָּם וּמְאֻחָר מְדֻקְדָּקִים בַּמִּקְרָא [רש"י]), שרש"י אינו סובר שוא"ו משמש במקום, וכבר הוצרך לתרץ תירוץ אחר התם. ואפשר לומר דעדיפא מינה קמשני דאף אם תרצה לומר אילו הוה סבירא ליה לרש"י ז"ל הכין, הכא אי אפשר לומר כן מטעם שסיים שם ולרווחא דמלתא קאמר.] 

וַיִּיקַץ יַעֲקֹב מִשְּׁנָתוֹ וַיֹּאמֶר אָכֵן יֵשׁ יְהֹוָה בַּמָּקוֹם הַזֶּה וְאָנֹכִי לֹא יָדָעְתִּי (בראשית כח, טז).	
"ויקץ יעקב משנתו ויאמר אכן יש ה' במקום הזה" וכו' אפשר ע"פ מ"ש דע"י השינה יוכל 
 אדם לעסוק בתורה וכו' והיינו דרמז הכא דע"י שהיה ישן על מי מנוחות אמר השתא הכא "אכן יש ה' במקום הזה" שיוכל להיות לו כוח בעבודת הבורא, ואפשר דמשום הכי אמר בפירוש[footnoteRef:477] "והנה טוב מאד"[footnoteRef:478] זו שינה ר"ל דע"י השינה יוכל לעסוק בתורה שנקרא טוב[footnoteRef:479].	 [477:  אָמַר רַבִּי שִׁמְעוֹן בֶּן אֶלְעָזָר, הִנֵּה טוֹב מְאֹד, וְהִנֵּה טוֹבָה שֵׁנָה. וְכִי שֵׁנָה טוֹבָה מְאֹד, אֶתְמְהָא. לֹא כֵן תְּנֵינַן יַיִן וְשֵׁנָה לָרְשָׁעִים נָאֶה לָהֶם וְנָאֶה לָעוֹלָם, אֶלָּא מִתּוֹךְ שֶׁאָדָם יָשֵׁן קִמְעָא הוּא עוֹמֵד וְיָגֵעַ בַּתּוֹרָה הַרְבֵּה (מדרש רבה פרשה ט אות ו).]  [478:  בראשית א, לא.]  [479:  כִּי לֶקַח טוֹב נָתַתִּי לָכֶם תּוֹרָתִי אַל תַּעֲזֹבוּ (משלי ד, ב):] 

וַיִּירָא וַיֹּאמַר מַה נּוֹרָא הַמָּקוֹם הַזֶּה אֵין זֶה כִּי אִם בֵּית אֱלֹהִים וְזֶה שַׁעַר הַשָּׁמָיִם (בראשית כח, 
 יז).	
נחלת יעקב בד"ה וזה שער השמים וכו' כתב הרא"ם וכו' ולא נהירא, דהא מכל מקום אין 
 לשמים שער החלון וכו' ע"ש[footnoteRef:480]. ולא ידענא מאי קשיא היה ליה דהא לפי דברי הרא"ם בזה יש חילוק בין פירוש רש"י למדרשו[footnoteRef:481], דלפירוש הראשון האי שער דרך משל הוא ולמדרשו שער ממש ובהא פליגי. ואם כוונתו שאין לו שער קשה דמי הגיד לו זה.	 [480:  כתב הרא״ם: ו״שער השמים״ דרך משל הוא, כי אין לשמים לא שער ולא חלון, ע״כ. וכתב עוד הרב (רש״י) ׳ומדרשו, שבית המקדש של מעלה מכוון כנגד ביהמ״ק של מטה׳, וכתב ע״כ הרא״ם ו״שער השמים״ כמשמעו, שהוא השער שממנו יכנס בבית המקדש העליון, ע״כ. ולא נהירא, דהא מכל מקום אין לשמים לא שער ולא חלון, ואע״ג דכתיב ״וארבות השמים נפתחו״ (לעיל ז,יא), ״ודלתי שמים פתח״ (תהלים עח,כג). ועוד, על מי נתכוון במה שאמר ׳שממנו יכנס בבית המקדש העליון׳, ואין לומר שנתכוון על התפילה, חדא, דא״כ היינו לשון ראשון, ועוד, דהוה ליה למימר לשון נקבה ׳תכנס׳. לכן נראה לי, דהמדרש אינו חולק, אלא שמפרש הטעם למה דוקא זה המקום הוא שער לעליית התפילה, לפי שהוא מכוון נגד ביהמ״ק של מעלה, ומכל מקום ״שער השמים״ הוא דרך משל בעלמא (נחלת יעקב).]  [481:  רש"י בד"ה וזה שער השמים. מְקוֹם תְּפִלָּה לַעֲלוֹת תְּפִלָּתָם הַשָּׁמַיְמָה. וּמִדְרָשׁוֹ, שֶׁבֵּית הַמִּקְדָשׁ שֶׁל מַעְלָה מְכֻוָּן כְּנֶגֶד בֵּית הַמִּקְדָשׁ שֶׁל מַטָּה.] 

ועוד כתב[footnoteRef:482] ועוד על מי נתכוון במה שאמר שממנו יכנס וכו' נראה וכו' ע"ש. וגם בזה יש 
 חילוק דלפירוש ראשון הוא מקום תפילה וכו', והיינו דלא שער ממש ולמדרשו שער ממש הוא וזה שער בית המקדש של מעלה שמכוון כנגד של מטה ושם בית קיבול תפילה וזה אף אם נאמר דקאי אתפילה אתי שפיר. אבל האמת מ"ש הגאון שממנו יכנס הוא פירוש אבל מי שרוצה ליכנס בבית המקדש העליון יכנס משם וזה פתח שלו. ומה שרוצה לפרש דהמדרש אינו חולק לא שמיעא לי, דהא כלל הוא בידינו דכל מקום שכותב רש"י 'ומדרשו' היינו שחולק אמ"ש קודם. 	 [482:  הנחלת יעקב.] 

ולע"ד נראה לומר כוותיה דהרא"ם דיש חילוק ולא מטעמיה דפליגי אם שער ממש או לא, 
 אלא דלכולי עלמא האי שער דרך משל הוא, אלא דלפירוש א' אתא קרא לאשמועינן דזה מקום תפילה וכו'. ולמדרשו קרא לא איירי בהכי אלא שבא ללמד דזה מקום בית המקדש של מעלה ומכוון כנגדו בית מקדש של מטה.	

וַיִּדַּר יַעֲקֹב נֶדֶר לֵאמֹר אִם יִהְיֶה אֱלֹהִים עִמָּדִי וּשְׁמָרַנִי בַּדֶּרֶךְ הַזֶּה אֲשֶׁר אָנֹכִי הוֹלֵךְ וְנָתַן לִי לֶחֶם 
 לֶאֱכֹל וּבֶגֶד לִלְבֹּשׁ (בראשית כח, כ).	
[א] "ונתן לי לחם לאכול ובגד ללבוש ושבתי בשלום" וכו' נראה דתכיות ד"ק הכי דסתם 
 החולאים הבאים לאדם או מסיבת ריבוי מיני המאכלים או ממיעוטם או משום שאין לו בגד ללבוש ושלטא ביה זיקא וכמ"ש צינים פחים וכו', לכן שאל מהשי"ת "ונתן לי לחם" כדי פרנסתי ולא מסוג מבקש לחם[footnoteRef:483] וגם לא ריבוי מיני מאכלים שמביאים חולאים, ועוד בה "ובגד ללבוש" ולהנצל מן הצינה, ובזה "ושבתי בשלום" שלם בגופי "והיה ה' לי לאלקים" לסייעני בזה דהכל הוא בס"ד, ואל קשר זה מש"ה "ואוהב גר לתת לו לחם ושמלה"[footnoteRef:484] ר"ל לא הריבוי ולא המיעוט וגם שמלה להצילו מצנה, והיינו מה שהשיב אותו חכם למין הקלה בעיניך דבר שנצטער עליו אותו צדיק וכו' והכל מכוון למ"ש, ובזה תשובה מוצאת על מה שי"ל במ"ש בש"ס[footnoteRef:485] "והסיר ה' ממך כל חולי" זו צנה דהרי הכל בידי שמים חוץ מצנים ופחים, וכיצד יתקיימו ב' כתובים הללו אך ע"פ האמור א"ש דר"ל שיהיה לו סייעתא דשמיא שיקנה בגד ללבוש כדי שלא תשלוט בו זיקה וגם לחם לאכול כדי שישכים ויאכל בבקר מפני הצנה וכו' וכמ"ש בחיר שבאבות "ונתן לי לחם" וכו' והכוונה כאמור. ומלבד זה י"ל דמ"ש חוץ מצנים ופחים ר"ל על מאן דאפשר ליה ללבוש ויתיר, כד כסו והוא חס על ממונו ועל עצמו לא חס, זה הוי פשיעה בבעלים דה' לא צוה ואיהו דאפסיד אנפשיה, ומ"ש "והסיר ממך ה' " צנה על מאן דלא אפשר ליה ושלטא ביה זיקא מחמת אונס דזוזי דבכה"ג נאמר והסיר, ואפשר שע"ז ג"כ אמר "לא אשים עליך" ואם אשים ע"י שנברא במזל עניות ודין גרמא לחולי ע"י שהוא ערום ועריה וכיוצא "אני ה' רופאך" כמ"ש "והסיר ה' " וכו', וע"ד האמור וזהו ג"כ היתה תפילת שלמה המלך ע"ה במשלי ל'[footnoteRef:486] שאמר "ריש ועושר אל תתן לי" שע"י העניות ה"ל חולאים וגם ע"י העושר והריבוי נפקא מינא חורבא, אלא הטריפני לחם חוקי ההכרחי וכמ"ש בחיר שבאבות ונקט חקי שאם הפרנסה מצויה בהכרחי יוכל ללמוד בחקי התורה משא"כ במיעוט והריבוי, ואגב נאמר במ"ש[footnoteRef:487] "ב' שאלתי ממך" "שוא ודבר כזב הרחק ממני" וכו' "ראש ועושר" וכו' דבכוונה מכוונת נקט הני ב' לטיבותא משום דאם יזכה שלא ידבר כזב והוא צדיק באמונתו יחיה בזה יזכה שפיר להטריפני לחם חקי ולא בסוג גזל דלות אלא אמצעי שלם ומ"ה נקט תחילה הא דשוא וכו' משום דבשתים ועלתה לו שפיר והא בהא תלייא, ומקום י"ל דמ"ש "ריש[footnoteRef:488] ועושר" דכוליה קאי בענין חכמת התורה ומאי עניות עניות דתורה ומשום שראה ויתר ע"י ריבוי חכמתו נכשל בה, ואמר אני ארבה ולא אסור ולא עלתה לו, ומשום הכי כתיב "ראש" ר"ל שלא יהיה ראש כל החכמים כמו שהיה קודם, וקרינן רש דהשתא הכא לא יהיה בסוג עניות דתורה וגם לא "עושר וראש" לכל ע"י חכמה יתירה ונתן טעם "פן אשבע וכחשתי" וכו' להתחכם ע"י התורה כבראשונה וגם אם יהיה בדלות התורה אין בור ירא חטא[footnoteRef:489] והיינו אומרו "פן אורש וגנבתי" שלא יהיה נושא ונותן באמונה אלא יעשה פסקי הראש[footnoteRef:490] כדי לאכול, וכמ"ש "אל[footnoteRef:491] יבוזו לגנב כי יגנוב למלא נפשו כי ירעב"[footnoteRef:492] וסיים "ותפסתי שם אלהי"[footnoteRef:493] ר"ל שיהיה שם אלהים ומדת הדין שולטת בו ולא בשם הוי"ה שהוא רחמים, לכן שאל בקו המצוע הרב באמצע דבכל אמצעי שלם. ואם כנים אנו בזה יתיישב מה ששאל הני ב' בלבד וגם שאמרו "אל תמנע ממני בטרם אמות"[footnoteRef:494] אך לפי האמור דקאמר בענין חכמת התורה אתי שפיר ע"פ מ"ש בש"ס[footnoteRef:495] דתחילת עומדו בדין שואלים לו נשאת ונתת באמונה והדר קבעת עתים לתורה וכו', א"כ אפוא היינו דקא בעי שלמה המלך ע"ה על הני ב' תחילה וראש דבר כזב שיקיים הא דמו"מ והדר לחם חקי זה לחמה של תורה לקבוע עתים לתורה חק ולא יעבור כתיב וגם דע"י לימוד התורה יזכה לקיים כל חקי התורה, וקא בעי על אלו הב' שהם אבות וממילא רווחא לכל המצוות כולם שהם תולדות ובזה א"ש דנקט בהם "בטרם אמות" מידי דהוי דביום המיתה תחילת עומדו בדין שואלין ממנו על הני ב' וכשיזכה לקיימם לא עייל בכסופא קמי מאריה, וגם יש בכלל אף את"ל שחטא קודם יזכה בסוף כל סוף לשוב ולקיימם "ותשב אנוש עד דכא"[footnoteRef:496] והיינו אומרו "בטרם אמות" ואמרו "אל תמנע ממני" שה"ל סייעתא דשמיא כמש"ה "השיבנו ה' אליך ונשובה"[footnoteRef:497] וגם ר"ל באומרו "ב' שאלתי מעמך" ר"ל שיזכה לקיימם משום שאתה צוית עליהם ולא מסוג בני אדם שעושים כדי שיהיה להם שם ואמונה בעולם, וגם בענין לימוד חקי התורה כדי שיקרא חכם או כדי לקבל פרס וכל שכן לקנטר, אלא משום ציוויו יתברך בלי שום פנייה, ועל כולם הוא אומר "אל תמנע ממני" וז"א "מאתך" דייקא והוא ע"ד מ"ש בש"ס ועל כולם "יראת ה' היא אוצרו"[footnoteRef:498] אין וכו' והכוונה בו כאמור ואפשר דזש"ה "אשרי תמימי דרך ההולכים בתורת ה' "[footnoteRef:499] וכו' ור"ל הכי כדי לקיים תורת ה' "ונוצרי עדותיו" ולא לפנייה אחרת, והיינו דסיים "אף לא פעלו עולה" ר"ל אף דנשאו ונתנו באמונה ולא עשו שום עול בעולם צריך ג"כ "בדרכיו הלכו" לשם שמים ולא לענין אחר ועל כה"ג הוא דקיימי "באשרי" ולהכי קא בעי אחלי יכונו דרכי לשמור חוקיך ולא לדבר אחר וכאמור.	 [483:  שאין לו לחם.]  [484:  דברים י, יח.]  [485:  כתובות ח ע"א.]  [486:  פסוק ח']  [487:  משלי ל, ז.]  [488:  צ"ל ראש.]  [489:  אבות פרק ב, משנה ה.]  [490:  לשון מליצה לרציחה.]  [491:  צ"ל לא.]  [492:  משלי ו, ל.]  [493:  משלי ל, ט.]  [494:  משלי ל, ז.]  [495:  שבת לא ע"א.]  [496:  תהלים צ, ג.]  [497:  איכא ה, כא.]  [498:  ישעיהו לג, ו.]  [499:  תהלים קיט, א.] 

[ב] רא"ם בד"ה והמבקש לחם הוא נעזב וכו', אך קשה מ"ושבתי בשלום" וכו'[footnoteRef:500], נ"ב 
 עיין מה שתירץ הנחלת יעקב לזה[footnoteRef:501], ולע"ד אפשר שהיא מכלל ההבטחות כמ"ש לו השי"ת "והנה אנכי עמך" ובוודאי דבכללה שיהיה ג"כ שלם מן החטא דאם לא כן יסתלק ממנו, וזכר לדבר ממ"ש[footnoteRef:502] גבי דוד המלך עליו השלום כל האומר דוד חטא אינו אלא טועה דכתיב "וה' עמו" אפשר ששכינה עמו והוא חוטא, ועוד דכיוון שאמר לו "לא אעזבך" והיינו שיתן לו לחם א"כ וודאי כסוג צדיק כמש"ה[footnoteRef:503] "ולא ראיתי צדיק נעזב וזרעו מבקש לחם" והוי שלום מן החטא.		 [500:  והמבקש לחם הוא נעזב. אבל הבגד אף על פי שאינו בכלל לא אעזבך, י"ל דאגב הלחם הזכיר גם הבגד, אך קשה מ"ושבתי בשלום" שפרש"י בשלום שלם מן החטא שלא אלמד מדרכי לבן שאין זה מכלל הבטחות ולא מהמתחייב מהן (רא"ם).]  [501:  ולי נראה. דודאי מתחייב מהן, דהא אמר ״את אשר דברתי לך״ (פסוק טו), ופירש הרב (רש"י) ׳לצרכך ועליך׳, ואם לא יהיה שלם מן החטא וילמוד מדרכי לבן. בודאי שלא יתקיים מה שנאמר עליו‘, כמו כל הבטחות השם יתברך שהן על תנאי שלא יגרום החטא. והא דלא פירש הרב ״ושבתי בשלום״ שיוסיף מצוות על אותן של עכשיו, משום דהוה ליה למימר ׳לשלום׳ דהוי משמע לשלימות יותר משל עכשיו, השתא דכתיב ״בשלום״ משמע בשלימות של עכשיו, שלא יפחות על ידי שילמוד מדרכי לבן. ועל יעקב עצמו לא קשיא למה לא ביקש שלימות, מפני שאין זה מתחייב מן ההבטחות, דהא גם אם לא יוסיף שלימות אלא שיהיה שלם כמו עתה יתקיימו גם כן ההבטחות, אבל החטא הוא הגורם שלא יתקיימו ההבטחות, לכן לא ביקש רק שלא יתקלקל בחטא.]  [502:  שבת נו ע"א.]  [503:  תהילים לז, כה.] 


וְשַׁבְתִּי בְשָׁלוֹם אֶל בֵּית אָבִי וְהָיָה יְהֹוָה לִי לֵאלֹהִים (בראשית כח, כא).
רא"ם והיה ה' לי לאלהים ומעשר נמי וכו' לא קשה וכו' יעו"ש[footnoteRef:504]. נ"ב ולכאורה תירוץ זה 
 דוחק, ולע"ד אפשר דמה שאמר "וכל אשר תתן לי" וכו' היינו שנדר לעשר אפילו מעשר כספים וזה אינו חייב מן התורה, ובזה אתי שפיר דקאמר על תנאי שיקיים לו כל ההבטחות, אבל בלאו הכי לא יעשר כי אם מן התבואה כמו שאמר הכתוב "עשר תעשר את כל תבואת זרעך", ועוד אפשר דכוונת יעקב אבינו עליו השלום היתה לעשר א' מחומש ולכן נקט עשר אעשרנו[footnoteRef:505], וכמ"ש ז"ל וזה עשה על תנאי[footnoteRef:506] דבלאו הכי היה מעשר חד מעשרה, ואל תשיבני מקרא דעשר תעשר שדברה התורה כלשון בני אדם כמ"ש נתון תתן ולא אשכחן שאמרו רז"ל בכוונת הכתוב א' מחומש אבל בכוונת יעקב יש מרז"ל במדרש שפירש אחד מחומש.	 [504:  והיה ה' לי לאלהים שיחול שמו עלי כו' וההבטחה זו הבטיח לאברהם כו' הוצרך לומר שגם זה מכלל ההבטחות, ולא שהוא הנדר שנדר שאז יהיה ה' לו אלהים מפני שאין זה תלוי בתנאי שהרי אף אם לא יתקיימו לו ההבטחות הללו מחוייב הוא שיהיה ה' לו לאלהים, אבל מ"והאבן הזאת אשר שמתי מצבה יהיה בית אלהים" שפירש אהא פלח עלה קדם ה' לא קשיא היאך תלה אותו בתנאי דמשמע שאם לא ישמור לו השם את כל ההבטחות הללו לא יהא פלח קדם ה' דאיכא למימר שאם לא ישמור לו השם כל ההבטחות הללו לא יהא פלח עלה קדם ה' אבל יהא פלח קדם ה' באי זה מקום שירצה, וממעשר נמי דכתיב וכל אשר תתן לי עשר אעשרנו לך דמשמע דאם לא ישמור לו כל ההבטחות הללו לא יוציא המעשר, ל"ק דאיכא למימר דהאי מילתא דוכל אשר תתן לי עשר אעשרנו לך מילתא באנפי נפשה היא שנדר לעשר את כל אשר יתן לו השם בלתי שום תנאי. וא"ת היכן מצינו שקיים זה כבר אמרו בב"ר שאל כותי א' את רבי מאיר על זה והשיב לו הפריש שבטו של לוי אחד מעשרה אמר ליה ולמה לא הפריש א' מעשרה לשנים שבטים אחרים אמר לו וכי י"ב הם והלא י"ד שבטים הם שנאמר אפרים ומנשה כראובן ושמעון יהיו לי אמר ליה כ"ש אוספת מים אוסף קמח אמר ליה אין אתה מודה לי שהן ארבע אמהות אמר ליה הין, א"ל צא מהם ד' בכורות לד' אמהות שאין קדש מוציא קדש (ואז נשארו י') א"ל אשריך ואשרי אומתך שאתה שרוי בה (רא"ם).]  [505:  1/10+1/10=2/10=1/5]  [506:  1/10 השני.] 


וְהָאֶבֶן הַזֹּאת אֲשֶׁר שַׂמְתִּי מַצֵּבָה יִהְיֶה בֵּית אֱלֹהִים וְכֹל אֲשֶׁר תִּתֶּן לִי עַשֵּׂר אֲעַשְּׂרֶנּוּ לָךְ 
 (בראשית כח, כב).	
רש״י בד"ה והאבן הזאת אשר שמתי מצבה וגו׳ - כתרגומו, "אהי פלח עלה קדם ה' ", וכן 
 עשה בשובו מפדן ארם כשאמר לו ״קום עלה בית אל״ (להלן לה, א), מה נאמר שם (פסוק יד) ״ויצב יעקב מצבה וגו' ויסך עליה נסך״.	
נחלת יעקב בד"ה כתרגומו אהא פלח עלה וכו' הקשה הרא"ם וכו' יעו"ש[footnoteRef:507], נ"ב עיין מ"ש 
 בספרי הקטן משרת משה בהלכות מלכים פרק ט דין א בס"ד[footnoteRef:508].	 [507:  רצה לומר, להקריב עליה לשמים, וזהו שסיים ׳וכן עשה וכו׳ ויסך עליה נסך. אבל בלא התרגום סלקא דעתך לפרש ״יהיה בית אלהים״ ־ להתפלל שם״. והקשה הרא״ם (פסוק כא), היאך תלה בתנאי, דמשמע שאם לא ישמור השם את כל ההבטחות הללו לא יהא פלח קדם, ותירוצו לא נראה לי כלל. ולפי מה שפירשתי אתי שפיר, שאם לא ישמור את כל ההבטחות שיתן לו גם לחם לאכול ובגד ללבוש, לא יהא לו במה להקריב ולהסך נסך יין ושמן, וכל שכן אם לא ישמרהו מעשו ולבן - שיהרגוהו, שלא יוכל לעבוד עבודת ה׳ (נחלת יעקב).]  [508:  ותו קשה קצת שהרי במצות המעשר נמי מצינו ליעקב אבינו שקיימה כמו שאמר הכתוב וכל אשר תתן לי עשר אעשרנו לך והו"ל למימר נמי ביעקב שקיים מצות המעשר, ולזה אפשר דמהא לא אירייא דיעקב לא קיים מצות המעשר אלא על תנאי שהרי כתיב אם יהיה אלהים עמדי וכו' וכל אשר תתן לי עשר וכו', ורבינו לא קא חשיב אלא מה שעשו האבות בלי שום תנאי ולא כן ביעקב שבתנאי היה, אמנם כפי דברי הרא"ם שכתב בד"ה והיה ה' לי לאלהים וכו' וז"ל וממעשר נמי דכתיב וכל אשר תתן לי וכו' דמשמע דאם לא ישמור לו כל ההבטחות הללו לא יוציא המעשר לא קשיא די"ל דמילתא באפי נפשה היא שנדר לעשר בלי שום תנאי וכו' עיי"ש, צ"ל ולתרץ אליביה דמה שקיים יעקב המעשר לפי שלמד מאביו יצחק שכבר קידמו בזה ולאו מדנפשיה חידשה ורבינו ז"ל לא קחשיב הכא אלא מה שחידשו האבות כל אחד מעצמו וכן אף שאמרו במדרש ששמר יוסף השבת עד שלא ניתנה לא חשבה רבינו מהאי טעמא גופיה שכבר קידמו בזה אביו, אך איעקב עדיין קשה קצת דאמאי לא חשבה לטובה עם אידך דקחשיב דומיא דגיד הנשה.
ודרך אגב אנכי חזו'ן הרביתי להרב נחלת יעקב שם בפרשת ויצא בד"ה כתרגומו אהא פלח קדם ה' וכו' שכתב דהקשה הרא"ם היאך תלה בתנאי דמשמע שאם לא ישמור כל ההבטחות לא יהא פלח וכו' ותירצו לא נהירא לי ולפי מה שפירשתי אתי שפיר שאם לא ישמור את כל ההבטחות שיתן לו לחם לאכול ובגד ללבוש לא יהיה לו במה להקריב ולהסך וכל שכן אם לא ישמרהו מעשו ולבן שיהרגוהו שלא יוכל לעבוד עבודת ה' עכ"ל, ולענ"ד נראה דהן אמת שאם לא יהא לו במה להקריב שלא נתקיימו בו ההבטחות ואפי' חדא מינייהו הא פשיטא דאזיל ומודה הרא"ם ז"ל דיהיה כפשט הכתוב דלא יהא פלח קדם ה' כלל אלא דמשמע ליה להרא"ם דכוונת הכתוב אם יהיה אלהים עמדי וכו' היינו דיקיים לו כל הני הכתובים אז יהא פלח קדם ה' ויוציא מעשר אבל אם קיים לו מקצתם והניח מקצתם לא יחול הנדר הזה וטעמא טעים לפי שנקט יעקב בלשונו בכולהו בוא"ו ושמרני בדרך הזה ונתן לי לחם לאכול ובגד ללבוש וכו' והאי וא"ו נראה דהיא להוסיף דאף דפלוגתא היא דפליגי בה ר' יוחנן ור' יאשיה בקרא דאביו ואמו קלל חד אמר לחלק וחד אמר להוסיף וקי"ל כמאן דאמר לחלק כבר כתב הריטב"א בשיטה למציעא דהני מילי בדבר שיש בו מניעה כגון לא תחרוש לא תקלל אבל באומר שיעשה לפלוני וודאי שיעשה לשניהם משמע שבדבר התלוי במעשה לכו"ע וא"ו מוסיף על עניין ראשון והביא דברי קדשו הרב אש דת בדרוש פרשת בא עיי"ש ולא מצינו שום פוסק דפליג על חילוק זה, וא"כ השתא הכא נמי מוכרח דכוונת יעקב עד דעביד ליה כולהו ווא"ו להוסיף משמע אבל אם נתן לו לחם לאכול ולא נתן לו בגד ללבוש לא יחול נדרו ולכן קמקשה הרא"ם דהיאך תלה בתנאי שהרי מהאי לחם זה שנתן לו יעשה ממנו קרבן וגם יוציא ממנו מעשר וגם אם נתן לו הני תרתי לטיבותא לחם ובגד [והצילו] מעשו ומלבן ואירע שלא חזר לבית אביו ח"ו מוכרח דחיוב לתת מעשר ולהקריב תכף ומיד ולמה תלה עד שישמור לו כולהו ולא במקצתם, והיינו דדייק הרא"ם ונקט בלשון קושיא היאך תלה בתנאי דמשמע שאם לא ישמור כל ההבטחות וכו' והכוונה כמו שכתבתי, ולכן על כרחו הוצרך לתרץ שאם לא ישמור כל ההבטחות יהא פלח באיזה מקום שירצה וההיא דמעשר מילתא באפי נפשה שנדר לעשר בלי שום תנאי וזהו הנכון, ומוכרחים דברי הגאון בזה שהרי מצות המעשר כבר התחיל בה יצחק אביו כדרשת חז"ל וא"כ מוכרח דיעקב בנו מקבלה ומקיים אותה בלי שום תנאי וכדכתב הרא"ם, וכן כל מצות שהיו מחמירים על עצמן האבות פשיטא דנמשכים בניהם שבטי יה בתרייהו ומעשה אבות יעשו בנים, ובהכי עלה תירוץ הרא"ם לאורה ודלא כהנחלת יעקב דכתב דלא נהירא ליה. ולעיקר קושית הגאון בעניין המעשר נראה לתרץ דמה שאמר יעקב וכל אשר תתן לי וכו' היינו שנדר לעשר אף מעשר כספים דזה אינו חייב מן התורה, וגם יצחק אביו לא הוציא אלא מעשר תבואה, והיינו דנקט וכל אשר תתן לי דאתא לרבות מכל דבר, והשתא לאו מילתא באפי נפשה היא אלא בכלל הנדר ובתנאי שיקיים לו כל ההבטחות אבל בלאו הכי לא יוציא אלא מעשר תבואה כדכתיב עשר תעשר את כל תבואת זרעך וכמו שעשה יצחק אביו בלבד ולא מכל מידי דיהיב ליה וכאמור.] 

וַיֹּאמֶר יַעֲקֹב אֶל לָבָן הָבָה אֶת אִשְׁתִּי כִּי מָלְאוּ יָמָי וְאָבוֹאָה אֵלֶיהָ (בראשית כט, כא).	
"הבה את אשתי כי מלאו ימי ואבואה אליה" ע"כ, וי"ל דהיאך יעקב אבינו ע"א[footnoteRef:509] אמר כן 
 ומשונה ביאה זו לגבי בחיר שבאבות, ורש"י הרגיש בזה ואמר להוליד תולדות השבטים אמר כן, וזה שאמר ואבואה אליה ע"ש[footnoteRef:510], ועדיין י"ל דבאומר "הבה את אשתי " הוה די, וגם היכן רמז במילים "ואבואה אליה" להוליד השבטים. ונראה לומר ע"פ מה שמצינן שאמר בשבטים "ששם עלו שבטים שבטי יה"[footnoteRef:511], והיינו דרמז באומר "ואבוה אליה" רצה לומר כדי להוליד השבטים שהם "שבטי יה" "אל-יה" דייקא. זהו מה שי"ל לפי פרש"י, גם י"ל דנזרקה בו רוח הקודש שרוצה ליתן לו עתה לאה שיולדת לו ו' חצי השבטים והיינו יה שהוא במספר קטן ו'[footnoteRef:512], ופטמה לחצאין כשרה, וגם י"ל דבא הרמז במילה "אליה" שם לאה וביו"ד[footnoteRef:513] השם הטוב של יעקב וזיווגן עולה יפה, אבל מלבד זה י"ל ע"פ מ"ש[footnoteRef:514] איש ואשה זכו שם י"ה ביניהם. והיא גופא קמ"ל כדי שלא יאמר העולם דרחל היתה יפת תואר ויפת מראה וכדי ליהנות מיופיה קא תבע בתחילה אמר לו "אעבדך ז' שנים"[footnoteRef:515] והדר ישאנה ולא ישא קודם שלא יאמר בגין שפירו דרחל זריז ונשכר וכמ"ש כן בזוהר הקדוש, והיינו אומר "הבה את אשתי" ולא תאמר ליהנות מיופיה קא מכוון שהרי כי מלאו ימי שהרי לאחר שנשלמו הז' שנים קתבע כמו שהתניתי ואילו היה ליהנות מיופיה הייתי אומר שאשא מקודם ובוודאי שתהא במאמינו.	 [509:  צ"ל עליו השלום.]  [510:  וזהו שאמר ואבואה אליה, והלא קל שבקלים אינו אומר כן, אלא להוליד תולדות אמר כך.]  [511:  תהלים קכב, ד.]  [512:  י (1) ה (5)= 6.]  [513:  לאה + י (יעקב) =אליה.]  [514:  סוטה יז, ע"א.]  [515:  בראשית כט, יח.] 

וגם עתה "ואבואה אליה" רצה לומר לשם שמים משום מצית הפריה ורביה כאשר ציווני ה' 
 אלהים, וכדי להיות שם י"ה ביני לבינה ולא לשם דבר אחר כאשר אינשי דעלמא. והיינו דסיים "ואבואה אליה" רצה לומר לשם שמים. ואמר אח"כ "ויתן לו את רחל בתו לו לאשה"[footnoteRef:516] רצה לומר שהיתה דומה לו בצדקות וראיה שמסרה הסימנים לאחותה, ומשום הכי אמר ב' פעמים לו: א' לגופיה וא' לצדקות, ואמר "ויבא גם אל רחל"[footnoteRef:517] בהאי "גם" בא לרבות שאף שהיתה יפת תואר לא נתכוון ליהנות ממנה אלא לשם שמים דומייא דלאה, וזה שכתוב "ויאהב גם את רחל מלאה" רצה לומר מעין אהבת לאה שהיתה לשם שמים ולא שעשה קנאה בסעודה[footnoteRef:518], ומ"ש "וירא ה' כי שנואה לאה" אינו רוצה לומר לגבי יעקב חס ושלום, שהרי לא מצינן שאמר קודם שהיתה שנואה אצלו אלא אמר "ויאהב גם את רחל מלאה", ופירוש מעין אהבת לאה ולשם שמים דומייא ד"תבורך מנשים יעל"[footnoteRef:519], וע"ד מ"ש וגם לפי הפשט לא אמר אלא שהיתה האהבה יותר ומשום וודאי דתרוייהו רחימי ליה ומכל שכן לפי מה שפירשנו אנן בעניותין, אבל אפשר דהאי שנואה דקאמר הכא היינו לגבי שאר בני אדם, שדרך העולם שאוהבים היפה תואר ומחבבים אותו ביותר מה שאין כן לשגיא נהור, ומשום הכי "ויפתח את רחמה" כדי שתהיה "אם הבנים שמחה"[footnoteRef:520] וכולי עלמא יחבבו אותה ג"כ, וכדי ללמד זכות על בחיר שבאבות נפרש כן, וז"ש ג"כ לעיל בפרשת חיי שרה גבי יצחק[footnoteRef:521] "ויביאה יצחק האהלה" וכו' "ותהי לו לאשה ויאהביה" רצה לומר בזה שאף שהיתה טובת מראה מאד לא הביאה אלא לשם שמים וכדי להיות שם י"ה בינו לבינה ולשם מצות פריה ורביה, ואמר "לו" רצה לומר צדקת כמוהו דאין מזווגין לאדם אשה אלא לפי מעשיו והיינו לו בדומה לו ומשום הכי "ויאהבה".	 [516:  בראשית כט, כח.]  [517:  בראשית כט, ל.]  [518:  לשון מליצה.]  [519:  שופטים ה, כד.]  [520:  תהלים קיג, ט.]  [521:  בראשית כד, סז.] 

ובזה נ"פ ג"כ מ"ש בשמואל א' כ"ו[footnoteRef:522] גבי דוד המלך עליו השלום שאמר "וישלח דוד וידבר 
 באביגיל לקחתה לו לאשה" רצה לומר שאביגיל היתה אשה יראת ה' ולכן אמר "לו" כדמותו כצלמו, וגם אמר "לאשה" שבאשה יראת ה' נאמר "מצא אשה מצא טוב"[footnoteRef:523] ולא "האשה"[footnoteRef:524] כמו אשה רעה שאינה כפופה לבעלה וכנודע, וכן אמרו לו השלוחים "דוד שלחנו אליך לקחתך לו לאשה" משום שידע כי אשת חיל את, ומין במינו, וכשהלכה אצלו אמרה לו "הנה אמתך לשפחה לרחוץ רגלי עבדי אדוני", ורצה לומר דמלבד שאני כפופה לך גם לעבדיך דעבד מלך כמלך, וסיים ג"כ "ותהי לו לאשה" רצה לומר לשם שמים ולשם מצות פריה ורביה משום "כי יקח אשה אשה"[footnoteRef:525] ולא משום שהיתה יפת תואר ביותר כמ"ש[footnoteRef:526] "ויורדת בסתר ההר" ונתגלה שוקה והלך לאורה ג' פרסאות, וסיים "ואת אחינוע"ם לקח דוד מיזרעאל ותהיין גם ב' לו לנשים"[footnoteRef:527] רצה לומר שגם אחינוע"ם שהיתה נעימה ויפה ביותר ג"כ שהיתה אשה יראת ה' וטובים השנים והכל לשמי ולשמה, ואפשר לפרש ג"כ מ"ש בשמואל ב' י"א[footnoteRef:528] גבי בת שבע "וישלח דוד ויאספה אל ביתו ותהי לו לאשה", רצה לומר לשם שמים וגם היתה צדקת כמוהו וראיה שיצא ממנה בן חכם הגון למלכות "ויחכם מכל האדם"[footnoteRef:529], גם רמז בזה מ"ש ז"ל שראויה היתה בת שבע לדוד מששת ימי בראשית וז"א "ותהי לו לאשה" רצה לומר בת זוגו, ואוריה לא נגע בה וגם גט כריתות הוה ליה, וז"ש ג"כ בפרשת וישב גבי יהודה ותמר שאמר "ויתן לה ויבא אליה ותהר לו"[footnoteRef:530], דרצה לומר בזה דעיקר ביאתו לשם שמים ולשם מצות פרו ורבו, ובחר ליחד שם יה' בו"ה שהוא כלול בשמו הטוב[footnoteRef:531]. והיינו "אליה" ומשום הכי "ותהר לו" צדיקים כיוצא בו כמ"ש ז"ל, וגם בזה כדי ללמד זכות על אותו צדיק ומכוון לזה מ"ש ז"ל כל האומר יהודה חטא אינו אלא טועה וכמ"ד בפסוק[footnoteRef:532] "דלא יסף עוד לדעתה" דלא פסק, וגם מ"ש קודם "הבה נא אבוא אליך" רצה לומר משום פריה ורביה כאשר צוה האל יתברך, והיינו דרמז במילה "הבה" דאין הבה אלא לשון הזמנה ואמר לה הזמיני עצמיך לכך לשם מצוה ביאה דפריה ורביה, "אבוא אליך וברכתיך"[footnoteRef:533] שיצאו ממנה צדיקים ומשום הכי "ויט אליה" כמ"ש ז"ל, וגם במילה "איליה" שם רמז שם יה' ביניהם. וגם מ"ש שם קודם "וירא שם יהודה" וכו' "ויקחיה ויבא איליה" פירוש ג"כ לשם שמים משום מצות פריה ורביה וגם שם יה' ביניהם ומכוון לזה מש"ה בפרשת בראשית[footnoteRef:534] "ויבן ה' אלהים את הצלע אשר לקח מן האדם לאשה" רצה לומר "אשה יראת ה' "[footnoteRef:535] וגם "ויביאה אל האדם" שברכם שיהיה שם יה' ביניהם ולזה סיים האדם "לזאת יקרא אשה" רצה לומר 'ולא האשה' כמו "ומוצא"[footnoteRef:536] וכו', וכשחטאה "ויאמר האדם האשה אשר נתת עמדי" וכו' רצה לומר כסוג "ומוצא" וכו', ובפרוש "ומוצא" אפשר דשם רמז דעיקר מכת המות שאחריתה מרה הכל מן האשה שהסיבה היתה מן חוה אמנו.	 [522:  צ"ל פרק כה, מ.]  [523:  משלי יח, כב.]  [524:  וּמוֹצֶא אֲנִי מַר מִמָּוֶת אֶת הָאִשָּׁה אֲשֶׁר הִיא מְצוֹדִים וַחֲרָמִים לִבָּהּ אֲסוּרִים יָדֶיהָ טוֹב לִפְנֵי הָאֱלֹהִים יִמָּלֵט מִמֶּנָּה וְחוֹטֵא יִלָּכֶד בָּהּ (קהלת ז, כו).]  [525:  דברים כד, א.]  [526:  שמואל א' כה, כ.]  [527:  שמואל א' כה, מג.]  [528:  פסוק כז.]  [529:  מלכים א' ה, יא.]  [530:  בראשית לח, יח.]  [531:  יה-ודה.]  [532:  בראשית לח, כו.]  [533:  שמת כ, כ.]  [534:  פרק ב פסוק כב.]  [535:  משלי לא, ל.]  [536:  וּמוֹצֶא אֲנִי מַר מִמָּוֶת אֶת הָאִשָּׁה אֲשֶׁר הִיא מְצוֹדִים וַחֲרָמִים לִבָּהּ אֲסוּרִים יָדֶיהָ טוֹב לִפְנֵי הָאֱלֹהִים יִמָּלֵט מִמֶּנָּה וְחוֹטֵא יִלָּכֶד בָּהּ (קהלת ז, כו).] 


וַיֹּאמֶר לָבָן לֹא יֵעָשֶׂה כֵן בִּמְקוֹמֵנוּ לָתֵת הַצְּעִירָה לִפְנֵי הַבְּכִירָה (בראשית כט, כו).	
"ויאמר לבן לא יעשה כן במקומנו לתת הצעירה לפני הבכירה" ע"כ י"ל אמאי נקט 
 "במקומנו" הוה ליה למימר לא יעשה כן סתם ודבר שהשכל מחייבו בכל אתר ואתר, ונראה דר"ל אפילו במקומם שהם שבט הרשע ומשפחת הרמאים לא יעשה כן וכל שכן במקום צדיקים וקדושים שכמותכם, א"נ אפשר דר"ל דבשלמא אם היו רחל ולאה שוים ביופי או קרובים זה לזה לא הייתי חושש לזה דאם אתה לא תקחנה יבא אחר ויקחנה ותמצא חן בעיניו ולא הוה ליה אונאה כ"כ אבל עתה בנדון דידן שרחל כלילת יופי ועיני לאה רכות ומן הקצה אל הקצה ה"ל אונאה מרובה, ואף אם תרצה לומר שישאלו אותה ותמחול לא יאות למעבד כן דצער הגוף לא ניתן לימחל ומשום הכי אמר "במקומנו" ר"ל בנידון דידן, אבל העיצה טובה היא "מלא שבוע זאת" וכו' ואמר "ויעש יעקב כן" ללמד שהודה על האמת וקיבל האמת ממי שאמרו.	

וַתַּהַר עוֹד וַתֵּלֶד בֵּן וַתֹּאמֶר הַפַּעַם אוֹדֶה אֶת יְהֹוָה עַל כֵּן קָרְאָה שְׁמוֹ יְהוּדָה וַתַּעֲמֹד מִלֶּדֶת 
 (בראשית כט, לה).	
"ותהר עוד ותלד בן ותאמר הפעם אודה את ה'" וכו' י"ל אמאי הפעם הזאת ולא קודם, והרי 
 על כל נשמה ונשמה של לידה תהלל יה, ורש"י הרגיש בזה ופירש לפי שנטלתי יותר מחלקי ע"ש[footnoteRef:537], ולע"ד אפשר עפ"ז משום ששם הוי"ה ב"ה מורה למדת הרחמים ולפנים משורת הדין, ולכן אמר הפעם שנתן לי ה' יותר מחלקי ועשה עמי מדת הרחמים לכן אודה את ה' שהוא מלא רחמים על כן קראה שמו יהודה, ר"ל ששם הוי"ה ב"ה כולו בתוכו, פש גבן אות ד' שם רמז שבן הד'[footnoteRef:538] שנתן לי הוא היה בשם הוי"ה שהוא רחמים, ולפנים משורת הדין הוא דעבד עמי וכאמור.	 [537: רש"י בד"ה הפעם אודה. שֶׁנָּטַלְתִּי יוֹתֵר מֵחֶלְקִי, מֵעַתָּה יֵשׁ לִי לְהוֹדוֹת.]  [538:  ראובן, שמעון לוי ויהודה.] 


וַתֹּאמֶר רָחֵל דָּנַנִּי אֱלֹהִים וְגַם שָׁמַע בְּקֹלִי וַיִּתֶּן לִי בֵּן עַל כֵּן קָרְאָה שְׁמוֹ דָּן (בראשית ל, ו).	
רא"ם בד"ה "דנני" וזיכני, בבראשית רבה אמרו וכו' ע"ש[footnoteRef:539], ולע"ד יש ליישב בעד רש"י[footnoteRef:540] 
 דסבירא ליה דההיא דבראשית רבה[footnoteRef:541] דדרשוה בב' עניינים לאו ממילה "וגם" קא מפקא לה, אלא מכל הכתובים הוא דהכי דייקי וקא מייתי ראיה מגופיא דקרא, ולא אמר שנאמר "וגם" וכו', ומשמע דהכי משמע להו בפירוש הכתוב בתחילה דנני ועקרני לחובה, ואח"כ שמע בקולי ונתן לי בן ודן אותי לכף זכות. אך עדיין קשה למה לא הביא רש"י אלא 'דנני וזיכני' דווקא, ואפשר דכיון דזו היא הצריכה עכשיו והיא קרובה לפשוטו של מקרא פירשה, אבל הא דמדרש היא דרך דרש, אבל אכתי קצת קשה אקרא גופיה דלמה ליה להזכיר מילה "וגם" לכן היותר י"ל דההיא דבראשית רבה היא מן מילה "וגם", והאי נוסחא שהביא הרא"ם בדברי רש"י מוטעית היא וצ"ל ג"כ 'דנני וחייבני'[footnoteRef:542] וכן היא בכל גירסאות דידן דכתב רש"י תרוייהו כמו דבראשית רבה. וחזי הוית להנחלת יעקב שתירץ לקושיית הרא"ם ורצה להליץ בעד רש"י דסבירא ליה וכו' ע"ש[footnoteRef:543], ואיני מבין דבריו דאף לפירוש לאו תרי מילי נינהו אלא חדא מילתא היא, והכי קאמר דנני אלהים מצד מעשי לזכות ומשום הכי שמע תפילתי, ותו מ"ש הרא"ם דנני וחייבני הא לאו דידיה ולאו דרביה היא עד דקא מותיב ליה ולימא דפירוש הרא"ם קשה וכו' אלא מאמר רז"ל בבראשית רבה הוא ועיקר קושיית הגאון דשם פירש דנני וזיכני וחיבני ורש"י לא פירש אלא חדא וכו', ואם נפשך להקשות תיקשי על עיקר דרשת הבראשית רבה, וגם דלפי האמת דעל הבראשית רבה ליכא להקשות זה 'דמנא ליה עתה להזכיר זה' דכן דרכם דהיכא דאיכא למדרש דרשינן, ומה גם דלסברת הגאון דמילה "וגם" מורה הכי נמצא דדייק קרא שפיר להאי דרשא.	 [539:  דנני וזכני בב"ר אמרו דנני וחייבני דנני וזכני, דנני וחייבני "ורחל עקרה", דנני וזכני "ויתן לי בן", ואם כן יהיה פי' "דנני אלהים וגם שמע בקולי" שני עניינים כאלו אמר דנני ועקרני, וגם דנני ושמע בקולי וגו', אבל רש"י ז"ל שלא פירשו רק לעניין הזכות בלבד לא ידעתי מה יעשה במלת "וגם" שהיה לו לומר 'דנני אלהים ושמע בקולי ויתן לי בן' (רא"ם).]  [540:  רש"י בד"ה דנני אלהים. דָּנַנִּי וְחִיְּבַנִי וְזִכַּנִי (בראשית רבה).]  [541:  וַתֹּאמֶר רָחֵל דָּנַנִּי אֱלֹהִים, דָּנַנִּי וְחִיְּבַנִי דָּנַנִּי וְזִכַּנִּי. דָּנַנִּי וְחִיְּבַנִּי, שֶׁנֶּאֱמַר (בראשית כט, לא): "וְרָחֵל עֲקָרָה. דָּנַנִּי וְזִכַּנִּי", שֶׁנֶּאֱמַר (בראשית ל, ו): "וַיִּתֶּן לִי בֵּן". (בראשית ל, ו): עַל כֵּן קָרְאָה שְׁמוֹ דָּן, בְּכָל מָקוֹם שֶׁנֶּאֱמַר עַל כֵּן מְרֻבֶּה בְּאֻכְלוּסִין (בראשית רבה פרשה עא אות ז).]  [542:  כמו נוסחת רש"י שלפנינו.]  [543:  והקשה הרא״ם: לא ידעתי מה יעשה במלת ״גם״, שהיה לו לומר ׳דנני אלהים ושמע בקולי׳, עכ"ל. ולי נראה, דסבירא ליה להרב, דתרי מילי נינהו, ״דנני אלהים״ מצד מעשי, ״וגם שמע בקולי״ היינו התפלה. ולפירוש שהביא הרא״ם ׳דנני וחייבני׳, קשה, מה לה עתה להזכיר זה״׳ (נחלת יעקב).] 


וַתֹּאמֶר לָהּ הַמְעַט קַחְתֵּךְ אֶת אִישִׁי וְלָקַחַת גַּם אֶת דּוּדָאֵי בְּנִי וַתֹּאמֶר רָחֵל לָכֵן יִשְׁכַּב עִמָּךְ 
 הַלַּיְלָה תַּחַת דּוּדָאֵי בְנֵךְ (בראשית ל, טו).	
רש"י בד"ה לכן ישכב עמך הלילה. שלי היתה שכיבת לילה זו, ואני נותנה לך תחת דודאי 
 בנך. ולפי שזלזלה במשכב הצדיק, לא זכתה להקבר עמו (ב"ר עב, ג).	
רא"ם בד"ה שלי היתה שכיבת לילה זו וכו' עד סוף הלשון[footnoteRef:544]. נ"ב כתב הנחלת יעקב מ"ש 
 הרא"ם בכאן לא ירדתי לסוף דעתו עכ"ל[footnoteRef:545]. ולע"ד דכוונת הגאון פשוטה הכי שהבין דברי רש"י דר"ל מן הדין היא שלה שכיבת אותה לילה, ומטו להכי בא להכריח הדבר מעצמו ולסיועי לרש"י בזה והכי קאמר דאם לא כן פירש שלא תאמר דהאמת הוא דשכיבת לילה זו מן הדין היתה של רחל, א"כ מאי תחת דודאי בנך דקאמר דמשמע שנתנה לה שכיבת לילה תחת דודאי בנה, כיון שמשום הכי הא לאו דידה ואף בלא הדודאים אם תרצה ליקח אותו מקח אלא לאו משמע מכאן דמן הדין הוא לה ולכן נתנתו ללאה תחת הדודאים. והשתא הוקשה לו לרא"ם דלמה לו להקשות לרש"י להוציא זה מסיפא דקרא, מרישא דקרא ג"כ יש ראיה דאמר לו בהידייא המעט קחתך את אישי דמשמע מיניה דשלה היתה שכיבת לילה זו, ולזה תירץ דממעט קחתך את אישי אין ראיה ששכיבת לילה זו היתה משום הכי של רחל דדילמא אקראי בעלמא הוא, והיינו דויקר מקרה שאותה לילה אמרה לו רחל לבוא אצלה אף שלא מ"ה, והכי קאמר לה דלא די דהלילה הזה קחתך אישי לפנים משורת הדין[footnoteRef:546] אלא גם לקחת דודאי בני, וא"כ מזה ליכא הוכחה דשכיבת לילה זה מ"ה הוא לה. אבל ממש תחת דודאי בני שהיא החליפין וודאי אי אפשר שיהיו אלא ע"פ הדין שנותן זה שלו לזה וזה לזה, ולכן לא הביא רש"י ראיה אלא מזה. כן נראה פשט כוונת הרא"ם, ותימה על הנחלת יעקב שכתב לא ירדתי לסוף דעתו.	 [544:  שלי היתה שכיבת לילה זו ואני נותנת לך. דאם לא כן, מאי "תחת דודאי בנך" דקאמרה דמשמע שנתנה לה שכיבת הלילה תחת דודאי בנה, אבל מ"המעט קחתך את אישי" אין ראיה ששכיבת לילה זו היתה של רחל, דדלמא אקראי בעלמא הואי. אבל החליפים אי אפשר שיהיו אלא על פי הדין שנותן זה את שלו לזה, וזה את שלו לזה (רא"ם).]  [545:  בראשית ל,טו. רש׳׳י בד"ה לכן ישכב עמך הלילה - שלי היתה שכיבת לילה זו, ואני נותנה לך תחת דודאי בנך. (נחלת יעקב) מלשון זה משמע שיעקב אבינו היה שוכב עם נשיו בחוזר חלילה, ולילה זו היתה של רחל. וכן בדין, כדאמר בפרק החולץ (יבמות מד,א) : עצה טובה קא משמע לן, ד׳ אין טפי לא, כי היכי דנימטייה עונה בחודש. ופירש רש״י: עונה של תלמיד חכם מערב שבת לערב שבת, ע״כ. וגם הכא מסתמא היה בערב שבת שהוא זמן עונה. וכן סבירא ליה להבראשית רבה (עב,ד), דאיתא התם, דבשאר הימים הפועל עושה מלאכה עד חשיכה שנאמר "ולעבודתו עדי ערב" וגו׳ (תהילים קד,בג), ואם היתה ערב שבת תהא הכנסה משל בעל הבית (ויש לוותר לפועל כדי למהר ביאתו מפני כבוד השבת) וכו׳, שנאמר ״ויבא יעקב מן השדה בערב״. ונראה לי דהכי פירושו, שיעקב היה פועל של לבן, ואפילו הכי בא ״בערב״, ולא המתין עד ׳עדי ערב׳, שמע מינה שבערב שבת של בעל הבית. ולאפוקי מבעל מתנות כהונה שלא פירש כן. ואם כן קשה, מה זה דקאמרה לאה ״המעט קחתך את אישי״, והלא לא לקחה כלום אלא שבת שלה היתה, דבשלמא אי לא היה שוכב בחוזר חלילה כדי דנימטייה עונה בחדש, אלא היה שוכב עם מי שחפץ, הוה אתי שפיר, אבל יעקב היה לו ד׳ נשים והיה צריך לשכב בחוזר חלילה בכל ערב שבת, קשה מה זה דקאמרה לאה ״המעט קחתך את אישי״. לכן נראה לי, דכי היכי דמתחילה לא הוה ליה אלא ב׳ נשים והיה שוכב עם לאה פעם אחת בחדש ו-ג׳ פעמים עם רחל, או איפכא, או עם כל אחת ב׳ פעמים בחדש כפי אשר ירצה ולא היה לו עונה קבועה (מכיון שהמינימום של עונה לאשה ע״פ הגמרא ביבמות הוא פעם בחודש, וכשיש רק שתי נשים יש אפשרות לבעל להחליט מה רצונו לגבי כל אשה, למעט פעם בחודש שיש לה), כן לאחר שאמרה רחל ״הנה אמתי בלהה״ וכן לאה ״ותקח את זלפה שפחתה״, אפילו הכי לא קבע לבלהה וזלפה עונה בחודש (אנו רואים בתורה שאינן נקראות תמיד ״נשיו״, ולדוגמא להלן לב,כג ״ויקח את שתי נשיו ואת שתי שפחותיו״), וממילא היה שוכב עם לאה ורחל לרצונו כבתחילה. ולכן שפיר אמרה לאה ״המעט קחתך את אישי״, כי אפשר שהיה שבת ג׳ או ד׳ בחודש וכבר קיים עונת לאה, ושפיר השיבה רחל ׳שלי היתה שכיבת לילה זו׳ על פי גילוי דעת יעקב. ומה שכתב הרא״ם בכאן לא ירדתי לסוף דעתו.]  [546:  שהלילה לא היתה תורה של רחל. אלא רחל בקשה מיעקב שישנה.] 

עוד זאת כתב הנחלת יעקב שם בתחילת הלשון דמלשון רש"י משמע שיעקב היה שוכב עם 
 נשיו וכו' ולכן נ"ל וכו' ע"ש, והנה מ"ש שיעקב היה שוכב עם א' פעם א' בחודש וג"פ עם רחל' וכו' הא לא אפשר לומר שאחד כיעקב בחיר ה' היה משמש מטתו שלא בקביעות, לאחד פ"א בחודש דיה ולאחר ג"פ והוה ליה לאידך צערא דגופא דלא ניתן לימחל וגם יטיל קנאה ביניהם כ"כ, וגם ליכא למימר ג"כ דאחר שלקח בלהה וזלפה היה נוהג כבתחילה וכו' דהרי עכ"פ צריך לפקוד האמהות, ולישבוק להו לימי החול הוא דוחק דוודאי היה נוהג כדין ת"ח, גם קשה לשיטתיה מאי דעתה דלאה באמרה המעט קחתך את אישי כיון דסוף סוף ידעה ומכירה ע"פ גילויי דעת יעקב דשל רחל היא לילה זו כמו שהוא נוהג עמהם מקודם לזה וכמו שהשיבה לה רחל, אמנם הנכון הוא דלא היה משמש מטתו אלא משבת לשבת כדין ת"ח ומתחילה היה חוזר חלילה ומגיע לכ"א ב"פ בחודש וכשלקח האמהות היה מגיע לכ"א פ"א בחודש, ומ"ש לאה המעט קחתך את אישי אינו ר"ל שנטלתו שלא כדין שלא בעונתה אלא פירושו דכיון דהלילה הזו יש לה על מה לסמוך שילוה אישה אליה ואין לה ליקח הדודאים מבנה, ועיקר התרעומת שלה על תביעת הדודאים עד שעשתה רחל חליפין זהו שנ"ל בדרך אפשר.	

וַתִּתֶּן לוֹ אֶת בִּלְהָה שִׁפְחָתָהּ לְאִשָּׁה וַיָּבֹא אֵלֶיהָ יַעֲקֹב (בראשית לא, ד).	
רש"י בד"ה ויקרא לרחל וכו', שכן מצינו בבועז וב"ד[footnoteRef:547] וכו' ע"כ, נראה פשוט דעיקר מה 
 שהסכימו בועז וב"ד לזה משום שהיא היתה הסיבה לטובה בזיווגו עם לאה ע"י שנתנה לה הסימנים, ובלא הכי אפשר שלא היה לוקחה, ומשום הכי נקראת עקרת הבית שהיא היתה העיקר בזיווג לאה שיצאו ממנה חצי השבטים אשר בית ישראל נכון עליהם, ולכן לה נאה ויאה להקדימה ע"ד שאמרו גדול המעשה[footnoteRef:548] וכו', וגם נראה שגם לאה עצמה היתה שר המסכים לזה ומשום הכי "ותען רחל ולאה" ולא ענתה לאה קודם, ואחריה נמשכו בניה בועז וב"ד.	 [547:  לרחל תחלה ואחר כך ללאה, שהיא היתה עקרת הבית, שבשבילה נזדווג יעקב עם לבן, ואף בניה של לאה מודים בדבר, שהרי בועז ובית דינו משבט יהודה אומרים, כרחל וכלאה אשר בנו שתיהן וגו', הקדימו רחל ללאה (רש"י).]  [548:  וגדול המעשה יותר מן העושה (ב"ב ט ע"א).] 


וַיָּקָם יַעֲקֹב וַיִּשָּׂא אֶת בָּנָיו וְאֶת נָשָׁיו עַל הַגְּמַלִּים (בראשית לא, יז).	
רש"י[footnoteRef:549] את בניו ואת נשיו, הקדים זכרים לנקבות ועשו הקדים נקבות וכו' ע"כ, נ"ב עיין 
 תועפות ראם שהביא מאי דמקשה מ"ויקח משה את אשתו ואת בניו"[footnoteRef:550] כו', ותירץ משם הרב בנימין הלוי דשאני התם שהיו הולכים למקום השיעבוד להכי איחר החביב ע"כ, ולע"ד קשה דהרי שבט לוי לא היה בכלל השיעבוד וכנודע, וגם אף את"ל שהיו בכלל מאי נ"מ בזה, ומה שייך מוקדם ומאוחר בזה דאם רוצים ליקח אותם תיכף לביאתם הם לוקחים הכל המוקדמין והמאוחרין בחדא מחתא ולאיזה תועלת איחר החביב, ועוד מסתמא בתחילה ירדו לאכסניא ואח"כ יקחו אותם לשיעבוד ולא בעומדם על אם הדרך ומזה לא נ"מ מידי בקדימת נשים לבנים, וגם דאטו אם הרכיב תחילה להנשים והדר להבנים יהיו כל הדרך כן דאפשר שחמור של הבנים יקדים, וא"ת שעל חמור א' הרכיב חוט המשולש א"כ תימה על עצמך מאי נ"מ לענין שיעבוד כיון שרואים אותם בבת אחד, ומה גם שמעיקרא בניו של משה רבינו עליו השלום קטנים היו ואכתי לא באו לכלל שיעבוד לא מינה ולא מקצתה.	 [549:  צריך להוסיף בד"ה.]  [550:  שמות ד, כ.] 

עוד זאת הביא תירוץ מהרב"ע ממ"ש פ"ק דפסחים[footnoteRef:551] לעולם יספר אדם בלשון נקיה, ופריך 
 מ"ויקח משה וירכיבם" ותירץ משום בניו אורחיה הוא, א"כ לכן הקדים קרא לאשתו לסמוך הבנים לוירכיבם ע"כ, וגם על האי תירוץ קשה דאף אם לא היה מקדים אשתו אלא בניו תחלה והדר לאשתו הוה מצי למימר שפיר ולסיים וירכיבם, ומ"ש בגמרא משום בניו אורחיה הוא לאו משום דסמך בניו לוירכיבם אלא משום דהוזכרו בניו בקרא אחד על כולם קאי הכי ואין חילוק בין אם היה קודם או בסוף, ולכאורה נראה דהדרא קושיא לדכותה למה לא הקדים זכרים לנקבות דומייא דיעקב.	 [551:  תניא דבי רבי ישמעאל לעולם יספר אדם בלשון נקיה שהרי בזב קראו מרכב ובאשה קראו מושב ואומר (איוב טו, ה) "ותבחר לשון ערומים" ואומר (איוב לג, ג) "ודעת שפתי ברור מללו" מאי ואומר, וכי תימא הני מילי בדאורייתא אבל בדרבנן לא, תא שמע ואומר "ותבחר לשון ערומים" וכי תימא הני מילי בדרבנן אבל במילי דעלמא לא ואומר "ודעת שפתי ברור מללו", ובאשה לא כתיב בה מרכב והכתיב (בראשית כד, סא) "ותקם רבקה ונערותיה ותרכבנה על הגמלים" התם משום ביעתותא דגמלים אורחא היא והכתיב (שמות ד, כ) "ויקח משה את אשתו ואת בניו וירכיבם על החמור" התם משום בניו אורחא הוא והכתיב (שמואל א כה, כ) "והיא רוכבת על החמור" התם משום ביעתותא דליליא אורחא הוא (פסחים ג ע"א).] 

והרב תועפות ראם גופיה תירץ דבני משה קטנים היו וצריך להרכיב תחילה לאמם ואח"כ 
 הבנים שתתן בצידה, לא כן הכא וגבי עשו שהם בנים גדולים עכ"ל, ואין זה מוכרח דהוה אפשר ליה להרכיב תחילה לבנים ויתפשו אותם לאיזה משרת שהיה עמהם, והדר רכיב האם, ותו אף אי הוה נקט ויקח משה את בניו תחילה והדר אשתו הוה משמע זה שהרכיב את האם תחילה לתפוס הבנים וזה אף לפי שיטתיה וגם הכא גבי יעקב לא ימנע שהיו מהם קטנים ואפ"ה נקט להבנים כולם תחילה, וגם מאן לימא לן שעשו ג"כ היו כולם גדולים ולא הוה ליה קטנים באותו זמן באופן דלכאורה כעת נראה שעדיין הא דשמע מקושיה לא נתשייבה כ"כ.	

וַיִּגְנֹב יַעֲקֹב אֶת לֵב לָבָן הָאֲרַמִּי עַל בְּלִי הִגִּיד לוֹ כִּי בֹרֵחַ הוּא (בראשית לא, כ).	
"ויגנוב יעקב את לב לבן הארמי על בלי הגיד לו כי בורח הוא" ע"כ, וי"ל דכיון שאמר 
 "ויגנוב" ודאי שלא הגיד לו וכי דרכו של הגנב להודיע לבעל הבית, אך אפשר לומר דלבן ה"ל ב' ענינים שמגידים לו: הלב והתרפים, יעקב גנב הלב ע"י סיוע אלהי, ורחל לקחה את התרפים, וא"כ מ"ש הכא "על בלי הגיד לו" קאי אלב לבן ומשום הכי הוצרך לגונבו וענין גניבת הלב לא שייך להרגיש בה לבן, ומשום הכי לא אמר אלא "למה גנבת את אלהי", ואפשר דבמילת "את" רמז לו הא דגניבת הלב, ומ"ש לו יעקב "עם אשר תמצא את אלהיך" וכו' ולא ידע כי רחל גנבתם לתרפים, וענין גניבת הלב לא שייך למצוא אותם כיון שאיבד הלב מן העולם ע"י סיוע אלהי וכמ"ש.	

 עִם אֲשֶׁר תִּמְצָא אֶת אֱלֹהֶיךָ לֹא יִחְיֶה נֶגֶד אַחֵינוּ הַכֶּר לְךָ מָה עִמָּדִי וְקַח לָךְ וְלֹא יָדַע יַעֲקֹב כִּי 
 רָחֵל גְּנָבָתַם (בראשית לא, לב).	
רש"י בד"ה אם אשר תמצא את אלהיך, ומאותה קללה מתה רחל ע"כ, נ"ב ראיתי להרב 
 מנחת יהודה שהקשה שהרי לא מצא לבן התרפים ומנ"ל שנענשה מהאי קללה, וי"ל משום דאמרו קללת חכם אפילו על חנם היא באה עכ"ל. ולכאורה דבריו סתומים ויש מי שרצה לפרש דברי הרב דהכי קא מקשה דהרי אופן קללת יעקב כך היתה דכשימצא הוא התרפים אז לא חיה הגונבם, וכיון דסוף סוף הוא לא מצאם לא חלה קללתו, ואף א"ת דכך היה כוונתו עדיין יש להשיב דקושטא קאי דאופן הקללה על הגונבם והכתוב מוכיח דסיים בה "ולא ידע יעקב כי רחל גנבתם" א"כ עיקר הקללה חלה על הגונבם עכ"פ, ויפה פירש רש"י דמאותה קללה מתה וכעת ראינו להיפה תואר בסדרין בפרשה ע"ד שהקשה להאי קושיא והביא לדברי הרב הנזכר ודחה דבריו מטעם אחר, והוא ז"ל תירץ כיון שמצא קיתוניות במקומן כמו שסיימו במדרש לקמן[footnoteRef:552] חלה הקללה שהרי מצא גוף התרפים בצורה אחרת ע"ש. ולע"ד דאכתי לא איפרוק מחולשא שהרי איהו גופיה פירש בהא דלקמן על קיתוניות שדרך הנדה לישב עליהם לקבל הדם כי דרך נשים לה ע"כ וא"כ ודאי דזה לא נכלל במילים "אשר תמצא את אלהיך" ולכן היותר נכון לומר כמש"ל.	 [552:  אָמַר רַבִּי יוֹחָנָן תְּרָפִים לֹא מָצָא קִיתוֹנִיּוֹת מָצָא, נַעֲשׂוּ תְּרָפִים קִיתוֹנִיּוֹת שֶׁלֹא לְבַיֵּשׁ אֶת רָחֵל (מדרש רבה שם פרשה עד אות ט).] 

ואגב ראיתי להיפה תואר אמ"ש במדרש שם[footnoteRef:553] למה מתה רחל תחילה על שדיברה לפני 
 אחותה א"ל רבי יוסי ראית מימיך אדם קורא ראובן, ושמעון עונה אותו, והלא לרחל קרא ורחל ענתה אותו וכו', והקשה עלה תימה מה ענין זה לזה כי לא קרא רחל לבדה, ואם ר"ל שקרא תחילה לרחל הוה ליה למימר ראית מימיך אדם קורא ראובן ושמעון ושמעון עונה אותו והניח בקושיא ע"ש, ולע"ד דאין זה מן התימה כ"כ דוודאי כוונת העניין כך הוא, וע"ש 'אדם קורא ראובן' ר"ל שהוא לראובן תחילה, וגם מ"ש 'והלא לרחל קרא' ר"ל תחילה וראש שהוה ליה חבה יתרה בה והמדרש קיצר כמובן כיון דקושטא קאי דכך היה סדר העניין ואי מהא לא אירייא כ"כ.	 [553:  וַתַּעַן רָחֵל וְלֵאָה וַתֹּאמַרְנָה לוֹ (בראשית לא, יד), לָמָּה מֵתָה רָחֵל תְּחִלָה, רַבִּי יוּדָן וְרַבִּי יוֹסֵי, רַבִּי יוּדָן אָמַר שֶׁדִּבְּרָה בִּפְנֵי אֲחוֹתָהּ, אָמַר לוֹ רַבִּי יוֹסֵי רָאִיתָ מִיָּמֶיךָ אָדָם קוֹרֵא רְאוּבֵן, וְשִׁמְעוֹן עוֹנֶה אוֹתוֹ, וַהֲלוֹא לְרָחֵל קָרָא וְרָחֵל עָנְתָה אוֹתוֹ, עַל דַּעְתֵּיהּ דְּרַבִּי יְהוּדָה נִיחָא עַל דַּעְתֵּיהּ דְּרַבִּי יוֹסֵי לֹא מֵתָה אֶלָּא מִקִּלְּלָתוֹ שֶׁל זָקֵן, שֶׁנֶּאֱמַר (בראשית לא, לב): עִם אֲשֶׁר תִּמְצָא אֶת אֱלֹהֶיךָ לֹא יִחְיֶה, וְהָיָה כִּשְׁגָּגָה הַיּוֹצֵא מִלִּפְנֵי הַשַּׁלִּיט, (בראשית לא, יט): וַתִּגְנֹב רָחֵל וגו' (בראשית לה, יט): וַתָּמָת רָחֵל וגו', (בראשית לא, טו) מדרש רבה שם אות ד.] 


וְיַעֲקֹב הָלַךְ לְדַרְכּוֹ וַיִּפְגְּעוּ בוֹ מַלְאֲכֵי אֱלֹהִים (בראשית לב, ב).	
בד"ה[footnoteRef:554] ויפגעו בו מלאכי אלהים, מלאכים של א"י וכו' ע"כ, נראה דדייק משום 
 שהשכינה היא בקבע בא"י ומשום הכי כאשר ראם יעקב אמר "מחנה אלהים זה"[footnoteRef:555] על שם שהם שרויים אתו עמו[footnoteRef:556] במחיצתו.	 [554:  צ"ל רש"י בד"ה.]  [555:  בראשית לב, ג.]  [556:  עם הקב"ה.] 




[bookmark: שילה11]פרשת וישלח	

וַיְצַו אֹתָם לֵאמֹר כֹּה תֹאמְרוּן לַאדֹנִי לְעֵשָׂו כֹּה אָמַר עַבְדְּךָ יַעֲקֹב עִם לָבָן גַּרְתִּי וָאֵחַר עַד עָתָּה 
 (בראשית לב, ה).	
רש"י בד"ה עם לבן גרתי, ותרי"ג מצות שמרתי ע"כ, נ"ב לכאורה ק"ל דהיאך קאמר ששמר 
 תרי"ג מצות הרי נשא ב' אחיות שעתידה תורה לאוסרן, וכי תאמר ששמר אותם בארץ ישראל ולא בחו"ל ומשום הכי מתה רחל בעוד כברת ארץ שלא לעבור בסוג איסור ב' אחיות, וא"כ מ"ש הכא ששמר תרי"ג מצות הוא בארץ ישראל בלבד, הרי מריהטא דלישנא דעם לבן גרתי ותרי"ג וכו' משמע דכולם שמרם בעודו עם לבן, וע"כ צ"ל דמ"ש תרי"ג מצות היינו רוב ככל ולא דווקא כולם, ואה"נ דשייר חד מינייהו ואחד בשישים בטל, כל שכן בתרי"ג.	

וַיְהִי לִי שׁוֹר וַחֲמוֹר צֹאן וְעֶבֶד וְשִׁפְחָה וָאֶשְׁלְחָה לְהַגִּיד לַאדֹנִי לִמְצֹא חֵן בְּעֵינֶיךָ (בראשית לב, 
 ו).	
"ויהי לי שור וחמור" אפשר ע"פ מ"ש ז"ל במדרש אמר לו חמור ליעקב אתה בא משור 
 דכתיב "ואל הבקר רץ אברהם"[footnoteRef:557] ואני חמור, יבא שור ויזדווג עם חמור, אמר לו כתיב "לא תחרוש בשור וחמור יחדיו"[footnoteRef:558] ע"כ, והיינו דרמז באומרו "ויהי לי שור" ר"ל זה זכותו דאברהם שאמר "ואל הבקר רץ אברהם" שהיה אברהם אוהבי ומ"ה הצילני השי"ת בענין חמור ובנו ומאן דעביד הא יצילנו ג"כ מיד אחי, והמודה בניסו עושים לו נס אחר ותלה הדבר במאריה דאברהם שלא להחזיק טוב לעצמו.	 [557:  בראשית יח, ז.]  [558:  דברים כב, י.] 


וַיִּירָא יַעֲקֹב מְאֹד וַיֵּצֶר לוֹ וַיַּחַץ אֶת הָעָם אֲשֶׁר אִתּוֹ וְאֶת הַצֹּאן וְאֶת הַבָּקָר וְהַגְּמַלִּים לִשְׁנֵי 
 מַחֲנוֹת (בראשית לב, ח).	
רש"י בד"ה ויירא ויצר. וירא שמא יהרג, ויצר לו, אם יהרוג הוא את אחרים (ב"ר עו, ז. - 
 תנחומא וישלח ד.).	
[א] רא"ם בד"ה ויירא שמא יהרג וכו', נ"ב עיין מ"ש בספרי הקטן זכות אבות בפרק ה' 
 משנה טו"ב ע"כ דברי הרא"ם והנחלת יעקב[footnoteRef:559] ודעמיה באורך וברוחב בס"ד.	 [559:  הקשה הרא״ם, והלא כבר הבטיחו השם בצאתו מבית אביו וכו׳. ולא הוצרך לזה, שהרי יעקב בעצמו הקשה קושיא זו, ותירצה במאמר (פסוק יא) ״קטנתי מכל החסדים״, וכמו שפירש הרב. ועדיפא מזו מקשה הרב, מההבטחה שהיתה בבית לבן, וכן בב״ר (עו, ב) מקשה קושיא זו, ותירצו: מכאן שאין הבטחה לצדיקים בעולם הזה, ומסיים שם דאפילו מכאן ועד גיחון (אלא אמר, הרבה קטגורין יעמדו מכאן ועד גיחון). בשלמא בעד בניו איכא למימר לא ידע אם על אלה אם על אחרים וכו', פירוש, ולכן שפיר עבד דלא סמך על ההבטחה, וקשה לי, דלפי זה איך אמר אח״כ ״ושמתי את זרעך ומה בכך, והלא אפשר להתקיים בבנים אחרים. ויש לומר, דהכי קאמר ״והכני אם על בנים״ שימית גם אותי עם הבנים, ואז איך יתקיים ״ושמתי את זרעך״. והכא הכי קאמר הרא״ם, בשלמא בעד בניו לבדם שפיר עבד דנתיירא, דאם הוא יחיה אפשר להתקיים על ידי אחרים שם. ] 

[ב] נחלת יעקב בד"ה אם יהרוג הוא את אחרים וכו' ואין רצוני להשיב על כל דברי הרא"ם 
 וכו' ע"ש[footnoteRef:560]. נ"ב הנה לקושיה א' לע"ד לא אירייא דיש סברא שפירש לחלק האי חילוקא דבנרדף עצמו שהוא בהול על נפשו אינו יכול להבחין אז בין א' מאיבריו, מה שאין כן באיניש דעלמא דאינו בהול כל כך ויכול לכוין בא' מאיבריו של רודף ולהציל הנרדף לכן אם לא עשה כן והרגו נהרג עליו, ולפי סברא זו יעלו דברי הרא"ם על נכון, אך מה שהקשה עליו אח"כ מש"ס דסנהדרין בסוף בן סורר דף עג וכו' לכאורה נראה שהיא תיובתיה להגאון.	 [560:  ואין רצוני להשיב על כל דברי הרא״ם, רק מה שכתב ומחלק בין ׳הבא להרגך׳ ובין ׳הרודף אחר חבירו להרגו׳, ש׳הבא להרגך׳ מותר להרגו אע״פ שיכול להציל את עצמו באחד מאיבריו, דין זה אין לו שחר, חדא (קושיה ראשונה) דמהי תיתי לחלק, ועוד (קושיה שניה) ראיה מפורשת, מסוף פרק נגמר הדין (סנהדרין מט,א) מאבנר ויואב, דעשהאל בא להרוג את אבנר, ואפילו הכי אמר ליה יואב הוה ליה להצילו באחד מאיבריו. ואמרינן נמי בפרק בן סורר (שם עד,א): תניא, ר׳ יונתן בן שאול אומר, רודף שהיה רודף אחר חבירו להרגו ויכול להצילו באחד מאיבריו וכו', ופירש רש״י: ויכול - הנרדף או הרואהו וכו׳. וכן משמע להדיא ברמב״ם פרק ט מהלכות מלכים (הלכה ד: בן נח... וכן אם הרג רודף שיכול להצילו באחד מאיבריו נהרג עליו. מה שאין כן בישראל).] 

וַיִּשָּׂא אֶת עֵינָיו וַיַּרְא אֶת הַנָּשִׁים וְאֶת הַיְלָדִים וַיֹּאמֶר מִי אֵלֶּה לָּךְ וַיֹּאמַר הַיְלָדִים אֲשֶׁר חָנַן 
 אֱלֹהִים אֶת עַבְדֶּךָ (בראשית לג, ה).	
"ויאמר מי אלה לך ויאמר הילדים" וכו' הדיוק מבואר דהוא שאל על כולם ולא השיב לו 
 על הנשים, ובספרי הקטן דורש טוב ישבנו לזה בס"ד ע"ש. והשתא הכא אפשר לומר ג"כ דעיקר שאלתו דבמקל שקד עבר את הירדן ועתה היו לב' מחנות ומהיכן זכה לכל זה, והיתה התשובה "הילדים" ר"ל תולדותיהן של צדיקים מצוות ומעשים טובים "אשר חנן אלהים" שסייעני השי"ת דאלמלא הקב"ה עוזרו וכו', ובזה זכיתי לכל זה שאוכל מפירותיהם בעוה"ז, ואפשר כדי שלא יטעון עליו בענין חלוקת עולמות אמר לו כן, ואל קשר זה מ"ש לו קודם "עם לבן גרתי" ודרשו ז"ל ותרי"ג מצות שמרתי, ור"ל שבכן בדין הוא שאזכה גם בעושר ומעלה דעולם הזה דאלמלא תורה לא נתקיימו שמים וארץ, ומהפקירא קא זכינא וכמ"ש א' מן התירוצים[footnoteRef:561] לזה ואין לך עלי שום טענה ותלונה.	 [561:  אֲשֶׁר חָנַן אֱלֹהִים אֶת עַבְדֶּךָ (חנן מלשון מתנת חינם).] 


וַתֵּצֵא דִינָה בַּת לֵאָה אֲשֶׁר יָלְדָה לְיַעֲקֹב לִרְאוֹת בִּבְנוֹת הָאָרֶץ (בראשית לד, א).	
רש"י בד"ה בת לאה, ולא בת יעקב וכו', נ"ב נראה דתכיות ד"ק הכי קאמר דאדרבא הוה לי 
 למימר בת יעקב כמו שמצינו לקמן בפרשת ויגש[footnoteRef:562] שאמר "ואת דינה בתו" והטעם שאיש מזריע תחילה יולדת נקבה, אשה מזרעת תחילה יולדת זכר, ומשום הכי תלה הנקבות בזכרים, והזכרים בנקבות כמ"ש שם רש"י[footnoteRef:563] וגם הכא הוה ליה למימר בת יעקב או לפחות לומר סתם "ותצא דינה" ולמה אמר בת לאה משום שהיתה אמה יצאנית וכו'.	 [562:  בראשית מו, טו.]  [563:  בויגש.] 


וַיֹּאמֶר לוֹ אֱלֹהִים אֲנִי אֵל שַׁדַּי פְּרֵה וּרְבֵה גּוֹי וּקְהַל גּוֹיִם יִהְיֶה מִמֶּךָּ וּמְלָכִים מֵחֲלָצֶיךָ יֵצֵאוּ 
 (בראשית לה, יא).	
"ויאמר לו אלהים פרה ורבה" וכו' "ומלכים מחלציך יצאו" ע"כ, יובן ע"פ מ"ש בזוהר 
 הקדוש דיוסף הצדיק שזכה למלכות משום ששמר בריתו, וכבר ידעת שיעקב אבינו ע"ה ג"כ שמר בריתו בטהרה כמש"ה "ראובן בכורי אתה כחי וראשית אוני"[footnoteRef:564] דטפה קדמאה שיצאה ממנו בראובן הוה וז"א פרה ורבה והפריה ורביה שלו היא בקדושה ובטהרה, ובכן אני מבטיחך "ומלכים מחלציך יצאו" דמאן דנטיר ברית דא יזכה למלכו עילאה ונפש האב ונפש הבנים אחד היא ובזה פירש במדרש אגדה מש"ה "ושמרתם את בריתי"[footnoteRef:565] וכו' "ואתם תהיו לי ממלכת כהנים" וכו' ונקט "ואתם" לשון רבים להבנים והאבות וכמו שהבטיחו הכא ליעקב אבינו ע"ה.	 [564:  בראשית מט, ג.]  [565:  שמות יט, ה.] 


 וַיַּעַל מֵעָלָיו אֱלֹהִים בַּמָּקוֹם אֲשֶׁר דִּבֶּר אִתּוֹ (בראשית לה, יג).	
רש"י בד"ה במקום אשר דבר אתו, איני יודע מה בא ללמדנו ע"כ, נ"ב ולי אני עבדך אפשר 
 משום שאמר בתחילה "וירא אלהים אל יעקב עוד"[footnoteRef:566] וכו' ואלו היה מסיים "ויעל מעליו אלהים" בלבד הייתי אומר שזו היא ראיה אחרונה ולא נראה אליו עוד, וקושטא קאי שאח"כ כתוב בפרשת ויגש "ויאמר אלהים לישראל"[footnoteRef:567] וכו' הרי שנראה אליו עוד, לכן סיים "במקום אשר דבר אתו" לומר דבאותו פרק ובאותו מקום ויעל מעליו, אבל אח"כ עלה אליו עוד, ובעיקר הכתוב י"ל דהכוונה שירד הקב"ה בכבודו ובעצמו למטה לארץ למקום אשר הוא חונה וזה כמ"ד בש"ס[footnoteRef:568] שירדה שכינה למטה ומשום הכי כשסיים הדיבור והברכה אמר "ויעל מעליו" שעלה מן הארץ לשמים והיא גופה מה שרמז באומר "במקום אשר דבר אתו" ר"ל במקום שהיה למטה בארץ, ואפשר דבזה יתיישב ג"כ דקדוקו של רש"י ז"ל ובזה תשובה מוצאת למה שהקשה ידידי ואור עיני החכם המופלא כה"ר מרדכי אלחאייך הי"ו דגם מ"ש "ויעל מעליו אלהים" לכאורה הוא יתר דכמה פעמים נגלה אליו ולא אמר בהליכתו "ויעל מעליו" אך אפשר לפי מ"ש אתי שפיר דהוצרך ללמד הכא הא דאמרן ועכ"פ קצת קשה על רש"י אמאי לא דייק ג"כ אתחילת אקרא.	 [566:  בראשית לה, ט.]  [567:  בראשית מו, ב.]  [568:  סוכה ה ע"א.] 


וַיִּקְרָא יַעֲקֹב אֶת שֵׁם הַמָּקוֹם אֲשֶׁר דִּבֶּר אִתּוֹ שָׁם אֱלֹהִים בֵּית אֵל (בראשית לה, טו).	
"ויקרא יעקב את שם המקום" וכו' "בית אל" וכו' ע"כ, יש מי שדקדק שהרי בתחילה כתיב 
 "ויאמר אלהים אל יעקב קום עלה בית אל"[footnoteRef:569] וכו' ואח"כ "ויאמר יעקב אל ביתו" "ונקומה ונעלה בית אל" א"כ מה חידוש היה בבית מדרשו של יעקב אבינו ע"ה שקראו בית אל, ואפשר דמ"ש קודם הוא על מקום הראשון שאמר לו הקב"ה, אבל כשנראה אליו עוד היה במקום אחר ולאותו מקום הוא שקראו יעקב בית אל דומייא של מקום הא' שהקב"ה קראו בית אל וממנו למד למקום הב' ג"כ ומלמד שהמקו"ם גורם.	 [569:  בראשית לה, א.] 


וַיִּגְוַע יִצְחָק וַיָּמָת וַיֵּאָסֶף אֶל עַמָּיו זָקֵן וּשְׂבַע יָמִים וַיִּקְבְּרוּ אֹתוֹ עֵשָׂו וְיַעֲקֹב בָּנָיו (בראשית לה, 
 כט).	
"ויגוע יצחק וימת" וכו' אמרו ז"ל כשמת יצחק בא יעקב ועשה כל ממון של אביו כמין כרי, 
 ואמר לו לעשו שיצחק אבינו הניח לנו עולם הזה ועולם הבא וכו', ועשיו בחר לו עולם הזה וכל ממון אביו, ויעקב בחר לו עולם הבא ע"כ, לכאורה י"ל דאטו עולם הבא הוא נחלת אבות, והרי אבא לא מזכי ברא וכתיב[footnoteRef:570] "אשר יעשה אותם האדם" וכו', ואמרו ז"ל אפילו גוי וכו' שיעשה מצות החייב בהם ילך לעולם הבא, ואם כן בלאו הכי אין לו עשו חלק בעולם הבא, ואפשר דמה שקנה יעקב היינו בחלק עולם הבא שיש לו לעשו בעניין כיבוד אב ואם כמ"ש בזוהר הקדוש[footnoteRef:571] בן יכבד אב זה עשו דלית איניש שעשה כיבוד אב ואם כעשו וכו', ואמרו ז"ל "למען יאריכון ימיך"[footnoteRef:572] וכו' בעולם שכולו טוב וכו', וא"כ בעניין מצוה זו מה שיש לו חלק בעולם הבא הוא שקנה יעקב אבינו עליו השלום, ואהוב נאמן אוהב התורה ולומדיה החכם המעולה רצ"ו כמה"ר יוסף חי הי"ו תירץ דמה שקנה יעקב היינו דשמא יחזור בתשובה "ותשב אנוש עד דכא"[footnoteRef:573]. 	 [570:  ויקרא יח, ה.]  [571:  פָּתַח רַבִּי יֵיסָא וְאָמַר (מלאכי א) "בֵּן יְכַבֵּד אָב וְעֶבֶד אֲדוֹנָיו", בֵּן, דָּא עֵשָׂו. דְּלָא הֲוָה בַּר נָשׁ בְּעַלְמָא דְּיוֹקִיר לְאֲבוֹי, כְּמָה דְּאוֹקִיר עֵשָׂו לְאֲבוֹי. וְהַהוּא יַקִּירוּ דְּאוֹקִיר לֵיהּ אַשְׁלִיט לֵיהּ בְּהַאי עַלְמָא (תולדות קמו ע"ב).]  [572:  כבד את אביך ואת אימך למען יאריכון ימיך על האדמה" (שמות כ, יא).]  [573:  תהילים צ, ג.] 


[bookmark: שילה12]פרשת וישב	

וַיֵּשֶׁב יַעֲקֹב בְּאֶרֶץ מְגוּרֵי אָבִיו בְּאֶרֶץ כְּנָעַן (בראשית לז, א).	
רש"י בד"ה וישב יעקב, ועוד נדרש בו בקש יעקב לישב בשלוה קפץ עליו וכו'[footnoteRef:574] ע"כ, נ"ב 
 לכאורה קצת קשה שהרי במדרש[footnoteRef:575] אמרו שהשטן בא ומקטרג ואומר כן, ואמאי רש"י ז"ל שינה את טעמו ומטי בה משם גבוה אמר 'הקב"ה' וכו', ותו קצת קשה שבמדרש אמרו בהאי לישנא 'בשעה שהצדיקים יושבים בשלוה ומבקשים לישב בשלוה בעוה"ז השטן בא' וכו', ולכאורה יש במשמע מזה דהכוונה דאם הם יושבים במעט שלוה ומבקשים עוד לישב בשלוה רבה אז מקטרג השטן, אבל אם אינם יושבים מתחילה בשום שלוה כלל לא מינה ולא מקצתה וביקשו מעט שלוה בזה אין מקום לקטרוג זה, ואלו רש"י הזכיר חדא 'שלוה' ויש במשמעות לכאורה דאפילו אם ביקשו במיעוט יש מקום לקטרג.	 [574:  רש"י בד"ה וישב, בִּקֵּשׁ יַעֲקֹב לֵישֵׁב בְּשַׁלְוָה, קָפַץ עָלָיו רָגְזוֹ שֶׁל יוֹסֵף – צַדִּיקִים מְבַקְּשִׁים לֵישֵׁב בְּשַׁלְוָה, אָמַר הַקָּבָּ"ה לֹא דַיָּן לַצַּדִּיקִים מַה שֶּׁמְּתֻקָּן לָהֶם לָעוֹלָם הַבָּא, אֶלָּא שֶׁמְּבַקְּשִׁים לֵישֵׁב בְּשַׁלְוָה בָּעוֹלָם הַזֶּה.]  [575:  אָמַר רַב אַחָא בְּשָׁעָה שֶׁהַצַּדִּיקִים יוֹשְׁבִים בְּשַׁלְוָה וּמְבַקְּשִׁים לֵישֵׁב בְּשַׁלְוָה בָּעוֹלָם הַזֶּה הַשָֹּׂטָן בָּא וּמְקַטְרֵג, אָמַר, לֹא דַיָין שֶׁהוּא מְתֻקָּן לָהֶם לָעוֹלָם הַבָּא אֶלָּא שֶׁהֵם מְבַקְּשִׁים לֵישֵׁב בְּשַׁלְוָה בָּעוֹלָם הַזֶּה. תֵּדַע לָךְ שֶׁהוּא כֵּן, יַעֲקֹב אָבִינוּ עַל יְדֵי שֶׁבִּקֵּשׁ לֵישֵׁב בְּשַׁלְוָה בָּעוֹלָם הַזֶּה נִזְדַּוֵּוג לוֹ שִׂטְנוֹ שֶׁל יוֹסֵף. וַיֵּשֶׁב יַעֲקֹב (איוב ג, כו): לֹא שָׁלַוְתִּי וְלֹא שָׁקַטְתִּי, לֹא שָׁלַוְתִּי מֵעֵשָׂו, וְלֹא שָׁקַטְתִּי מִלָּבָן, וְלֹא נָחְתִּי מִדִּינָה, וַיָּבֹא רֹגֶז, בָּא עָלַי רָגְזוֹ שֶׁל יוֹסֵף (מדרש רבה שם פרשה פד אות ג).] 

ועוד י"ל לכאורה על המדרש שהביא ראיה לזה ואמרו תדע שהוא כן שיעקב אבינו ע"י 
 שביקש שלוה בעוה"ז נזדווג לו שטנו של יוסף וישב יעקב לֹא שָׁלַוְתִּי וכו' ע"ש, ודא עקא שהרי מתחילה לא היה יושב בשלוה וביקש עוד שלוה שהרי אמרו לא שלותי וכו', וכמה הרפתקי דעדו עליה דמר וא"כ לאו רישיה סיפיה דראיה דיעקב אינו עניין ממש כמו שהתחיל, אשר מזה אפשר דנקט לה רש"י על חדא שלוה להורות נתן דהכי הוה עניין יעקב אבינו עליו השלום.	
ומיהו אי מהא לא אירייא דאה"נ יעקב אבינו עליו השלום אף דעדו עליה כל העניינים הללו, 
 מ"מ וודאי דחשיב מהא דיישב בעוה"ז במעט שלוה בבנים ובעושר ובנכסים רבים ועכ"פ הקב"ה הצילו מעשו ומלבן ומעניין דינה "ויהי חתת אלקים על ההרים ולא רדפו"[footnoteRef:576] וכו', ומשום שביקש שמכאן ואילך לא יארע לו שום ייסורין אלא בשלוה רבה לכן קיטרג השטן וכו', ואמטו להכי נקטי לה במדרש הכא וקא מייתו ראיה מיעקב דקושטא קאי דכך היה העניין ולא הוצרך בסיפא לחזור ולשנות עוד שהיה יושב במעט שלוה דתחילתו הוכיח על סופו, וגם רש"י דנקט בקש יעקב לישב בשלוה ר"ל על טליה[footnoteRef:577] תמימה קאמר דכך היה ענין דיעקב אבינו עליו השלום ונקוט מיהא דאם לא היה לצדיק שום שלוה וביקש למיעוט אין מקום לקיטרוג זה, אבל מ"מ מאי דשינה רש"י ונקט לה משם גבוה גדול אדונינו לא נתיישבה ואפשר דכך היתה גירסתו[footnoteRef:578].	 [576:  בראשית לה, ה.]  [577:  הדפוס לא ברור.]  [578:  בבראשית רבה.] 

ובעיקר מאמר המוזכר כבר בספרי הקטן זרע יצחק בסוף פרשת וישלח פי' בו ועוד יש 
 לאלוה מילין והוא ע"פ מ"ש ז"ל דאברהם אבינו עליו השלום בירר לבניו שיעבוד מלכויות כדי שיזכו לעה"ב וינצלו מדינה של גיהנם, והיא גופה קמ"ל באומרים 'בשעה שהצדיקים יושבים שלוה' ר"ל שעמך כולם צדיקים וכבר מובטחים שיש להם יישוב שלוה בעה"ב, שכל ישראל יש להם חלק לעולם הבא ומבקשים לישב בשלוה גם בעולם הזה, אז השטן מקטרג לא דיין וכו', מידי דהוי שכך אברהם אביהם בירר להם שלות עולם הבא וייסורים דעולם הזה ובשתים לא תעלה להם ובהכי ניחא שקודם נקט שלוה ובסיום נקט בעה"ז להורות נתן להאמור, ורש"י קיצר ונקט לה חד שלוה והיינו על תוספת שלוה דעולם הזה, ואם תדחק מזה ולהניח דברי המדרש כפשטן דתרוייהו על שלות עולם הזה קאמר עכ"פ אתי שפיר המאמר לפי הקדמה זו.	
ועוד אפשר ע"פ מה שידוע דיעקב ועשו חלקו עולמות, יעקב בחר לו העה"ב ועשו לקח 
 עה"ז, ולכן קאמר בשעה שישראל צדיקים יושבים במעט שלוה "לחם לאכול ובגד ללבוש" קיום הגוף ומבקשים לישב בשלוה בעה"ז ולאכול מעדנים אז השטן מקטרג לא דיין וכו', ר"ל שכבר חלקו עולמות ועושר ומעלה, ושלוה דעה"ז לאו דידהו ולא הותר להם אלא קיום הנפש והגוף ומשום הכי אמרו בגמ' נאה עניותא ליהודאי וכו' כי היכי שלא יכנסו בסוג גזל, וגם אמרו במדרש עד שיתפלל שיכנסו דברי תורה לגופו יתפלל שלא יכנסו מעדנים וכו', והיינו משום דטוב דעה"ז אינה שלהם וגם משום "וישמן ישורון ויבעט"[footnoteRef:579] ובפרט שהם עז שבאומות ועשיר יענה עזות וה"ל ב' קושיות בבת א' ולמיעוטי תיפלה עדיף לן.	 [579:  דברים ב, טו.] 

איברא דהמפרשים ז"ל עשו לנו תקנה מעלייתא כי היכי דיזכי אנן גם בעה"ז משום ד"אם 
 לא בריתי"[footnoteRef:580] וכו' א"כ אם לא היו באים ישראל ומקבלים התורה היה העולם חוזר לתוהו ובהו והוה ליה לישראל כדין מציל מזוטו של ים וכו', וא"כ י"ל לכאורה ע"ד המדרש שאמרו עד שיתפלל שיכנסו ד"ת וכו' דאדרבה אם יתפלל על ד"ת יזכה גם למעדנים דעה"ז, ואגב חדא ב' וצ"ל שחששו להא ד"וישמן ישורון" וכו' וכמש"ל.	 [580:  ירמיה לג, כה.] 

וע"פ האמור בעניין יובן מ"ש שלמה המלך עליו השלום "אורך ימים בימינה בשמאלה 
 עושר וכבוד"[footnoteRef:581] ומטעם האמור ואפשר לי לומר דמשום הכי אמרו בש"ס[footnoteRef:582] בפסוק "ויתיצבו בתחתית ההר" שכפה עליהם ההר כגיגית וא"ל אם אתם מקבלים את התורה מוטב, ר"ל שימים יאריכו וגם יזכו לעושר וטובה ומעלה דעה"ז, ואם לאו שם תהא מיתתם דהעני חשוב כמת וגם שם תהא קבורתם דהפורש מן התורה פורש מן החיים כמ"ש "אורך ימים" וכו', ומכלל הן אתה שומע לאו והוה ליה תרתי לריעותא ומשום הכי סירב עמהם כ"כ כדי לזכותם בהני מילי מעלייתא הגוף והממון וכמדובר, ועיין בס' הקטן זכות אבות בסופו[footnoteRef:583] במשנת רבי חנניא בן עקשיא אומר רצה הקב"ה וכו' שפירש לה בעניין זה וגם פסוק ד"שלום רב לאוהבי תורתך"[footnoteRef:584] ופסוק ד"וכל בניך למודי ה' "[footnoteRef:585] ע"ש.	 [581:  משלי לג, טז.]  [582:  שבת פח ע"א.]  [583:  פרק ו' משנה יא'.]  [584:  תהלים קיט, קסה.]  [585:  ישעיה נד, יג.] 

ובהאי פסוק ד"שלום רב" וכו' י"ל באופן אחר ע"פ מה שידוע דמצות פו"ר בין איש לאשתו 
 קרוי שלום דע"י משים שלום בבית, עוד ידעת מאי דקיי"ל בדין דאם נשא אשה ולא זכה להוליד ממנה בנים שהיתה עקרה חייב לגרשה ולישא אחרת, ואי מצי למיקם בסיפוקייהו ישא ב' כאחד וטובים השנים מן האחד, ויש בני אדם שחוששים לפגמו של בית אחד מרוב אהבתו עמה ולא יביא לה צרה או שלא יהיה קטטה בבית או שלא יתיש כוחו ע"ד שאמרו ולו ב' נשים ולו הכין כלי מות ולכן מתעצלים בזה, אבל מי שאוהב התורה וכי היכי שלא יבוש בעה"ב שהקב"ה מתמלא עליו עברה מי שאינו מניח בן ליורשו לא חייש לכ"ז ובוטח בה ולפום צערא אגרא.	
והיא גופא קמ"ל באומרו "שלום רב" זה משים שלום בבית במצות פו"ר "לאוהבי תורה" 
 שנושאים ב' נשים דמיעוט רב ב', שטורחים לישא ב' כאחד אם לא זכו להיבנות מבית אחד ואין למו מכשול שלא תאמר שה"ל מכשול ח"ו וחולאים בגופם, וגם יש בכלל שלא יכשל במריבות שיהיה עם הצרות מידי דהוי "שברתי לישועתך ה' "[footnoteRef:586] שאתה תושיעני "וקווי ה' יחליפו כח"[footnoteRef:587] משום ומצותיך עשיתי ושומר מצוה לא ידע דבר רע, והבא לטהר מסייעין אותו בגופו ובממונו ובכל עניין, וזש"ה "בכל דרכיך דעהו" היינו דרך אשה ע"ד שאמרו כן דרך אשה וקאמר שישתדל במצוה רבה כזו עד מקום שידו מגעת "והוא יישר אורחותיך" דה"ל סייעתא דשמיא, ועיין בספרי הקטן אשת חיל מ"ש בזה באורך וברוחב בס"ד, ומזה נבוא להבין מ"ש בחזון ישעיה "וכל בניך למודי ה' ורב שלום בניך" במה שנקדים מ"ש בקידושין[footnoteRef:588] ילמוד תורה ואח"כ ישא אשה משום ריחיים בצווארו וכו' והיינו אומרו "וכל בניך למודי ה' " שקודם ילמוד תורה ואח"כ "ורב שלום בניך" שישא אשה ויהיה משים שלום בבית ויקיים מצות פו"ר בבנין דכרין ולימד שישא אשה בת בנים ויכוין לקיום מצוה זו ולא להנאתו והיינו אומרו בניך דייקא.	 [586:  תהלים קיט, קסו.]  [587:  ישיעהו מ, לא.]  [588:  דף כט ע"ב.] 


אֵלֶּה תֹּלְדוֹת יַעֲקֹב יוֹסֵף בֶּן שְׁבַע עֶשְׂרֵה שָׁנָה הָיָה רֹעֶה אֶת אֶחָיו בַּצֹּאן וְהוּא נַעַר אֶת בְּנֵי בִלְהָה 
 וְאֶת בְּנֵי זִלְפָּה נְשֵׁי אָבִיו וַיָּבֵא יוֹסֵף אֶת דִּבָּתָם רָעָה אֶל אֲבִיהֶם (בראשית לז, ב).	
[bookmark: שילה84]רש"י בד"ה והוא נער, שהיה עושה מעשה נערות וכו' ע"כ, נ"ב פירש הרב עמר נקא דאין 
 לפרש נער כמשמעו דהא כתיב בן י"ז שנה ואין לקרותו נער ע"כ, ולע"ד קשה דהרי מצינו ביצחק שהיה בן ל"ז שנה ואפילו הכי קראו הכתוב בעקידה ב' פעמים נער, לכן היותר י"ל כמ"ש בתחילה כי מ"ט לומר נער את בני בלהה.	

וַיַּחֲלֹם יוֹסֵף חֲלוֹם וַיַּגֵּד לְאֶחָיו וַיּוֹסִפוּ עוֹד שְׂנֹא אֹתוֹ (בראשית לז, ה).	
"ויחלום יוסף חלום ויגד לאחיו ויוסיפו עוד שנוא אותו ויאמר עליהם" וכו', י"ל דהוה ליה 
 למימר "ויאמר עליהם" קודם והדר "וישנאו אותו", ואפשר דר"ל דמיד שאמר להם בואו אחי ותשמעו מה שחלמתי שנאו אותו ואמרו שבודאי ענין החלום הוא להתגדל עלינו ומיד הוסיפו שנאה, וכל שכן אחרי שומעם, ובעיקר החלום י"ל בתחילה מ"ש "שמעו נא" ואין "נא" אלא לשון בקשה, גם מ"ש "בתוך השדה" דהוה ליה למימר 'בגורן' ששם מאלמים אלומים ולא בשדה סתם, גם באומרו "קמה וגם נצבה" דהוה ליה כפל דהיינו קמה והיינו נצבה, גם מ"ש "לו אחיו המלוך תמלוך אם משול תמשול" דה"ל כפל שכיון שיהיה מלך ודאי שימשול, וגם שבתחילה אמר "עלינו"[footnoteRef:589] והדר "בנו", גם מ"ש "על חלומותיו ועל דבריו" בלשון רבים דהרי עדיין לא היה אלא חלום אחד, גם באומרו "ואביו שמר את הדבר" מה בא לרבות בהאי "את", וכדי ליישב הכל בקנה א' אפשר לפרש דפתרון החלום זה באומרו והנה אנחנו מאלמים אלומים דר"ל אלו חבילות של מצות ומעשים טובים "כי יקח איש עמו", בתוך "השדה" זה שדה דחקל תפוחין כמ"ש[footnoteRef:590] "כריח שדה אשר ברכו ה' ", ואמר "והנה קמה אלומתי" שאותם חבילות דמצות ומעשים טובים שלי הוה ליה ע"י קימה מעלייא בעוה"ז, וזכה ועלה לגדולה ונעשה מלך גדול אם בגבורות פ' שנה, "וגם נצבה" בעה"ב "והנה ה' נצב עליו"[footnoteRef:591] "לחזות בנועם ה' ולבקר בהיכלו"[footnoteRef:592], וע"ד מש"ה "דברך נצב בשמים"[footnoteRef:593], וקימה הוה ליה בב' עולמות מכל אחיו וכנודע, ואמטו להכי אמר להם "שמעו נא" בבעו ובמטו שלא יקפידו עליו כיון דמעשה חזה בחלום אדבר בו, ולא הועיל חכמים בתקנתם אלא "וישנאו אותו" שנאת עולמים, ולהכי אמר לה "המלוך תמלוך" וכו' לשון כפול, ור"ל בב' עולמות ולהכי אמר "בנו"[footnoteRef:594] שעולה למנין ח"ן[footnoteRef:595], ור"ל שעליך אמר קרא "ומצא חן ושכל טוב בעיני אלהים ואדם"[footnoteRef:596] ולכן אמר בחלום אחד "על חלומותיו" וע"ד ור"ל על חלום דעולם הזה ועולם הבא, גם בא הרמז במילת "אנחנו" על שסופם לעמוד לפניו "כעיני עבדים אל יד אדוניהם"[footnoteRef:597], "ויאמרו י"ב עבדיך אחים אנחנו"[footnoteRef:598], גם רמז באומרו "והנה קמת אלומתי"[footnoteRef:599] ע"ש "ויכר יוסף את אחיו והם לא הכירוהו"[footnoteRef:600] הנה "תסובנה אלמותיכם" שתהיה אהבתכם עמי כמו סובין[footnoteRef:601] והבל וריק, "ותשתחוין לאלומתי" על שאהבתי עמכם אהבת עולם ודרך אהבה ואחוה ודין גרמא, "וישתחוו לו אפים ארצה", וקרי לה לאהבת האחים "אלומה" כשם שהאלומה בקשר א' כך האחים, גם רמז באומרו "תסובינה אלומותיכם" שסופם כי נבהלו מפניו ולא יכלו אחיו לענות אותו מרוב הבושה וכלימה.	 [589:  וַיֹּאמְרוּ לוֹ אֶחָיו הֲמָלֹךְ תִּמְלֹךְ עָלֵינוּ אִם מָשׁוֹל תִּמְשֹׁל בָּנוּ וַיּוֹסִפוּ עוֹד שְׂנֹא אֹתוֹ עַל חֲלֹמֹתָיו וְעַל דְּבָרָיו.]  [590:  בראשית כז, כז.]  [591:  בראשית כח, יג.]  [592:  תהלים כז, ד.]  [593:  תהלים קיט, פט.]  [594:  "אִם מָשׁוֹל תִּמְשֹׁל בָּנוּ".]  [595:  חן=58=בנו.]  [596:  משלי ג, ד.]  [597:  תהלים קכג, ב.]  [598:  בראשית מב, יג.]  [599:  בראשית לז, ז.]  [600:  בראשית מב, ח.]  [601:  מלשון תסובינה.] 

ועדיין צריכים אנו למודע"י בענין החלומות אמאי בחלום א' אמר "וישנאו אותו" ובחלום 
 ב' אמר "ויקנאו", גם בתחילה אמר "ויגד" ואח"כ "ויאמר", ואפשר שבתחילה אמר "ויגד" בלשון גדולה ושררה כמו דברים קשים כגידין ומשום הכי "וישנאו אותו", ולכן חזר ואמר להם בלשון "אמירה" ולשון רכה "שמעו נא" לשון בקשה גם בחלום הב' אמר בלשון "ויספר" שהוא סיפור דברים בעלמא ולא בלשון גדולה וקושי, ומה שלא שנאו אותו בחלום הב' על שראו על השנות החלום אמרו וודאי הלא דבר הוא ומשום הכי "ויקנאו בו", גם "ויקנאו בו" על שראו שפתר אותו אביהם למעלה גדולה וכל החלומות הולכים אחר הפתרון "ואביו שמר את הדבר" לכל האלומות, "ואת" לרבות כמה מעלות עולם הזה ועולם הבא שצפה ברוח הקודש שכן ירבה וכן יפרוץ ובהכי אתי שפיר מה שבירכו "בן פורת יוסף בן פורת עלי עין"[footnoteRef:602] שהכפל הוא בב' עולמות שמתקיים חלומו גם בעה"ב כמו שנתקיים בעוה"ז.	 [602:  בראשית מט, כב.] 


וַיֹּאמְרוּ לוֹ אֶחָיו הֲמָלֹךְ תִּמְלֹךְ עָלֵינוּ אִם מָשׁוֹל תִּמְשֹׁל בָּנוּ וַיּוֹסִפוּ עוֹד שְׂנֹא אֹתוֹ עַל חֲלֹמֹתָיו 
 וְעַל דְּבָרָיו (בראשית לז, ח).	
ויוסיפו עוד שנא אותו על חלומותיו וכו' ע"ש מי שדיקדק אכתי לא ראה אלא חלום אחד 
 ואמאי נקט "חלומותיו" לשון רבים. ולע"ד י"ל משום דמסתמא היא מהרהר בו ביום כמ"ש "רעיונך על משכבך סליקו"[footnoteRef:603] וע"ש נקט לשון רבים, וזהו שסיים "ועל דבריו" רצה לומר על מה שהיה מדבר ומהרהר בהם ביום וזה חוץ ממ"ש רש"י והרהור חשיב דיבור בעל פה "גם במעדך מלך אל תקלל וכו' כי עוף השמים יוליך את הקול". ופירש בזוהר הקדוש דגם מה שחושב בדעתו חשיב דיבור וקול וכו' וכנודע.	 [603:  דניאל ב, כט.] 


וַיְסַפֵּר אֶל אָבִיו וְאֶל אֶחָיו וַיִּגְעַר בּוֹ אָבִיו וַיֹּאמֶר לוֹ מָה הַחֲלוֹם הַזֶּה אֲשֶׁר חָלָמְתָּ הֲבוֹא נָבוֹא 
 אֲנִי וְאִמְּךָ וְאַחֶיךָ לְהִשְׁתַּחֲוֹת לְךָ אָרְצָה (בראשית לז, י).	
"ויספר אל אביו ואל אחיו ויגער בו אביו" וכו' "ויאמר לו מה החלום" וכו' "ואביו שמר 
 את הדבר" ע"כ, לפי הפשט ר"ל שהוא מן החלומות שוא ידברו ולשון "מה" כמו "ונחנו מה"[footnoteRef:604] והוא כלא חשיבין חס ושלום משום שאמו כבר מתה, ומ"ש "ואביו שמר את הדבר" ר"ל הא דאין חלום בלא דברים בטלים או שהדברים מגיעים לבלהה וכו', "שמר" אותם ולא אמר לבניו כדי שלא יוסיפו השנאה והקנאה, וגם אפשר לפי מ"ש שיצפה אדם לחלום טוב עד כ"ב שנה והראיה מיוסף וזהו שרמז במילת "את הדבר" שהם במספר קטן עם האותיות[footnoteRef:605] כ"ב שאמר שמכאן עד כ"ב שנה יתקיים זה החלום, וגם אפשר דרמז במילת "ואביו" ר"ל אביו שבשמים שמר את הדבר לקיימו, ומשום הכי אמר "ואביו" לרבות לזה, וגם דכבר הזכיר אביו קודם[footnoteRef:606] ואמאי הוצרך לומר עוד אך אפשר דהסיום קאי כלפי הקב"ה, א"נ אפשר משום דלכאורה י"ל כיון דקושטא קאי דאביו ידע שהחלומות אמתיים א"כ מה כל החרדה הזאת "ויגער בו אביו" לז"א "ואביו שמר את הדבר" ר"ל כיון דכתיב "כבד את אביך"[footnoteRef:607] לרבות אחיך הגדול[footnoteRef:608] ויש מן הפוסקים שאמרו דלאו גדול שבאחים בלבד אלא כל הגדולים הימנו וכיון דרוב ככל הם גדולים ממנו הוה ליה לחוש לכבודם שלא לצערם ויניח הדבר סמוי, וכ"ש בחלום הב' דיש ג"כ כבוד אביו והיינו אומרו "ואביו שמר את הדבר" ר"ל ששמר וקיים מש"ה "כבד את אביך" וס"ל מר להחמיר לכל האחים דספיקא דאורייתא לחומרא, ומזה נבוא למש"ה "תחת גערה במבין"[footnoteRef:609] וכו' ובתחילה נאמר דקאמר שלא יקל אדם לגעור במבין משום שקשה הגערה למבין אפילו בינו לבינו כמו צער כשמכה לכסיל ק' מכות אלא לחכימא ברמיזא, ולפי דרכנו נאמר דה"ק "תחת גערה" שגער יעקב אבינו ע"ה ביוסף שנאמר בו "אין נבון וחכם כמוך"[footnoteRef:610] מידי דהוי שיתקיים החלום אחר כ"ב שנה כמנין מילת גערה במספר קטן עם האותיות והמילה[footnoteRef:611], וסיים "מהכות כסיל מאה"[footnoteRef:612] שם רמז דיוסף הצדיק הוא שטנו של עשו[footnoteRef:613] ואתו עמו ס"מ[footnoteRef:614] שרו של עשו והיינו דרמז באומרו "מהכות כסיל[footnoteRef:615] מאה".	 [604:  שמות טז, ז.]  [605:  א(1)+ת(4) + ה(5)+ד(4)+ב(2)+ר(2)+ 4 אותיות =22.]  [606:  "ויגער בו אביו".]  [607:  שמות כ, יא.]  [608:  כתובות קג ע"א.]  [609:  משלי יז, י.]  [610:  בראשית מא, לט.]  [611:  ג(3)+ע(7)+ר(2)+ה(5)+4 (אותיות)+1(מילה)=22.]  [612:  משלי יז, י]  [613:  וַיְהִי כַּאֲשֶׁר יָלְדָה רָחֵל אֶת יוֹסֵף (בראשית ל, כה), כֵּיוָן שֶׁנּוֹלַד יוֹסֵף נוֹלַד שִׂטְנוֹ שֶׁל עֵשָׂו, שֶׁנֶּאֱמַר (בראשית ל, כה): וַיֹּאמֶר יַעֲקֹב אֶל לָבָן שַׁלְּחֵנִי וְאֵלְכָה אֶל מְקוֹמִי וּלְאַרְצִי, דְּאָמַר רַבִּי פִּינְחָס בְּשֵׁם רַבִּי שְׁמוּאֵל בַּר נַחְמָן מָסוֹרֶת הִיא שֶׁאֵין עֵשָׂו נוֹפֵל אֶלָּא בְּיַד בָּנֶיהָ שֶׁל רָחֵל, הֲדָא הוּא דִכְתִיב (ירמיה מט, כ): אִם לוֹא יִסְחָבוּם צְעִירֵי הַצֹּאן, וְלָמָּה הוּא קוֹרֵא אוֹתָן צְעִירֵי הַצֹּאן, שֶׁהֵם צְעִירִים שֶׁבַּשְּׁבָטִים (בראשית רבה ויצא פרשה עג אות ז).]  [614:  בגימטרייה מאה.]  [615:  "טוֹב יֶלֶד מִסְכֵּן וְחָכָם מִמֶּלֶךְ זָקֵן וּכְסִיל אֲשֶׁר לֹא יָדַע לְהִזָּהֵר עוֹד" (קהלת ד, יג). ופרש"י בד"ה ממלך זקן וכסיל. יצה''ר שהוא שליט על כל האיברים זקן שמשעה שנולד הוולד הוא נתון בו שנאמר (בראשית ד) לפתח חטאת רובץ.] 



וַיֹּאמֶר אֶת אַחַי אָנֹכִי מְבַקֵּשׁ הַגִּידָה נָּא לִי אֵיפֹה הֵם רֹעִים (בראשית לז, טז).	
רש"י בד"ה וימצאהו איש, זה גבריאל" כו', נ"ב נראה שדייקו ז"ל ממ"ש "הגידה נא לי 
 איפה הם רועים" ואם היה בן אדם הוה ליה למימר 'הידעת איפה' וכו' מזה הוכרחו לומר שהוא מלאך ג"כ שנאמר "והאיש גבריאל"[footnoteRef:616]. 	 [616:  דניאל ט, יא.] 


וַיִּקָּחֻהוּ וַיַּשְׁלִכוּ אֹתוֹ הַבֹּרָה וְהַבּוֹר רֵק אֵין בּוֹ מָיִם (בראשית לז, כד).	
[bookmark: שילה85][bookmark: שילה108]רש"י בד"ה והבור ריק[footnoteRef:617] וכו', מים אין בו אבל נחשים ועקרבים יש בו ע"כ, נ"ב כתב הרב 
 עמר נקא קשה אימא אבל עצים ואבנים יש בו ותירץ ע"ש, ולע"ד י"ל עוד דא"כ מאי רבותא וחידוש בא ללמדנו אבל אם נאמר דהיה בו נחשים ועקרבים א"כ בא הכתוב לספר בשבחו של אותו צדיק דלא תגע בו ידם והיינו רבותא שבא ללמד, וזש"ה "ברצות ה' דרכי איש גם אויביו ישלים אתו"[footnoteRef:618], וגם לאתויי מלבד האויבים של בני אדם גם הנחשים ועקרבים שהם אויבי איש ודרכם להזיק ישלים אתו, וכמו מעשה רב דיוסף הצדיק דמלבד שהצילו מאחיו גם הצילו מנחשים ועקרבים וראיתי להרב שפתי חכמים שהובא בד"ק האי דיוקא וכ' הכי דמנ"מ בזה בא להורות דשאר דברים מזיקים היו בו ואפ"ה השליכוהו[footnoteRef:619] ע"כ, ולע"ד קשה דאטו הם ירדו לקרקעית הבור וראו מה שבתוכו, וגם דמר גופיה אח"כ הביא משם הרא"ם שהם לא ידעו מזה והיו סבורים שאפילו נחשים ועקרבים אין בו וכו' והכריח לזה בדברים של טעם וא"כ אמאי בתחילה כתב להיפך, ואם תאמר דהדר ביה רב ה"ל לאודעי, ועוד דלפי דבריו בא הכתוב בזה לספר בגנותן של שבטים ביתר שאת וכן לא יעשה בישראל, אבל לפי מ"ש אנן בעניותין דבא הכתוב לספר בשבחו של אותו צדיק עדיף.	 [617:  בראשית לז, כד.]  [618:  משלי טז, ז.]  [619:  רש"י דייק מדכתיב הבור רק ואי הוה בו דבר כגון עצים ואבנים אין זה נקרא רק בשלמא אי היו בו נחשים ועקרבים אתי שפיר דכתיב רק דנחשים ועקרבים דרכן ליכנס בחורין ובסדקין והוה כאילו רק אבל מ"מ היו בו. וילפינן ג"ש כתיב הכא אין בו מים ולהלן בפרשת עקב (דברים ח, טו) נמי כתיב נחש שרף ועקרב וצמאון אשר אין בו מים מה אין בו מים דנאמר להלן מיירי שיש בו נחשים ועקרבים אף דאין בו מים אף הכא מיירי שיש בו נחשים ועקרבים. ולי נראה דליכא למימר דאין בו מים לדיוקא דעצים ואבנים היו בו דמנ"מ לזה אלא בא להורות הא שאר דברי מזיקים היו בו ואפ"ה השליכוהו בו וק"ל (שפתי חכמים).] 




וַיַּכִּירָהּ וַיֹּאמֶר כְּתֹנֶת בְּנִי חַיָּה רָעָה אֲכָלָתְהוּ טָרֹף טֹרַף יוֹסֵף (בראשית לז, לג).	
בד"ה[footnoteRef:620] חיה רעה אכלתהו וכו' נזרקה בו רוח הקודש וכו' ע"כ נ"ב עיין מ"ש לקמן 
 פרשת ויגש אות א'[footnoteRef:621].	 [620:  צ"ל רש"י.]  [621:  יעוין בבראשית מד, כ אות ב. ] 


וַיֵּט אֵלֶיהָ אֶל הַדֶּרֶךְ וַיֹּאמֶר הָבָה נָּא אָבוֹא אֵלַיִךְ כִּי לֹא יָדַע כִּי כַלָּתוֹ הִוא וַתֹּאמֶר מַה תִּתֶּן לִי כִּי 
 תָבוֹא אֵלָי (בראשית לח, טז).	
"ויט אליה אל הדרך ויאמר הבא נא אבוא אליך" וכו', אפשר לומר דיהודה היה רוצה לקדשה 
 בביאה דהיא א' משלשה דברים שהאשה מתקדשת בהם, משום דקושטא קאי דלא הוה ליה מעות ומשום הכי אמר לה "אבוא אליך" ואמר "נא" אין נא אלא לשון בקשה דחייב לפייסה בדברים ג"כ, ותאמר מה תתן לי כי תבא אלי" ור"ל דרב מנגיד אמאן דמקדש בביאה, וא"כ צריך שתתן לי קודם מעשה והדר תבוא אלי, "ויאמר אנכי אשלח" וכו' ור"ל דאני איש אמונות ואשלח וכמאן דמנח בכוסתיך דמי, "ותאמר אם תתן ערבון" ר"ל דהמקדש במלוה אינה מקודשת ולא פלוג רבנן בין גברא לגברא, וא"כ צריך שתתן ערבון ואז הסכים לדבריה "ויתן לה הערבון" בתורת קידושין והדר "ויבא אליה, ואמר "אליה" ר"ל לשם שמים ולא להנאתו וטובתו אלא כמ"ש איש ואשה זכו שם י"ה ביניהם, גם מ"ש בתחילה "ויט אליה" ג"כ הכוונה הכי, ומ"ש ג"כ, אל הדרך" ר"ל כדרכה של תורה כדת משה וישראל ובלי שום פנייה, וגם שמקדשה בביאה עם פיוס דברים וכמש"ל, ולכן "ותהר לו" צדיקים כיוצא בו, ועדיין י"ל אמאי נקט האי לישנא "הבה" ונראה ע"פ מ"ש דבגברא רבא אף בנתנה היא ואמר הוא מקודשת ולכן אמר לה "הבה" שאת תתן לי ובכה"ג שפיר דמי, והיא אמרה לו "מה תתן לי כי תבא אלי" ר"ל דגם אני אתתא שפירתא ויקירתא דבתו של שם היתה והוא כהן לאל עליון והוה ליה מין במינו ובסוג א' אנן במקום גדולים, ובכה"ג לא אמר דאף אם נתנה היא מקודשת ולכן צריך שאתה תתן לי והסכים לד"ק, ועוד נראה דנקט בלשון "הבה" כמ"ש יעקב אבינו ע"ה "הבה את אשתי" ונצנצה בו רוח הקודש לומר דקושטא קאי שאת ראויה לי מדין יבום, דבב"נ האב מייבם את כלתו ומשום הכי אמר אח"כ "צדקה ממני" דהוא והיא פטירי ועטירי וכמ"ד "ולא יסף עוד לדעתה" דלא פסק ועיין באור החיים ומשום הכי נקט האי לישראל ואוחזים מעשה אבותיהם בפיהם ור"ל דאת מותרת לי כמ"ש יעקב אבא על רחל הבה את אשתי.	

וַיְהִי כְּמִשְׁלֹשׁ חֳדָשִׁים וַיֻּגַּד לִיהוּדָה לֵאמֹר זָנְתָה תָּמָר כַּלָּתֶךָ וְגַם הִנֵּה הָרָה לִזְנוּנִים וַיֹּאמֶר יְהוּדָה 
 הוֹצִיאוּהָ וְתִשָּׂרֵף (בראשית לח, כד).	
"זנתה תמר כלתך וגם הנה הרה לזנונים" ע"כ, י"ל דמילת "לזנונים" נראה שהיא יתירה 
 דכיון שאמר זינתה ודאי שמה שהיא הרה הוא לזנונים, וגם אמאי נקט לשון רבים, ואפשר שהכירו בה על ידי המילדת שהנה תומים בבטנה לכן אמר לזנונים, ור"ל שזה מורה על הרוב שזינתה ביתר שאת ולא פעם אחד, ובסוף שאמר "צדקה ממני" ויצאה בת קול ואמר ממני יצאו כיבושים ר"ל אלו התומים ולא כמו שחשבו מרוב הזנות ח"ו.	

וַיְהִי כְּמֵשִׁיב יָדוֹ וְהִנֵּה יָצָא אָחִיו וַתֹּאמֶר מַה פָּרַצְתָּ עָלֶיךָ פָּרֶץ וַיִּקְרָא שְׁמוֹ פָּרֶץ (בראשית לח, 
 כט).	
"ויקרא שמו פרץ" נראה דר"ל שיהודה קרא לזה השם וקראו כן על שם שיצא ממנו דוד 
 שעשה פירצה גדולה באומות העולם במלחמותיו וגבורותיו וה' עמו לעשות נקמה בגויים, וגם במ"ש "ויקרא שמו זרח" קאי נמי איהודה ולפ"ז הוי סייעתא למאן דאמר בפירוש "ולא יסף" דלא פסק ולכן כאן נמצא וכאן היה בלידתן ויקרא להם אלה שמות.	


וַיַּעֲזֹב כָּל אֲשֶׁר לוֹ בְּיַד יוֹסֵף וְלֹא יָדַע אִתּוֹ מְאוּמָה כִּי אִם הַלֶּחֶם אֲשֶׁר הוּא אוֹכֵל וַיְהִי יוֹסֵף יְפֵה תֹאַר וִיפֵה מַרְאֶה (בראשית לט, ו).		
"ויהי יוסף יפה תואר ויפה מראה" נראה הטעם שהתורה שיבחה לרחל ביפת תואר וכן 
 ביוסף ללמד שאפילו הכי שלטו ביצרם, ורחל נתנה סימנים לאחותה אפילו שלא היתה יודעת שיקח אותה עוד, וכן ביוסף שאפ"ה נתגבר על יצרו ולא חטא וכו' וזש"ה "שקר החן"[footnoteRef:622] כו', וכ"ת הרי מצינו שהתורה שיבחה לרחל ויוסף בזה, לכן אמר "אשה יראת ה' היא תתהלל" ר"ל כשיהיה בסוג ענין יראת שמים כמו רחל ובנה "היא תתהלל" ורמז היא ובנה במילת "תתהלל" בב' תי"ו, א"נ רמז במילת "היא" בענין הלל ויוסף ואלעזר[footnoteRef:623] שהקב"ה משבח אותם בפני בני אדם ביום הדין וכו', וכנודע ואשה היא כינוי לנשמה כמ"ש בפסוק "וראית בשביה אשת יפת תואר"[footnoteRef:624] וכו'.	 [622:  משלי לא, ל.]  [623:  ראשי תיבות הי"א.]  [624:  דברים כא, יא.] 


אֵינֶנּוּ גָדוֹל בַּבַּיִת הַזֶּה מִמֶּנִּי וְלֹא חָשַׂךְ מִמֶּנִּי מְאוּמָה כִּי אִם אוֹתָךְ בַּאֲשֶׁר אַתְּ אִשְׁתּוֹ וְאֵיךְ אֶעֱשֶׂה 
 הָרָעָה הַגְּדֹלָה הַזֹּאת וְחָטָאתִי לֵאלֹהִים (בראשית לט, ט).	
רא"ם בד"ה וחטאתי לאלהים וכו', מפני שהסיפור היה לאשת אדוניו וכו' ע"ש[footnoteRef:625], ולע"ד 
 לכאורה קצת קשה שהרי בני נח מוזהרין על אשת איש כמ"ש "ודבק באשתו"[footnoteRef:626] ולא באשת חבירו. ואגב ראיתי להנחלת יעקב שהקשה תיפוק לי כיון דאינו מצווה אינו נענש בעונש מיתה ע"ש[footnoteRef:627], ולע"ד אי מהא לא אירייא כיון דהאבות קיימו התורה עד שלא ניתנה גם בניהם אוחזים מעשה אבות הם בידיהם משום שמע בני מוסר אביך וכו' ובלא"ה ענוש יענש וכנודע.	 [625:  וחטאתי לאלהים בני נח נצטוו על העריות. ויהי פי' וחטאתי לאלהים ועוד כי אחטא לאלהים על דבר העריות חוץ מהבגידה אשר אבגוד לאדני כי לא יתכן לומר שמאמר וחטאתי לאלהים הוא מפני הבגידה הנז' כי לא יתכן שיאמר לה הפחד שיש לו מהשם מצד הבגידה ולא הפחד שיש לו מהשם מצד גלוי העריות שהוא בחיוב מיתה, ומה שתלה חטא העריות בצווי בני נח ולא בצווי ישראל בהר סיני שהיה נוהג בו הוא וכל אחיו על פי קבלת אבותיו אברהם ויצחק ויעקב הוא מפני שהספור הזה היה לאשת אדניו שאינה יודעת רק העריות שנצטוו בם בני נח לא שנצטווי בם ישראל (רא"ם).]  [626:  בראשית ב, כד.]  [627:  ולא שמעו אזניו מה שפיו מדבר, כי הציווי של בני ישראל בהר סיני היו נוהגים בו לחומרא בעלמא כמי שאינו מצווה ועושה, וממילא שאין עונש מיתה בזה, אבל החיוב של שבע מצוות בני נח אזהרתן זו היא מיתתן סנהדרין נח,ב), וכמו שכתב גם הוא בעצמו - שהזכיר חיוב מיתה״׳, ולכן עדיף ליה להזכיר איסור ציווי בני נח (נחלת יעקב).] 


וַיְהִי כְּדַבְּרָהּ אֶל יוֹסֵף יוֹם יוֹם וְלֹא שָׁמַע אֵלֶיהָ לִשְׁכַּב אֶצְלָהּ לִהְיוֹת עִמָּהּ (בראשית לט, י).	
[א] "לשכב אצלה"[footnoteRef:628] אפילו בלא תשמיש, "להיות עמה" בתשמיש ע"כ, נ"ב לכאורה 
 קשה א"כ יאמר "לשכב אצלה" ונפקא אידך במכל שכן, ואפשר דהכוונה דלמה לא שמע אליה לשכב עמה במטה אפילו בלא תשמיש לפי שאם היה שומע ממנה לזה פשיטא שהיה נמשך ממנה הא דלהיות עמה בתשמיש, אי משום שהיתה נדבקת בו ולא תניחו, אי משום דיצריה אלבשיה ועבירה היתה גוררת עבירה, ואפשר דזש"ה במשלי ו'[footnoteRef:629] "היחתה איש אש בחיקו" ר"ל שישכב עם הערוה במטה א' ותנתן בחיקו אתו עמו ובגדיו לא ישרפנה, הא ודאי דבר דלא אפשר דהוי כאש בנעורת לכן הרחק מן הכיעור והדומה לו וכמו שעשה יוסף הצדיק, ולפי הדבר אחר שכתב רש"י בעוה"ז ובעוה"ב אפשר ג"כ דה"ק הכתוב ובגדיו שהוא כינוי להנשמה והאשה לא תשרפנה, ור"ל דהאיש השוכב עם האשה אלו ואלו נשרפין בגהינם יחד וקשור בה ככלב, וסיים ג"כ "אם יהלך איש על הגחלים ורגליו לא תכוינה" ר"ל דאפילו נגיעה בעלמא לא, דמידי הרהור עבירה יבא לידי טומאת קרי בלילה, וסיים ואמר "כן הבא אל אשת רעהו לא ינקה כל הנוגע בה" לימד בזה מ"ש[footnoteRef:630] ז"ל כל המסתכל באצבע קטנה של אשה כאלו מסתכל במקום התורף א"כ כל שכן הנוגע בבשרה ובן בנו של ק"ו בנשיקות שונא ולכן בחדא מחתא מחתינהו הבא אל אשת רעהו והנוגע בה, ו"כל" לאתויי ההסתכלות וריבוי דברים ושומר עצמו ונשמתו ירחק מהם כמטחוי קשת.	 [628:  צ"ל רש"י בד"ה.]  [629:  פסוק כז.]  [630:  ברכות כד ע"א.] 

[bookmark: שילה63][bookmark: שילה102][ב] רש"י בד"ה לשכב אצלה, אפילו בלא תשמיש וכו' נ"ב, כ' הרב נחלת יעקב וקשה 
 דא"כ מאי להיות עמה בעה"ב דעל השכיבה לחוד בלא תשמיש אינו נענש ותירץ ע"ש[footnoteRef:631], ולע"ד לא ידעתי מי הגיד לו דעל השכיבה לחוד לא יענש דאפילו בהסתכלות לחוד המסתכל באצבע קטנה של אשה כאלו מסתכל במקום התורף, והמרצה מעות מידו לידה כדי ליהנות ממנה לא ינקה מדינה של גיהנם וקרא כתיב "לא ינקה כל הנוגע בה"[footnoteRef:632] כל שכן השוכב עמה במטה אחת חם בחם בלא רוטב דגדול עונו מנשוא דלא ימנע מזה משכבת זרע לבטלה והנאה מרובה ולא ינקה מדינה של גיהנום ועיין להר"ב וזאת ליהודה בביאורו על הרא"ם מה שרצה לתרץ תירוץ אחר וגם עליו יעבור כיס החמה הנזכר.		 [631:  וקשה, ראם ״לשכב אצלה״ מיירי בשכיבה בעלמא בלא תשמיש, מאי קאמר ״להיות עמה״ - לעוה״ב, על מה יענש, מכיון שלא ישמש עמה. ואפשר דהכי קאמר, ״ולא שמע אליה לשכב אצלה״ - אפילו בלא תשמיש, שהיה מתיירא שלא יתגבר יצרו עליו לשמש עמה (נחלת יעקב).]  [632:  משלי ו, כט.] 


וַתִּתְפְּשֵׂהוּ בְּבִגְדוֹ לֵאמֹר שִׁכְבָה עִמִּי וַיַּעֲזֹב בִּגְדוֹ בְּיָדָהּ וַיָּנָס וַיֵּצֵא הַחוּצָה (בראשית לט, יב).	
[א] "ותתפשהו בבגדו לאמר שכבה עמי" וכו' י"ל דכל "לאמר" הוא לאחרים, וגם 
 "שכבה" לשון נקבה, והוה ליה למימר 'שכב עמי', ואפשר לפי שהיא העלילה עליו ואמרה "בא אלי" וכו' ויעזב בגדו אצלי, והאמת בהיפך והכומרים זיכו ליוסף משום שיש סימן בבגד אם מצדו בא או מצידה וכו', א"כ ז"ש כשתתפשהו בבגדו אמרה לו אם תשמע לדברי טוב ואם לאו אני אומר לאחרים לכל בני הבית ולאדונו שאתה באתה אלי ואמר לה שכבה עמי, ואקרא בקול גדול והנחת הבגד אצלי וכמו שעשתה אח"כ ואפילו הכי לא שמע אליה ומסר עצמו על קידוש ה' אפילו בסתר, ובזה אפשר שז"ש פרעה ליוסף "ואני שמעתי עליך לאמר" ר"ל ששמעתי שאתה הוא שרצית לעשות אותו מעשה ואמר לה לאשת אדוניך שכבה עמי, אבל מ"מ יש בך מדה טובה זו שתשמע חלום לפתרו, "ויען יוסף את פרעה לאמר בלעדי" דקושטא קאי שלא אני אמרתי לה אלא היא הפכה את סדר המערכה, ומ"ש שאני פותר חלומות "אלהים יענה" וכו', א"נ אפשר דה"ק שדרכו של איש לחזר ולתבוע וכל שכן בנשים יקרות כמותי וכל שכן שאתה עבד שלי א"כ לפחות יהיה בכה"ג שאני נותן לך רשות שתתבעני ותאמר לי "שכבה עמי" ואני אסכים עמך, על זה יהיה ולא יהיה הדבר בהפך מן הקצה אל הקצה שאני אומר לך 'שכב עמי' זה לא יבא ולא יהיה.	

וְלֹא זָכַר שַׂר הַמַּשְׁקִים אֶת יוֹסֵף וַיִּשְׁכָּחֵהוּ (בראשית מ, כג).	
[א] רש"י ד"ה וישכחהו וכו', שנאמר אשרי הגבר וכו' ע"כ, נ"ב לכאורה קשה שזה סותר 
 הקודם שהרי קושטא קאי שאמר לו [footnoteRef:633]"והזכרתני" "והוצאתני" וניתוסף לו ב' שנים, נראה דהכוונה בזה על שלא שלח והזכירו ע"י כתב או שליח אחר ששכח אותו ועל זה "לא פנה אל רהבים"[footnoteRef:634] ולפי שהקב"ה מדקדק עם חסידיו נפרע ממנו על אותו דיבור הא', ואפשר להשכיל זה בדבר קודשו של רש"י גופיה שפירש קודם "ולא זכר שר המשקים" בו ביום, "וישכחהו" לאחר זמן וכו', ורצה לומר בזה שכיון שראה יוסף ששכחו בו ביום למה המתין ולא הזכירו בכל זה הזמן אלא משום ש"שם ה' מבטחו".	 [633:  בראשית מ, יד.]  [634:  תהלים מ, ה.] 

[ב] רש"י ולא זכר שר המשקים, בו ביום וישכחהו לאחר זמן ע"כ, נ"ב שמעתי משם 
 המפרש שפירש כוונת הכפל ד"וישכחהו" ר"ל כי הוא הקב"ה שכח אותו על שתלה בו בטחונו וישב עוד ב' שנים בבית הסוהר ע"כ, ולפי דבריהם נראה דמשום הכי סמך "ויהי מקץ ב' ימים" ר"ל דאלו הב' שנים שנתעכב עוד יוסף בבית הסוהר מאת ה' היתה זאת שנשכח לשר המשקים אבל בלא"ה היה יוצא מקודם הב' שנים ואחר שיגיע עת החלום היה מספר שר המשקים לפרעה על פתרון חלומו ואז היה עולה לגדולה, וזש"ה "ענו בכבל רגלו"[footnoteRef:635] וכו' "עד עת בא דברו" ר"ל זה העת שדבר ה' שישב עוד ב' שנים, עשרה כנגד הי' טפות שיצאו מרגליו והב' על שאמר "הוצאתני[footnoteRef:636] "והזכרתני" מלה בשנה וזהו שרמז ב"רגלו" על הי' טפות שיצאו מרגליו, ובא ב"ה והוסיף עליהם "עד עת" שמילת "עת" במספר קטן עם הכולל היא י"ב[footnoteRef:637] עוד סיים רש"י ולפי שתלה בו בטחונו הוזקק להיות אסור ב' שנים שנאמר "אשרי הגבר אשר שם ה' מבטחו ולא פנה אל רהבים"[footnoteRef:638] אלו מצרים הנקראים רהב ע"כ, ושיחתו צריכה תלמוד גדול שהרי אלו הם דברי המדרש בבראשית רבה[footnoteRef:639] ושם נאמר בתחלה הכי "אשרי הגבר" וכו' זה יוסף ולא פנה אל רהבים, לפי שאמר "והוצאתני" "והזכרתני" נתוסף לו ב' שנים, ואלו רש"י ז"ל כתב ראיה שהוסיפו לו ב' שנים מכל הכתוב ולפי ד"ק לא קאי תחלת הכתוב על יוסף ועל עיקר דברי המדרש פירושו בו המפרשים דר"ל שנשאר ב' שנים בבית הסוהר ולא שלח לו כתב או שליח להזכיר אותו עוד ועל זה שפיר שם ה' מבטחו, אבל לפי שהקב"ה מדקדק עם חסידיו אף על ב'[footnoteRef:640] דברים האחד[footnoteRef:641] נאסר ב' שנים, ואח הטוב החכם המרומם הן גביר כמה"ר סי' מרדכי אלחאייך הי"ו פירש אותו דר"ל בענין אשת פוטיפר שלא שמע אליה ובזה שם ה' מבטחו ולא הטה אוזן למ"ש לו כמה נקמות, אבל בענין אומרו "כי אם זכרתני" ופנה בזה אל רהבים דין גרמא דעצירא"ה עוד הב' שנים וע"פ דבריהם ז"ל שפירשו קרא ד"אשרי הגבר" על יוסף נראה דמשום הכי אמר קודם "קוה קויתי ה' ויט אלי וישמע שועתי ויעלני מבור שאון מטיט היון ויקם על סלע רגלי כונן אשורי"[footnoteRef:642] והכוונה על אותו הבור שהשליכוהו אחיו שמים אין בו, אבל טיט ונחשים ועקרבים היו בו, שהיה צועק משם ולא ענוהו אחיו אלא השי"ת, וגם יש בכלל האי בור זה בית הסוהר כמ"ש כי שמו אותי בבור וגם משם העלה אותו ה' ונתגלגל הדבר "ויקם על סלע רגלי" שקימה היתה לו שעלה לגדולה ואלהים חשבה לטובה "וכונן אשורי" ועל זה "ויתן בפי שיר חדש תהלה לאלהינו" וכו'.	 [635:  תהלים קה, יח.]  [636:  בראשית מ, יד.]  [637:  ע(7)+ת(4)+1(כולל)=12]  [638:  תהלים מ, ה.]  [639:  פרשה פט אות ג.]  [640:  "והוצאתני" "והזכרתני".]  [641:  יוסף.]  [642:  תהלים מ, ב.] 


[bookmark: שילה13]פרשת מקץ 	
וַיְדַבֵּר שַׂר הַמַּשְׁקִים אֶת פַּרְעֹה לֵאמֹר אֶת חֲטָאַי אֲנִי מַזְכִּיר הַיּוֹם (בראשית מא, ט)	
[bookmark: שילה79]"את חטאי אני מזכיר היום" וכו', נראה דנקט חטאי לשון רבים: א' על שפרעה קצף על 
 עבדיו, והב' על שלא זכר את יוסף ולא שילם לו טובה על שפירש לו החלום לטובה ונתקיים דהחלומות הולכין אחר הפיתרון וחזר על כנו, שוב בא לידי נחל קדומים וראיתי שהביא משם ר"מ איסתרוך שפירש שהוא לא הוה ליה חטא ויצא נקי[footnoteRef:643], אבל החטא על שלא הזכיר ליוסף ע"ש, ולע"ד קשה דא"כ אמאי נקט לה לשון רבים ואי משום שיצא נקי מזה לא אירייא שאפשר שהוה ליה איזה חטא מענין אחר עד שנפל בזה שפרעה קצף עליו והניחו בבית הסוהר, ד"לב מלך ביד ה' "[footnoteRef:644] ושייך לומר שפיר בזה את חטאי לכן היותר י"ל כמ"ש.	 [643:  אין פירוש שיזכיר חטא בעלילתו שהרי לא פשע ולזה יצא נקי, אבל החטא הוא שלא גמל חסד ליוסף שהטיב עמו בשיחתו וטוב פתרונו ושכח לדבר בעדו. הקדוש רבינו שלמה אסתרוק ז"ל (נחל קדומים).]  [644:  משלי כא, א.] 


וְשָׁם אִתָּנוּ נַעַר עִבְרִי עֶבֶד לְשַׂר הַטַּבָּחִים וַנְּסַפֶּר לוֹ וַיִּפְתָּר לָנוּ אֶת חֲלֹמֹתֵינוּ אִישׁ כַּחֲלֹמוֹ פָּתָר 
 (בראשית מא, יב).	
רש"י בד"ה נער עברי עבד, ארורים הרשעים שאין וכו' ע"כ, נ"ב כתב הרא"ם אע"ג 
 דעבד איצטריך ליה לגופיה להודיע לפרעה וכו' ע"ש[footnoteRef:645], וכתב על זה הנחלת יעקב ולא נהירא אלא בב' סימנים אלו וכו'[footnoteRef:646] ע"ש, ודבריו תמוהים לע"ד דהא פשיטא דבאותו זמן ג"כ היה תחת ידו ורשותו של שר הטבחים, ומי אמר לך שהיה בביתו ממש עד דקא מדחה שלא היה בביתו, דכוונת עבד לשר הטבחים היינו דהוא עבדו ותחת רשותו והוא ימשול בו ומזה ידעו שהוא בבית הסהר ששאלו עליו לאדונו ושלח והביאו מן הבור, אבל שר המשקים לא הזכיר בדבריו שהוא עדיין בבית הסוהר עד שנאמר דאם כן לתת סימן אחר דעבד לשר הטבחים דהא מזה הסימן גופיה הוא שידעו בו שהוא בבית הסוהר, וא"כ אפוא הדרא עלך קושיית הגאון לדוכתא דעבד איצטריך לגופיה, הא אין עליך לומר אלא כתירוץ הרא"ם. 	 [645:  שהוא עבד לשר הטבחים כדי לשלח להביאו, שלולא זה לא היה יודע מי הוא ואעפ"כ דרשו דמד"נער" ו"עבד" אתו לדרשא, הא (עברי) נמי לדרשא דומיא ד"בן בקר רך וטוב".]  [646:  "נער ועברי" סגיי, דהא באותו זמן לא היה יוסף בבית שר הטבחים אלא עודנו עצור בבית הסוהר, כדכתיב "וירצהו מן הבור", ושם לא היה נער עברי אחר שיצטרך ליתן סימן "עבד לשר הטבחים".] 

או אפשר לע"ד לתרץ דאי משום להודיע לפרעה שהוא עבד לשר הטבחים כדי לשלוח 
 להביאו לא הוה צריך לומר מילה 'עבד' דהוה מצי לומר 'נער עברי היושב אצל שר הטבחים' וממילא הוה ידעינן שהוא עבד לו ולא יזכור לשון ביזוי כי האי כיון שבא לעשות עמו טובה. או יאמר 'משרת' או 'בן בית דשר הטבחים' כיון "שכל אשר יש לו נתן בידו" ועשאו נאמן ביתו, ובכי האי גוונא לא הוי לשון ביזוי דבנימוסי מצרים כתוב שאין עבד מולך ולא על המשרת ונאמן בית, וזה סימן מובהק לפרעה וישלח ומביא אותו מאצל שר הטבחים ממקום שהוא בו, אבל מדחזינן שהזכיר 'עבד' בהדיא והוא לשון ביזוי ושפלות ילפינן מיניה הא דארורים הרשעים וכו' דרצה לומר בזה שאין עבד מולך ולא ילבש בגדי שרים דבזה לא הוי מילת עבד צריכה לגופה וכאמור.	

וַיִּשְׁלַח פַּרְעֹה וַיִּקְרָא אֶת יוֹסֵף וַיְרִיצֻהוּ מִן הַבּוֹר וַיְגַלַּח וַיְחַלֵּף שִׂמְלֹתָיו וַיָּבֹא אֶל פַּרְעֹה 
 (בראשית מא, יד).	
רש"י בד"ה ויגלח. מפני כבוד המלכות (ב"ר פט, ט).	
[א] נחלת יעקב בד"ה מפני כבוד המלכות אבל לא כמנהג וכו' ע"ש[footnoteRef:647], ולע"ד אין זה כל 
 כך הכרח דכל כי האי ליכא העכבה כל כך דבזמן מועט יוכל לגלח ולהחליף בגדיו ולא ידעתי אמאי נייד מהכרח שכתב הגאון שעדיין לא ידע אם יצא לחלוטין וכו' דזה הכריח שפירש הוא ועליו אין להשיב.	 [647:  אבל לא כמנהג יוצאי מבית האסורין, דהא דבר המלך היה נחוץ, ולא היה להם לתתו להתמהמה כל כך, אבל אם גילח והחליף שמלותיו ואם גילח והחליף שמלותיו משום כבוד מלכות ניחא. ופירש כן על "ויגלח" ולא על "ויחלף", משום דחילוף בגדים הוא דבר פשוט שהוא משום כבוד המלכות, "כי אין לבוא אל שער המלך בלבוש שק" (אסתר ד, ב), אבל גילוח לא הוה ידעינן שיש בזה כבוד המלכות. ועיין בפרשת נשא (במדבר ה, יח) בפסוק "ופרע את ראש האש" מה שפירש הרב שם.] 

ומה שסיים ד'חלוף בגדים הוא דבר פשוט' וכו' אין זה פשוט כל כך יותר מגילוח וגם דיוסף 
 הצדיק לא היה במלבוש שק, ואם נאמר שהוא לשון מושאל ולאו שק ממש קאמר הניחא, אבל מעיקרא דדינא אין זה דיוק די"ל דכוונת רש"י אתרוייהו אגלוח ועל חילוף בגדים ופירש ארישא דקרא דויגלח מפני כבוד המלכות, ורצה לומר אכל מילי האמור בכתוב.	
ומלבד זה לע"ד י"ל הכרח אחר דאי מפני שיצא מבית הכלא למה הוצרך הכתוב ללמדנו 
 ומאי נפקא מינה, אבל אם נאמר מפני כבוד המלכות ניחא דלימדה תורה דרך ארץ שההולך להקביל פני המלך מיבעי ליה לגלוח ולהחליף בגדיו, ולכן דרשו רז"ל במדרש האי טעמא, וז"ל "וישלח פרעה" וכו' לחלוק כבוד למלכות ע"כ, ופירש המתנות כהונה לפירוש "ויגלח ויחלף שמלותיו" ופרש"י שמלכות של מטה כעין מלכות של מעלה שחלק מכבודו לבשר ודם עכ"ל, הרי לך שדרשה רז"ל היא אכל האמור בקרא וכך היא כוונת רש"י דהכא וכמ"ש, ודלא כהנחלת יעקב.	
[ב] רש"י בד"ה ויגלח, מפני כבוד המלכות ע"כ, נ"ב כתב הרב הנזכר[footnoteRef:648] קשה מאי קמ"ל 
 פשיטא ותירץ דלשון גילוח משמע בתער ומשמע דחילק גם זקנו ואיך התירו לו ותירץ משום כבוד המלכות וכו' ע"ש, ולא ידעתי מי הגיד לו דמשמע גם על הזקן, ומאן לימא לן דמנהגם היה לגלח הזקן כמו ערי אדום וגם אפשר דמספרים כעין תער קרי ג"כ גלוח, וגם דהרי בפירש "ויכר יוסף את אחיו והם לא הכירוהו"[footnoteRef:649] אמרו ז"ל על שהניחוהו בלא חתימת זקן וכעת הוא בחתימת זקן, ואין לומר דאח"כ הניח הזקן שאם היה מנהגם גם את הזקן תספר ודאי שגם הוא נמשך אחריהם כמו כל מלכי אדום, אלא לאו דלא היה מנהגם בכך אלא כמו מלכי ישמעאל דהדרת פני זקן ומה שדייק מאי קמ"ל לא אירייא כ"כ דרש"י דקדק דהכי הוה ליה למימר 'וישלח פרעה ויקרא את יוסף ויבא אליו' ולמה הוצרך לומר הא ד"ויגלח ויחלף שמלותיו ויבא אל פרעה" אלא לאו דקמ"ל דמפני כבוד המלכות ולימדה תורה דרך ארץ והיינו אומרו "ויבא אל פרעה" ר"ל דמפני כבוד פרעה הוא דעבד וגם שלא תאמר מפני כבוד עצמו דקרי למאניה מכבדותיה, ועיין לעיל בדף ט' אות ב'[footnoteRef:650], ומלבד זה אפשר לומר דבא הרמז במ"ש "ויגלח ויחלף שמלותיו" הכי משום דבעת ששלח פרעה ויקרא את יוסף פשיטא שלא הודיעו על מה ועל מה עד שבא לפניו והודיעו "חלום חלמתי" וכו' וא"כ מי שהוא אסור בבית הסוהר י"ב שנים ובפרט בעליונה גדולה ושלח המלך אחריו פשיטא שלבו נוקפו שמא על עסקי נפשות שלח אחריו וחמת מלך מלאכי מות ובדין הוא שעשה תשובה גמורה עד שיתן הקב"ה רחמנות בלבו דלב מלך ביד ה' "[footnoteRef:651], ואמטו להכי יוסף הצדיק "ויגלח שערו" שהוא רומז למדת הדין ופשפש במעשיו, "ויחלף שמלותיו" ע"ד "הסירו הבגדים הצואים"[footnoteRef:652], ובכן עליו נאמר "וסר עונך"[footnoteRef:653] והדר "ויבא אל פרעה" "וחן וכבוד יתן ה' "[footnoteRef:654] במקום שבעלי תשובה עומדים.	 [648:  ויגלח מפני כבוד המלכות מאי קמ"ל פשיטא דמפני כבו' המלכות עשה זה. ועו' קשה למה לא תפש רש"י כל הפסוק ויגלח ויחלף שמלותיו שהרי גם את הכל עשה מפני כבו' המלכות. י"ל משום דקשה לו ויגלח דאין גלוח אלא בתער ומשמע מכאן שגלח גם את זקנו בתער ואיך עשה הדבר האסור הזה להשחית פאת זקן לכך פירש"י ויגלח מפני כבוד המלכות שמפני כבוד המלכות מותר וכדאמרינן אבטולס בר ראובן התירו לו לספר בתער מפני כבוד המלכות וזה כי כשאין הניקף מסייע למקיף ואינו עושה מעשה בידים אין שם אלא איסורא דרבנן ומפני כבו' מלכות התירו לו ולכך תפש רש"י ויגלח מפני כבוד המלכות (עמר נקא).]  [649:  בראשית מב, ח.]  [650:  יעויין בבראשית מא, יד – אות א'. ]  [651:  משלי כא, א.]  [652:  זכריה ג, ד.]  [653:  ישעיהו ו, ז.]  [654:  תהלים פד, יב.] 


וַיֹּאמֶר פַּרְעֹה אֶל יוֹסֵף חֲלוֹם חָלַמְתִּי וּפֹתֵר אֵין אֹתוֹ וַאֲנִי שָׁמַעְתִּי עָלֶיךָ לֵאמֹר תִּשְׁמַע חֲלוֹם 
 לִפְתֹּר אֹתוֹ (בראשית מא, טו)	
ואני שמעתי עליך לאמר וכו' אפשר דרצה לומר עניין "ותתפשהו בבגדו לאמור שכבה 
 עמי"[footnoteRef:655], שנחשד על אשת איש. וגם לאמר זו גילוי עריות, אבל יש בך מדה טובה וחכמה שתשמע חלום לפתור אותו, והשיב לו יוסף "בלעדי" רצה לומר שלא היה העניין ממני אלא היא "ותתפשהו בבגדו" ואני נקי מעון זה, ועל עניין פתרון החלום אלהים יענה ולא מחכמה שלי.	 [655:  בראשית לט, יב.] 



וְעַל הִשָּׁנוֹת הַחֲלוֹם אֶל פַּרְעֹה פַּעֲמָיִם כִּי נָכוֹן הַדָּבָר מֵעִם הָאֱלֹהִים וּמְמַהֵר הָאֱלֹהִים לַעֲשׂתוֹ 
 (בראשית מא, לב).	
"כי נכון הדבר מעם האלהים וממהר האלהים לעשותו" נראה דר"ל שזה החלום הוא נאמר 
 ע"י מלאך שהוא נכון ועליו נאמר "בחלום אדבר בו"[footnoteRef:656], ולא מסוג החלומות שוא ידברו[footnoteRef:657] שהוא ע"י שד, ואמר "וממהר האלהים לעשותו" ר"ל ע"י עצמו שהשבע והרעב הם מג' מפתחות שלא נמסרו לשליח[footnoteRef:658].	 [656:  במדבר יב, ו.]  [657:  כִּי הַתְּרָפִים דִּבְּרוּ אָוֶן וְהַקּוֹסְמִים חָזוּ שֶׁקֶר וַחֲלֹמוֹת הַשָּׁוא יְדַבֵּרוּ הֶבֶל יְנַחֵמוּן עַל כֵּן נָסְעוּ כְמוֹ צֹאן יַעֲנוּ כִּי אֵין רֹעֶה (זכריה י, ב).]  [658:  ע"פ תענית ב ע"א.] 


וְעַתָּה יֵרֶא פַרְעֹה אִישׁ נָבוֹן וְחָכָם וִישִׁיתֵהוּ עַל אֶרֶץ מִצְרָיִם (בראשית מא, לג)	
[bookmark: שילה80]"ועתה ירא פרעה" וכו', י"ל היועץ למלך נתנוהו, והמפרשים אמרו שבכלל פירוש החלום 
 במ"ש "וייקץ פרעה" וכו' עיין להרב נחל קדומים, ולע"ד ואפשר דהוא נכלל במ"ש "בקנה אחד" והיינו שיהיה אחד חכם מנהיג והוא ע"ד קנה חכמה קנה בינה, ומ"ש "מלאות וטובות" ר"ל שלא תרקב התבואה שיאסוף אלא מלאים ברכת ה', וטובות שע"י זה יהיה טוב לשמים ולבריות שלא תכרת העולם ברעב, ומשום הכי א"ל "אחר הודיע" וכו' "אין נבון וחכם כמוך" ר"ל שעליך אמר קרא בקנה א' שהוא קנה חכמה קנה בינה ועיין בספרי הקטן דורש טוב בסדרין באות ג'.	

וַיִּיטַב הַדָּבָר בְּעֵינֵי פַרְעֹה וּבְעֵינֵי כָּל עֲבָדָיו (בראשית מא, לז)	
וייטב הדבר בעיני פרעה וכו' לכאורה י"ל דמהיכן הכיר שפירש החלום אמת עד שעשה לו 
 כל הכבוד הזה שמא לא יבא ולא יהיה זה הפירוש, ונראה משום שאמרו ז"ל על "ותפעם רוחו", שראה החלום והפירוש אלא ששכח הפירוש, וכשאמר לו הפירוש יהיב דעתיה ונזכר, ואמר לו "אחרי הודיע" וכו' שאחרי הייתי במטה ומשום הכי האמין לשמועתו משאין כן לחרטומים, וגם שכבר היה מעשה רב מה שפירש לשר המשקים ונתקיים.	

וַיֹּאמֶר פַּרְעֹה אֶל עֲבָדָיו הֲנִמְצָא כָזֶה אִישׁ אֲשֶׁר רוּחַ אֱלֹהִים בּוֹ (בראשית מא, לח).	
"הנמצא כזה איש אשר רוח אלהים בו" וכו' "אין נבון וחכם כמוך". אפשר דהכוונה ע"פ 
 מ"ש באדרא זוטא בינה בן י"ה ע"ש, והיא גופה קמ"ל דכיון שרוח אלהים קדישין ביה א"כ הרי הוא בסוג נבון ובן י"ה, ומשום הכי הקדים "הנבון" על שזכה למעלה רבה זו, ואפשר שז"ש באיוב כ"ח[footnoteRef:659] "והחכמה מאין תמצא" ר"ל ש"הן יראת ה' היא חכמה"[footnoteRef:660] לא תמצא כ"כ, וגם "ואי זה מקום בינה"[footnoteRef:661] שיזכה להיות בסוג בן י"ה וזה "לא ידע אנוש ערכה ולא תמצא בארץ החיים" בהאי עלמא זו ואצ"ל זו קאמר, ואפשר שזש"ה "אשרי אדם מצא חכמה"[footnoteRef:662] שיזכה ליראת שמים ובזה משיכה קונה "ואדם יפיק תבונה" לזכות ג"כ שיהיה בסוג בן י"ה, וזש"ה ג"כ "הן יראת ה' היא חכמה וסור מרע היא בינה" ור"ל שהזוכה ביראת שמים ויסור מהיצה"ר יזכה להיות בן י"ה, וגם אפשר דר"ל דאף שיעשה מיראת ה' וגם משום העונשים שיבואו לאשר לא עבדו, הנה מה טוב משום דלאו כל אדם יוכל לעשות תחילה מאהבה וזהו הבינה להתחכם על יצרו וכנודע.	 [659:  פסוק יב.]  [660:  פסוק כח.]  [661:  פסוק יב.]  [662:  משלי ג, יג.] 


[bookmark: _Hlk179711161]וַיֹּאמֶר פַּרְעֹה אֶל יוֹסֵף אַחֲרֵי הוֹדִיעַ אֱלֹהִים אוֹתְךָ אֶת כָּל זֹאת אֵין נָבוֹן וְחָכָם כָּמוֹךָ (בראשית 
 מא, לט).	
"אחרי הודיע אלהים אותך" וכו' נראה דר"ל חכם שכמותך שהיה חבוש בבית האסורים 
 שנים רבות י"ב שנה "וענו בכבל רגלו"[footnoteRef:663] ולבו בל עמו ואפ"ה דעתו זכה וברה בחכמה נפלאה "ואשר רוח אלהים בו" א"כ ודאי ד"אין נבון וחכם כמוך" ולך נאה ויאה שתהיה על ביתי וכו'.	 [663:  תהלים קה, יח.] 


וַיָּסַר פַּרְעֹה אֶת טַבַּעְתּוֹ מֵעַל יָדוֹ וַיִּתֵּן אֹתָהּ עַל יַד יוֹסֵף וַיַּלְבֵּשׁ אֹתוֹ בִּגְדֵי שֵׁשׁ וַיָּשֶׂם רְבִד הַזָּהָב 
 עַל צַוָּארוֹ (בראשית מא, מב)	
רש"י בד"ה וילבש אותו בגדי שש, דבר חשיבות הוא במצרים ע"כ, נ"ב ולע"ד לומר 
 דמלבוש בגדי שש מסוגל הוא משום עין הרע ומשום שנתפחד על אותו צדיק כי היכי דלא תשלוט בו עינא בישא דמבית סורים[footnoteRef:664] יצא למלוך, ומה גם דשמו מעיד עליו כמניין קנאה[footnoteRef:665], לכן הלביש אותו מין זה שמועיל לעין הרע והקנאה ועינא דחזייא ליה בבישותא תיפקע.	 [664:  צ"ל אסורים.]  [665:  ק (100)+ נ (50)+ א (1)+ה (5)=156= י (10) + ו (6) +ס (60)+ף (80).] 


וַיַּרְכֵּב אֹתוֹ בְּמִרְכֶּבֶת הַמִּשְׁנֶה אֲשֶׁר לוֹ וַיִּקְרְאוּ לְפָנָיו אַבְרֵךְ וְנָתוֹן אֹתוֹ עַל כָּל אֶרֶץ מִצְרָיִם 
 (בראשית מא, מג).	
רש"י בד"ה אברך וכו', עד מתי אתה מעוות עלינו וכו'[footnoteRef:666] ע"כ, נ"ב נראה דתכיות הדברים 
 הוא לפי שמצינו לקמן בפרשת ויגש אמר להם יוסף לאחיו "וישימני לאב לפרעה"[footnoteRef:667] וכו' וכיון שכן זה יורה דמ"ש הכא "ויקראו לפניו אברך" שהוא אבא למלכא ויעיד עליו רעו, אבל לפי דברי רבי יהודה שאמר אב בחכמה וכו' א"כ קשה היכן מצינו ששמו אב למלך, ומ"ש א"ל 'עד מתי אתה מעוות עלינו את הכתובים' האי קרא דידן ואידך בפרשת ויגש דלא ראי זה כראי זה, אבל לפי דברי הוה ליה ב' כתובים הללו מכוונים אהדדי וכאמור.	 [666:  כְּתַרְגּוּמוֹ "דֵּין אַבָּא לְמַלְכָּא", רֵךְ בִּלְשׁוֹן אֲרַמִּי (נ"א רוֹמִי) מֶלֶךְ; בְּהַשֻּׁתָּפִין לָא רֵיכָא וְלֹא בַּר רֵיכָא, וּבְדִבְרֵי אַגָּדָה דָּרַשׁ רַבִּי יְהוּדָה אַבְרֵךְ זֶה יוֹסֵף שֶׁהוּא אָב בְּחָכְמָה וְרַךְ בַּשָּׁנִים, אָמַר לוֹ רַ' יוֹסֵי בֶּן דֻּרְמַסְקִית עַד מָתַי אַתָּה מְעַוֵּת עָלֵינוּ אֶת הַכְּתוּבִים? אֵין אַבְרֵךְ אֶלָּא לְשׁוֹן בִּרְכַּיִם, שֶׁהַכֹּל הָיוּ נִכְנָסִין וְיוֹצְאִין תַּחַת יָדוֹ, כָּעִנְיָן שֶׁנֶּאֱמַר, וְנָתוֹן אוֹתוֹ וְגוֹ' (רש"י).]  [667:  בראשית מה, ח.] 


וַיִּקְרָ֨א פַרְעֹ֣ה שֵׁם־יוֹסֵף֮ צָֽפְנַ֣ת פַּעְנֵ֒חַ֒ וַיִּתֶּן־ל֣וֹ אֶת־אָֽסְנַ֗ת בַּת־פּ֥וֹטִי פֶ֛רַע כֹּהֵ֥ן אֹ֖ן לְאִשָּׁ֑ה וַיֵּצֵ֥א יוֹסֵ֖ף 
 עַל־אֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם (בראשית מא, מה).	
[bookmark: שילה86]רש"י בד"ה פוטיפרע, הוא פוטיפר ונקרא כן שנסתרס מאליו לפי שחמד את יוסף ע"כ. נ"ב 
 כתב הרב עמר נקא קשה שהרי כתב לעיל בשעת תשמיש אמרה לו וי"ל שהיה דש ולא היה זורה[footnoteRef:668] ע"כ, ולע"ד קשה דא"כ גם ליוסף היה עושה כן ומה הועילו חכמים בתקנתם, וגם דמעיקרא נראה דהסריס הוא שלא יוכל לשמש כלל, ומשום הכי המלכים מניחים שומרי הסריסים לנשים דכמעט לא יש להם תאוה ותשש כחם כנקבה ובהצטרפות אימת מלכות לא תגע בהן יד לא מינה ולא מקצתה, אבל פוטיפר עם אשתו היה מתענג בשאר מילי כי ישבו ב' יחדיו וחם להם, ולא תיקשה ממ"ש לו "כדברים האלה" דאפשר שהיה משמש דרך איברים וחבוק ונשוק וכיוצא, וראיתי להרב דבק טוב שהרגיש במה שדקדק הרב הנזכר ותירץ דמ"ש שנסתרס ר"ל בענין משכב זכר בלבד ע"ש, ולע"ד נראה דודאי מה שנסתרס הוא בכל ענין דזהו עונשו לפי שחמד את יוסף סירסו אותו מן השמים בכל, ומה שבידו סילקו ממנו, והנכון כפי מ"ש וזהו שדייק רש"י בפרשת וישב שכתב בתחילה בשעת תשמיש וסיים בעניני תשמיש כאלה[footnoteRef:669] וסופו הוכיח על תחילתו להורות נתן דלאו תשמיש ממש כדרך כל הארץ קאמר דקושטא קאי שנסתרס אלא הכוונה בו כמ"ש, אחר זמן בא לידי ספר ש"ח וראיתי שתירץ כן ע"ש, וגם כתב שם דעי"ל שהיה סריס ביצים ולא גיד כמ"ש רד"ק ע"כ, ולע"ד כבר כתבתי דלפ"ז קשה גם ליוסף הוה עושה כן.	 [668:  פוטיפרע הוא פוטיפר ונקרא פוטיפרע לפי שנסתרס מאליו קשה מנא לו י"ל שדורש פוטיפרע כאילו נכתב ב' מלות פוט פרע כלומ' פוטיפר פרוע מלשון פריעה וקרועה והיינו שהיה סריס וקשה על זה שהרי אמ' בפרשה של מעלה בשעת תשמיש אמרה לו שנראה שהיה משמש י"ל שהיה דש ואינו זורה.]  [669:  רש"י בד"ה ויהי כשמוע אדניו וגו'. בשעת תשמיש אמרה לו כן, וזהו שאמרה, כדברים האלה עשה לי עבדך, עניני תשמיש כאלה.] 


וּלְיוֹסֵף יֻלָּד שְׁנֵי בָנִים בְּטֶרֶם תָּבוֹא שְׁנַת הָרָעָב אֲשֶׁר יָלְדָה לּוֹ אָסְנַת בַּת פּוֹטִי פֶרַע כֹּהֵן אוֹן 
 (בראשית מא, נ).	
רש״י בד"ה בטרם תבא שנת הרעב, מכאן שאדם אסור לשמש מטתו בשני רעבון.	
נחלת יעקב בד"ה מכאן שאסור לשמש וכו' כי באותו זמן וכו' והיו מוציאין ק' שערים וכו' 
 ע"ש[footnoteRef:670], נ"ב עיין מ"ש לעיל בפרשת תולדות אות ח'[footnoteRef:671]. 	 [670:  הקשה הרא״ם, איך הותר יצחק לצחק את רבקה אשתו. ועל תירוצו כבר הקשיתי לעיל במקומו. ועוד הקשה הרא״ם מלוי, ותירץ כיון שלא היו ללוי אלא זכרים ולא נקבה, הוה ליה חסוכי בנים, דהא לא קיים פריה ורביה אליבא דבית הלל ע״כ. ונראה לי, דבזה התירץ מתורץ גם יצחק, כי באותו זמן לא היה ישראל אחר בעולם אלא הוא ורבקה, והיו מוצאין מאה שערים, אבל יוסף שהיה סבור שאביו ואחיו שרויין בצער הרעב לא הותר לו לשמש מטתו (נחלת יעקב).]  [671:  יעויין בבראשית כו, ח- אות א'.] 


וַתִּרְעַב כָּל אֶרֶץ מִצְרַיִם וַיִּצְעַק הָעָם אֶל פַּרְעֹה לַלָּחֶם וַיֹּאמֶר פַּרְעֹה לְכָל מִצְרַיִם לְכוּ אֶל יוֹסֵף 
 אֲשֶׁר יֹאמַר לָכֶם תַּעֲשׂוּ (בראשית מא, נה)	
רש"י בד"ה אשר יאמר לכם תעשו וכו', מה אם יגזור עלינו ונמות[footnoteRef:672] ע"כ, נ"ב נראה דכלל 
 פרעה עצמו עמהם כדי שלא יסרבו עמו שיכול לשלוח ולומר לו שיבטל מעליהם גזירת המילה, שאמר להם שאני מתפחד על עצמי ולבטל רצונו דשמא נקיט בלביה עלי ויענישו ולהמיתו כמו שגזר על התבואה והרקיבה.	 [672:  לְפִי שֶׁהָיָה יוֹסֵף אוֹמֵר לָהֶם שֶׁיִּמּוֹלוּ, וּכְשֶׁבָּאוּ אֵצֶל פַּרְעֹה וְאוֹמְרִים: כָּךְ הוּא אוֹמֵר לָנוּ, אָמַר לָהֶם: וְלָמָּה לֹא צְבַרְתֶּם בָּר, וַהֲלֹא הִכְרִיז לָכֶם שֶׁשְּׁנֵי הָרָעָב בָּאִים? אָמְרוּ לוֹ: אָסַפְנוּ הַרְבֵּה וְהִרְקִיבָה, אָמַר לָהֶם: אִם כֵּן, כָּל אֲשֶׁר יֹאמַר לָכֶם תַּעֲשׂוּ; הֲרֵי גָּזַר עַל הַתְּבוּאָה וְהִרְקִיבָה, מַה אִם יִגְזֹר עָלֵינוּ וְנָמוּת! (רש"י).] 


וַיֹּאמְרוּ אֵלָיו לֹא אֲדֹנִי וַעֲבָדֶיךָ בָּאוּ לִשְׁבָּר אֹכֶל (בראשית מב, י).	
רש"י "לא אדני" וכו'[footnoteRef:673] ע"כ, נכתב בצידו עיין מ"ש הרא"ם ומ"ש עליו הנחלת יעקב דאינו 
 יודיע וכו'[footnoteRef:674] ע"ש, ולע"ד דשפיר קא מייתי ראיה הגאון מהאי קרא, ומצאתי לו חבר טוב רבי משה ז"ל שהשוה לב' כתובים אלו אהדדי והביאו הרב"ע[footnoteRef:675] בפירוש תהלים מזמור ז[footnoteRef:676] דבתחילה כתב הטעם ואחלצה וכו'[footnoteRef:677] ורבי משה אמר כי הוא"ו כמו רַק, כמו "ועבדיך באו לשבר אוכל", ויש אומרים כמו "וינצלו את מצרים" והוא רחוק ע"ש, ולפי פירוש הרב"ע הכי הוא הצעת הכתוב שאמר דוד המלך עליו השלום שמימיו לא גמל רע לשונאיו, אלא אדרבה הוה מציל ומרחם על השונאים אותו שנאת חינם, דשילם טובה תחת רעה וכו' "ואחלצה", כמו "אחלצהו ואכבדהו"[footnoteRef:678] דפירש המתרגם אֶפְצִנֵיהּ כתרגום "כי הוא יצילך"[footnoteRef:679], וכיון שכן פשיטא שלא היה עושה רעה לשולמיו ומוכרח לפירוש זה דהוא במקום רַק ולא נוסף אדלעיל דנראה דלא הציל אותם[footnoteRef:680], ולכן הביא לו רב משה חבר מקרא ד"ועבדיך באו לשבור אוכל" דהכא דפירוש נמי רַק. אבל להיש אומרים שהביא והוא פרש"י שם שכתב ואחלצה[footnoteRef:681] לשון הפשטת בגדים בכורתו כנף מעיל שאול וכו' ע"ש, דלפי זה אפשר דלא הוי דומייא דוא"ו דועבדך דהכא, אבל הגאון סבירא ליה מר כפירוש הרב"ע ורבי משה הנזכר כי הוא יותר קרוב לפשוטו של מקרא, ובכן עלו דבריו לאורה וכאמור, אבל לכאורה דא עקא דהרא"ם קאמר לה על דברי רש"י, ואילו רש"י גופיה בפירושו "ואחלצה צוררי ריקם"[footnoteRef:682] לא סבירא ליה מר הכי ולא דימה אותה להא דהכא, וצ"ל דגם לפירוש רש"י דהתם הכי הוייא והכי קאמר דלא מיבעייא שגמלתי לשולמי רע, אלא נפל בידי והפשטתי בגדו בכורתי כנף המעיל והייתי יכול להורגו ואפילו הכי לא עשיתי כן אלא שלחתי אותו ריקם מכל מין נזק, ואם כן התם ג"כ פירש 'רַק' ולפי זה הוי כמו פירוש הרב"ע וחבירו אלא יש חילוק בפירוש "אחלצה" ודבריו שפירש בהא דועבדך דהכא יוכיחו. 	 [673:  לא תאמר כן, שהרי עבדיך באו לשבר אוכל.]  [674:  והרא"ם כתב, כמו "ואחלצה צוררי ריקם" (תהלים ז, ה), ולא ידעתי מה ראיה יש מזה הפסוק (נחלת יעקב).]  [675:  האבן עזרא.]  [676:  "אִם גָּמַלְתִּי שׁוֹלְמִי רָע וָאֲחַלְּצָה צוֹרְרִי רֵיקָם" (פסוק ה).]  [677:  ואני חלצתי הצוררים והשונאים אותי שנאת חנם, וזה טעם "ריקם" ("ואחלצה צוררי ריקם"), על דרך "ואני נסכתי מלכי" (לעיל ב, ו).]  [678:  תהלים צא, טו.]  [679:  אֲרוּם הוּא יִפְצִנָךְ (תהלים צא, ג).]  [680:  שגמל אותם רע.]  [681:  פרש"י ורוקינו.]  [682:  שיחתי את חליצתו בכרתי את כנף מעילו אם להשחית ולחלצו ולהעמידו ריקם ובשנאה עשיתי אלא להודיעו שהיה מסור בידי להרגו ולא הרגתיו ואחלצה לשון הפשטה (פרש"י תהלים ז, ה).] 

ורבי אבא זלה"ה מרגלא בפומיה דרב לפרש האי קרא דאם גמלתי עפ"י עובדא שהביאו 
 בזוהר הקדוש בחד גברא שעשה לו השי"ת ב' ניסים וניצול ממיתה משונה, ואמר לו מה מעשיך, אמר לו מעולם לא עשה רעה לחביריו ואפילו לשונאיו היה משלם להם טובות בכל מאי דמצי, והוה ליה יתיר עובדהי דדין מיוסף הצדיק דהתם היו אחיו אבל הכא לכולי עלמא יעו"ע, והיא גופה קאמר דוד המלך עליו השלום ומעולם "לא גמלתי לשולמי רע וגם ואחלצה צוררי ריקם" שכשבאים אלי לא הייתי משלחם ריקם אלא מלאים טובה וברכה והיינו רביתיה ע"כ תורף דבר קודשו, והנך רואה דהאי פירוש דהרב"ע הוא מסייע ליה לרב אבא אלא דלהרב"ע מילה "ריקם" הוא שנאת חנם ולרבי אבא הוא לא שילחו ריקם אלא מלא כל טוב הוא לשון אתמהא דהוי דבר ואופכו.	

וַיְהִי הֵם מְרִיקִים שַׂקֵּיהֶם וְהִנֵּה אִישׁ צְרוֹר כַּסְפּוֹ בְּשַׂקּוֹ וַיִּרְאוּ אֶת צְרֹרוֹת כַּסְפֵּיהֶם הֵמָּה וַאֲבִיהֶם 
 וַיִּירָאוּ (בראשית מב, לה)	
רש"י בד"ה צרור כספו, קשר כספו ע"כ, נ"ב לכאורה אין מובן מה כיון בזה, ואפשר 
 דהכוונה בו הכי דר"ל דאף הקשר של הכלי שנתנו בו כספם כדקאי קאי צרור וחתום ולא נגעו בו לראות אותו הכסף אפילו ראייה בעלמא, ואצ"ל בעיקר הממון ואין מחסור ליראיו.	

וַיְבָרֶךְ יַעֲקֹב אֶת פַּרְעֹה וַיֵּצֵא מִלִּפְנֵי פַרְעֹה (בראשית מז, י)	
רש"י בד"ה ויברך יעקב, כדרך כל הנפטרים מלפני שרים מברכים אותם ונוטלים רשות ע"כ, 
 לכאורה י"ל דהיכן מצינן הא דנטילת רשות, נ"ב ונראה דהכוונה בו דמה שמברך עוד מלבד ברכה הא'[footnoteRef:683] הוייא כמו נטילת רשות. ומשום הכי נהגו ג"כ לאורים הבא אצל ב"ה לברך אותו בתחילה וגם ביציאה, שכל ישראל בני מלכים הם וזכר לדבר מש"ה "ברוך אתה בבואך וברך אתה בצאתך"[footnoteRef:684] ודוד מפרש "ה' ישמור צאתך ובואך"[footnoteRef:685] וכו'.	 [683:  וַיָּבֵא יוֹסֵף אֶת יַעֲקֹב אָבִיו וַיַּעֲמִדֵהוּ לִפְנֵי פַרְעֹה וַיְבָרֶךְ יַעֲקֹב אֶת פַּרְעֹה (פסוק ז).]  [684:  דברים כח, ו.]  [685:  תהלים קכא, ח.] 


[bookmark: _Hlk179828041]

הסבר מדרש אין לך אדם בלא ייסורין אשריו לאדם שיסורין באים עליו (מדרש רבה צב א)	
במדרש אין לך אדם בלא ייסורין אשריו לאדם שיסורין באים עליו וכו' הקו' מבואר ויובן 
 עם מ"ש ז"ל ד' צדיקים הביא הקב"ה עליהם יסורים אברהם אבינו ע"ה ואיוב ודוד המלך ע"ה וחזקיה מלה"ד לאדם שיש לו ד' בנים והיה מייסר אותם: א' היה אוכל הייסורין ושותק, א' היה מבעט, א' היה אומר לו שיוסיף לו בייסורין לכפר עוונתיו, ואחד היה מתחנן להסיר ממנו הייסורין, כן אברהם אבינו ע"ה - נסה את אברהם בעשר נסיונות והיה שותק, איוב היה מבעט ביסורים, דוד המלך ע"ה אמר "הרב כבסני מעוני"[footnoteRef:686] וכו' שיבא עליו הרבה לכפר עונו, חזקיה היה מתפלל ומתחנן, ופשיטא שמי שרוצה בתוספת יותר משובח, והיא גופה קמ"ל ברוך הוא אין לך אדם בלא ייסורין אבל כל אחד יש לו סוג בקבלת היסוריין ומאן דקאי באשרי מי שיסוריים באים עליו ר"ל דלעולם יביא עליו ייסורים ביתר שאת דומייא דדוד המלך ע"ה, ואפשר דזש"ה "מוסר ה' בני אל תמאס"[footnoteRef:687] ר"ל דומייא דאיוב וגם "אל תקוץ בתוכחתו" היינו שיקבל וישתוק על כורחו שלא בטובתו אלא שישמח ויהיה בסוג ההעדפה משום "כי את אשר יאהב ה' יוכיח"[footnoteRef:688] וטבא ליה עבדי ליה, וגם אפשר דזש"ה "וידעת עם לבבך כי כאשר ייסר איש את בנו ה' אלהיך מיסרך"[footnoteRef:689] ר"ל אם אדם יש לו בן יחיד והוא אוהבו ביתר שאת ומייסרו כדי שיהיה שלם בכל והוא מרוב אהבתו בו, כן הקב"ה מייסר לישראל שהם עם אחד "ובני בכורי ישראל"[footnoteRef:690] לכן צריך שישמחו ביסורים מלב ומנפש ויהיו בסוג שיבא ברוך הוא ומוסיף עליהם ואך טוב לישראל ולא מסוג א' והיינו אומרו וידעת עם לבבך דייקא וכאמור, ובעיקר המאמר פירש במדרש אגדה למ"ש שייסורים באים עליו ר"ל על גופו בעה"ז ולא על נשמתו בעולם הבא ומכוון לזה מ"ש מקרא ד"אשרי הגבר אשר תיסרנו יה ומתורתך תלמדנו"[footnoteRef:691] וסיימו בש"ס[footnoteRef:692] דבר זה מתורתך תלמדנו ומה שן ועין וכו' ייסורים שממרקים כל גופו של אדם על אחת כמה וכמה.	 [686:  תהלים נא, ד.]  [687:  משלי ג, יא.]  [688:  משלי ג, יב.]  [689:  דברים ח, ה.]  [690:  שמות ד, כב.]  [691:  תהלים צד, יב.]  [692:  אמר להו רבי אבא בריה דר' חייא בר אבא הכי אמר ר' חייא בר אבא א''ר יוחנן אלו ואלו יסורין של אהבה הן שנאמר כי את אשר יאהב ה' יוכיח אלא מה ת''ל ומתורתך תלמדנו אל תקרי תלמדנו אלא תלמדנו, דבר זה מתורתך תלמדנו ק''ו משן ועין מה שן ועין שהן אחד מאבריו של אדם עבד יוצא בהן לחרות יסורין שממרקין כל גופו של אדם על אחת כמה וכמה (ברכות ה ע"א).] 


[bookmark: שילה14]פרשת ויגש	
וַיִּגַּשׁ אֵלָיו יְהוּדָה וַיֹּאמֶר בִּי אֲדֹנִי יְדַבֶּר נָא עַבְדְּךָ דָבָר בְּאָזְנֵי אֲדֹנִי וְאַל יִחַר אַפְּךָ בְּעַבְדֶּךָ כִּי 
 כָמוֹךָ כְּפַרְעֹה (בראשית מד, יח).	
רש"י בד"ה כי כמוך כפרעה. חשוב אתה בעיני כמלך, זהו פשוטו, ומדרשו (ב"ר שם). סופך 
 ללקות עליו בצרעת, כמו שלקה פרעה על ידי זקנתי שרה, על לילה אחת שעכבה. דבר אחר, מה פרעה גוזר ואינו מקיים, מבטיח ואינו עושה, אף אתה כן, וכי זו היא שימת עין, שאמרת לשום עינך עליו. דבר אחר כי כמוך כפרעה, אם תקניטני, אהרוג אותך ואת אדוניך (ב"ר שם).	
[bookmark: שילה87][א] רש"י כי כמוך כפרעה וכו', וכי זו היא שימת עין שאמרת ואשימה עיני עליו ע"כ, נ"ב 
 כתב הרב עמר נקא קשה היכן מצינו שאמר לו ואשימה עיני עליו ותירץ ממ"ש "ואת אחיכם הקטן תביאו אלי"[footnoteRef:693] וכו' ע"ש[footnoteRef:694], ומאן דקא דייק שפיר קא דייק משום שקודם אמר להם "בבא אחיכם הקטן הנה" ואח"כ חזר ואמר "ואת אחיכם הקטן תביאו אלי" ולא אמר 'הנה' א"כ משמעותו שאני אהיה שומר אותו ועמי ישב וזהו הכוונה שאמר הכא "ותאמר אל עבדיך הורידהו אלי" ר"ל במ"ש "ואת אחיכם הקטן תביאו אלי" ולא אמר הנה א"כ ר"ל שאשימה עיני עליו זו היא שימת עין אתמהא, ומלבד זה אפשר דקודם א"ל כן בהדייא ואשימה עיני עליו ולא הוצרך הכתוב להזכירו קודם דסמך אדהכא.	 [693:  בראשית מב, לד.]  [694:  וכי זו היא שימת עין שאמרת וכו' קשה היכן מצינו שאמר להם ואשימה עיני עליו. י"ל שאמר להם ואת אחיכם הקטן תביאו אלי כלומר הביאוהו ויהיה אצלי ואשגיח בו ויהיה כמוני והיינו ואשימה עיני עליו (עמר נקא).] 

[bookmark: שילה88][bookmark: שילה109][bookmark: שילה73][ב] רא"ם בד"ה מבטיח ואינו עושה, פירוש ומכ"ש שאינו עומד בהבטחות וכו' ע"ש[footnoteRef:695], 
 ולע"ד אפשר דמדמצינו שהכתוב העיד עליהם "אשר פיהם דבר שוא וימינם ימין שקר"[footnoteRef:696] א"כ לא ימנע פרעה ואתה מסוג זה, אבל מ"ש הרא"ם ומכל שכן וכו' קשה לכאורה דזה אינו כל שכן, בשלמא על ענין הנימוסים שכתב מקודם אפשר דמשנים ועושים איזה חילוף, אבל הדיבור הוא זלזול למלכים אם לא יקיימוהו, דדבר מלך אין להשיב וגם על מ"ש בב"ר שגוזר ואינו מקיים משום שאין עבד מלך[footnoteRef:697] לכאורה קשה דהרי פרעה אמר לעבדיו "הנמצא כזה"[footnoteRef:698] וכו' ר"ל דאדעתא דגברא רבא "אשר רוח אלהים בו" לא היתה הגזירה, "וייטב הדבר" גם בעיני עבדיו וא"כ לא שייך למימר כ"כ על זה הא דגוזר ואינו מקיים, וראיתי להרב עמר נקא שדייק דהיכן מצינו בפרעה שלא קיים הבטחתו ותירץ שגזר שאין עבד יוצא לגדולה וגם הבטיח שכל הבאים לשבור יבואו בטוחים ואלה נתפרשו במרגלים ע"כ, והנה מ"ש שגזר וכו' זו היא שאמרו ז"ל בב"ר ואין חדוש בבית מדרשו של ר', ומ"ש וגם הבטיח וכו' לא ראינו שהבטיח זה וגם לא פרעה עשה כן אלא יוסף, וזה אמר לו אף אתה כן אבל בפרעה בפני עצמו לא ראינו עד שיאמר לו אף אתה כן, ואפשר דהכוונה דכל ענין הנהגת המלכים ונימוסם דכל הבאים לישא וליתן ישמור צאתם ובואם בלא עלילות, וכשעשה להם יוסף בהיפך ופרעה שתק א"כ גם הוא מקודם היה עושה כן עד שאף אתה נמשכת אחריו, אבל כבר הרא"ם סיים דהמבקשים לעשות שניהם בפרעה וביוסף הם טועים, ועכ"פ לפי מ"ש אנן בעניותין דר"ל שפרעה והוא מן האומות העולם שהכתוב העיד עליהם "אשר פיהם דבר שוא" ולא ימנעו ב' כא' מסוג זה אתי שפיר הכל. וראיתי להרב שפתי חכמים שהביא משם מהרש"ל משום ומה גזירה הא דאין עבד מולך שאין בה חסרון כיס לא קיים כ"ש שמבטיח ואינו עושה וכו' ע"ש[footnoteRef:699], ולע"ד קשה דהא שלא קיים שאין עבד מולך משום שלא ראה אחד להיות מכלכל דבריו בכל ענין ובפרט בענין הרעב כמותו, וכמ"ש "הנמצא כזה" וכו' "אתה תהיה על ביתי" והכוונה שאף שאתה עבד אני ממליך אותך "ועל פיך ישק כל עמי" ר"ל דכולם כאחד מסכימים לזה ומלאך רע עונה אמן בעל כורחו כיון שאין במינו במחובר להועיל למלך ולכולי עלמא, וכן הוה שכולם שתקו ולא עיכבו לא מינה ולא מקצתה, וא"כ אם היה מקיים הגזירה הוה ליה חסרון כיס גדול לו ותכרת העולם ברעב, ומזה נבין מ"ש במסורה ויפקד ב' "ויפקד פקידים על הארץ" "ויפקד המלך פקידים"[footnoteRef:700] ע"כ, והרמז בו דמ"ש יוסף "ויפקד פקידים" ונעשה הדבר על ידיו הוי העניין דומיא דגזירת המלך אחשורוש שהפקיד פקידים בקיבוץ נשים ומלך בכיפה וגזירותיו מתקיימים ה"נ ביוסף שזכה לכתר המלכות בכיפה, כמ"ש בפרקי ר"א משום שהרעב היה בכל העולם וכשבאו לקנות אמרו להם שהמלך לא ימכור אלא לבני מלכותו והיו מסכימים לחסות תחת כנפיו ע"ש, ותכיות הדברים קאמר דלו נאה בזה ואין כאן בית מיחוש כלל שאין עבד מולך וכל גזירותיו ג"כ מתקיימים כמ"ש "פרעה לכו אל יוסף, וכו' ואידי ואידי חד שיעורא.	 [695:  מבטיח ואינו עושה. פירוש ומכ"ש שאינו עומד בהבטחתו ומשום אף אתה כן איצטריכא ליה לומר שגם אתה כן שהבטחתנו ואשימה עיני עליו ולא קיימת ומפני שלא מצינו לפרעה שמבטיח ולא קיים נקט גוזר ואינו מקיים כדי להוציא ממנו במכל שכן שהבטיח ואינו עושה ואז יפול לומר אף אתה כן שהבטחת ולא קיימת שזהו הצריך להם והמבקשים למצא שניהם לפרעה וליוסף טועים הם (רא"ם).]  [696:  תהלים קמד, ח.]  [697:  מה פרעה גוזר ואינו מקיים. בב"ר אמרו כתוב בשיקטירון של פרעה שאין עבד מולך ולא לובש בגדי שיראים ולא קיים שהרי המליך אותך שהיית עבד שכבר היה מפורסם לכל שהיה עבדו של פוטיפרע שר הטבחים (רא"ם).]  [698:  בראשית מא, לח.]  [699:  פירוש שהרי כתב בפנקסו שאין עבד מולך ולא לובש בגדי משי, ולא קיים שהרי המליך אותך שאתה היית עבד ומבטיח ואינו עושה, כלומר ומה הגזירה שגזר שאין בה חסרון כיס אפילו הכי לא קיים, מכל שכן הבטחה שיש בה חסרון כיס שאינו מקיים, אף אתה כן שמבטיח ואינו עושה וכי זו וכו', אבל אינו קאי אגוזר ואינו מקיים, כי לא מצינו שיוסף גזר שום דבר ולא קיים, וכן לא מצינו שפרעה הבטיח בשום דבר ולא קיים הבטחתו, (הרא"ם). וקשה מה היה לו עם פרעה ומפני מה זלזל הוא את המלך, ויש לומר שכך אמר יהודה ליוסף על מה אתה בוטח על פרעה אתה תולה בטחון שלך, הרי פרעה עצמו גוזר ואינו מקיים, שהרי כתב בנימוסי מצרים שלא יהיה עבד מלך ולא קיי (מהרש"ל).]  [700:  אסתר ב, ג.] 


וַנֹּאמֶר אֶל אֲדֹנִי יֶשׁ לָנוּ אָב זָקֵן וְיֶלֶד זְקֻנִים קָטָן וְאָחִיו מֵת וַיִּוָּתֵר הוּא לְבַדּוֹ לְאִמּוֹ וְאָבִיו אֲהֵבוֹ 
 (בראשית מד, כ).	
רש"י בד"ה ואחיו מת וכו', אם אמר לו שהוא קיים וכו' ע"כ, נכתב בצידו לכאורה קשה 
 כיצד יוכלו לומר שהוא קיים כיון שאינם יודעים אחר כ"ב שנה מה נעשה בו. ונראה דהכוונה הוא דהוי ליה למימר האחד איננו כמ"ש אביהם הזקן "יוסף איננו"[footnoteRef:701] ולמה אמרו 'מת', משום שהיה אומר להם היכן איננו הגידו לי סדר הענין וחפשו עליו, מפני היראה הוציאו דבר שקר מפיהם. 	 [701:  בראשית מב, לו.] 

ואכתי י"ל שהרי לעיל בפרשה הקודמת אמר לו השבטים ליוסף "והאחד איננו"[footnoteRef:702] ולא אמר 
 הביאוהו אלי, ונראה דמקודם לא היו יודעים בו שכך חוקר ודורש כל כך, ועתה שראו אותו כן הוכרחו לשנות, אבל עדין קצת קשה כיון שמתחילה אמרו לו איננו היאך עתה יאמרו עליו מת ויסתרו את דברי עצמם, ואפשר שהיה מפרש את דבריהם שאיננו בעולם הזה אלא מת לבית עולמו.	 [702:  בראשית מב, יג.] 

ואגב י"ל על דברי יעקב שהקשה הקודמת בתחילה אמר האחד "איננו" ואח"כ אמר לו 
 לראובן "לא ירד בני עמכם כי אחיו מת"[footnoteRef:703] וכו', והוא סתר את עצמו. וגם אמאי פתח פיו לשטן ומ"ש קודם "חיה רעה אכלתהו"[footnoteRef:704] וכו' לא אירייא דבר פירשו ז"ל דנזרקה בו רוח הקודש על אשת פוטיפר כמ"ש רש"י שם.	 [703:  בראשית מב, לח.]  [704:  בראשית לז, לג.] 

ואגב י"ל ממ"ש ז"ל דמיום שנתאבל על בו פירשה ממנו שכינה, דאין השכינה שורה מתוך 
 עצבות, עד ששמע שהוא חי "ותחי רוח יעקב" דאפשר דבאותו היום שבאה השמועה רעה אכתי לא פירשה ממנו. וגם אפשר דעניין השראת שכינה לחוד וענין רוח הקודש לחוד. 	

וְעַתָּה כְּבֹאִי אֶל עַבְדְּךָ אָבִי וְהַנַּעַר אֵינֶנּוּ אִתָּנוּ וְנַפְשׁוֹ קְשׁוּרָה בְנַפְשׁוֹ (בראשית מד, ל).	
"ונפשו קשורה בנפשו" אפשר דר"ל שהנשמות של יעקב ובנימין היו שכנים זה עם זה בגן 
 עדן תחת כסא הכבוד והיינו קשור בקשר של קיימא, לכן ואביו אהבו וקשה פרידתן ביותר מדאי.	

וַיֹּאמֶר יוֹסֵף אֶל אֶחָיו אֲנִי יוֹסֵף הַעוֹד אָבִי חָי וְלֹא יָכְלוּ אֶחָיו לַעֲנוֹת אֹתוֹ כִּי נִבְהֲלוּ מִפָּנָיו 
 (בראשית מה, ג).	
"ולא יכלו אחיו לענות אותו" וכו' לכאורה י"ל אמאי אמרו "לענות" ולא אמר 'להשיבו', 
 גם אמאי אמר "מפניו" ולא אמר 'ממנו', אף אפשר ע"פ מ"ש ז"ל דרצו אחיו להרגו באותה שעה עד שבא מלאך ה' ופזרן ובזה פירש בדורש טוב מ"ש "ולא עמד איש אתו" ר"ל דאיש לא עמד אבל שרפים עומדים ממעל לו להצילו ע"ש, וז"א "ולא יכלו אחיו לענות אותו" ר"ל לשון עינוי והריגה דומייא ד"ויתנכלו אותו להמיתו"[footnoteRef:705], "כי נבהלו מפניו" ר"ל מפני מלאך ה' שנאמר בו "בב' יכסה פניו"[footnoteRef:706] וכו' "נבהלו נחפזו רעדה אחזתם שם"[footnoteRef:707] גם יש בכלל שזכרו כשנפל בידם, ויתנכלו אותו להמיתו" ולא הכירוהו ולכן נבהלו ומ"ה נקט לשון "אותו". [705:  בראשית לז, יח.]  [706:  ישעיהו ו, ב.]  [707:  תהלים מח, ו.] 



מַהֲרוּ וַעֲלוּ אֶל אָבִי וַאֲמַרְתֶּם אֵלָיו כֹּה אָמַר בִּנְךָ יוֹסֵף שָׂמַנִי אֱלֹהִים לְאָדוֹן לְכָל מִצְרָיִם רְדָה 
 אֵלַי אַל תַּעֲמֹד (בראשית מה, ט).	
אמר "רדה אלי אל תעמוד" אפשר דבזה רמז שלא ישבו בגלות אלא רד"ו בלבד כמנין רד"ה 
 עם הכולל, וגם רמז במילת "אלי" ר"ל שהקב"ה שנאמר עליו "זה אלי ואנוהו"[footnoteRef:708] מדלג על הקץ, וגם שם רמז שע"י זה אלי "עמו אנכי בצרה"[footnoteRef:709] אזלא לה חצי הקץ וכמש"ל בפרשת וישב ונראה הטעם משום דהמלך דינו כרבים כ"ש מלך מלכי המלכים הקב"ה ולכן פטמה לחצאין כשרה וכ"ז במדת החסד והרחמים במה שאלהים חשבה לטובה, ואפשר דזה שאמר הכתוב במזמור פ"ה "הראנו ה' חסדך וישעך תתן לנו"[footnoteRef:710] וישעך דייקא ואמר "תתן לנו" שאלהים חשבה כאילו אנחנו סבלנו זה הצער ובזה הושיענו קודם הזמן, וסיים בה "אשמעה מה ידבר האל ה' כי ידבר שלום אל עמו", אם תעשו תשובה "ואל ישובו לכסלה" אז "קרוב ליראיו ישעו" וכו' שזכו אחישנה עכ"פ וז"ש ג"כ במזמור י"ג[footnoteRef:711] "ואני בחסדך בטחתי יגל בישועתך" וכו' "בישועתך" דייקא והוא מובן.	 [708:  שמות טו, ב.]  [709:  תהלים צא, טו.]  [710:  תהלים פה, ח.]  [711:  תהלים יג, ו.] 


וְהִנֵּה עֵינֵיכֶם רֹאוֹת וְעֵינֵי אָחִי בִנְיָמִין כִּי פִי הַמְדַבֵּר אֲלֵיכֶם (בראשית מה, יב).	
רש"י בד"ה והנה עיניכם הרואות וכו' שאני מהול ככם ועוד וכו' ע"כ, נ"ב לכאורה י"ל 
 אמאי לא הביא להם אותו[footnoteRef:712] ומופתים מעניין ביאתו אצלם לשכם והשלכת הבור וענין המכיר וגם בהתחננו אליהם ולא שמעו וכל הני הרפתקאות דעדו עליה עמהם. ותירץ בני ידידי החכם המ' אברהם בראש הי"ו דאפשר שלא רצה להזכיר להם כל הני כדי שלא יתביישו ממנו יותר.	 [712:  צ"ל אותות.] 


וְהַקֹּל נִשְׁמַע בֵּית פַּרְעֹה לֵאמֹר בָּאוּ אֲחֵי יוֹסֵף וַיִּיטַב בְּעֵינֵי פַרְעֹה וּבְעֵינֵי עֲבָדָיו (בראשית מה, 
 טז).	
רש"י בד"ה והקול נשמע בית פרעה. כמו בבית פרעה, וזהו לשון בית ממש.	
נחלת יעקב בד"ה ביתו של פרעה מ"ש הרא"ם[footnoteRef:713] בכאן לא נהירא וכו' ע"ש. נ"ב לא ידעתי 
 אמאי כתב ע"ד הכי דלפי הנראה הם נכונים וישרים[footnoteRef:714] וכמו שיראה הרואה.	 [713:  כתב הרא"ם והקול נשמע בית פרעה כמו בבית פרעה וזהו לשון בית ממש. לא כמו "וישמע בית פרעה" דלעיל )פסוק ב') שאינו לשון בית ממש אלא עבדיו ובני ביתו כמו בית אהרון וכו'.]  [714:  וכ"כ קרני רמים.] 


וַיֹּאמֶר יִשְׂרָאֵל רַב עוֹד יוֹסֵף בְּנִי חָי אֵלְכָה וְאֶרְאֶנּוּ בְּטֶרֶם אָמוּת (בראשית מה, כח).	
"ויאמר ישראל רב עוד יוסף בני חי" וכו', נראה דר"ל "חי" שהוא צדיק כמו בן איש חי 
 ולא חטא באשת פוטיפר ודין גרמא ליה שזכה לרבנות גדולה ומלכות, והיינו מילת "רב" דקאמר וכמ"ש בזוהר הקדוש דמשום דנטיר ברית קדישא זכה למלכות עילאה.	

וּבְנֵי יוֹסֵף אֲשֶׁר יֻלַּד לוֹ בְמִצְרַיִם נֶפֶשׁ שְׁנָיִם כָּל הַנֶּפֶשׁ לְבֵית יַעֲקֹב הַבָּאָה מִצְרַיְמָה שִׁבְעִים 
 (בראשית מו, כז).	
רש"י בד"ה כל הנפש הבאה ליעקב וכו' ולדברי האומר תאומות נולדו[footnoteRef:715] וכו' ע"כ. נ"ב כתב 
 הרמב"ן ז"ל דאין צריך לזה וכו' ע"ש[footnoteRef:716]. ולע"ד נראה דשפיר הוצרך לזה. דאם איתי הוי ליה להזכירן ואי משום שלא הזכירן בעת הלידה זה אינו מוכרח כל כך להזכיר, כיון שנולדו תאומות והם טפלים הזכיר העיקר והניח הטפל, אבל השתא שבא למנות כל הנפש הבאה מיוצאי ירך יעקב וודאי דמוכרח להזכירם בכלל נפשות הבאים. ומ"ש שלא הזכיר רק אשר יולידו כו' קשה שהרי דינה בת יעקב מנו עמהן שנשאה שמעון והביא ממנה שאול וכו'. וזה דינה שנבעלה לכנעני. וגם יוכבד שנולדה בין החומות היתה בענין כמ"ש רש"י שהיא בכלל בני לאה היקרים גם בת אשר סרח. ואח"כ אפוא כמו שמנה לדינה ויוכבד וסרח, הוי ליה למנות ג"כ שאר הבנות והתאומות אם איתא שהיו חיים וקיימים, לכן הוכרח רש"י ז"ל לומר שצריך לומר שמתו קודם ירידתן למצרים והוא מוכרח שפיר וכמו שיראה הרואה.	 [715:  וַיָּקֻמוּ כָל בָּנָיו וְכָל בְּנֹתָיו (בראשית לז, לה), כַּמָּה בָּנוֹת הָיוּ לוֹ חֲדָא הֲוַת וְהַלְוַאי קְבָרָהּ, אֶלָּא אֵין אָדָם נִמְנַע מִלִקְרֹא לַחֲתָנוֹ בְּנוֹ וּלְכַלָּתוֹ בִּתּוֹ. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר לְאַחְיוֹתֵיהֶם נָשְׂאוּ הַשְּׁבָטִים, הֲדָא הוּא דִכְתִיב: "וַיָּקֻמוּ כָל בָּנָיו וְכָל בְּנֹתָיו לְנַחֲמוֹ" (בראשית לז, לה), מדרש רבה פרשה פד, כא).]  [716:  דאין צריך לזה שהרי אמרו רבי יהודה אומר לאחיותיהם נשאו השבטים, והנה אלה התאומות נשי בניו, והכתוב אמר עליהם מלבד נשי בני יעקב. ורבי יהודה מזה הכתוב אמר כן, כי מה טעם לאמר מלבד נשי בני יעקב הכנעניות, אחרי שאמר יוצאי ירכו, רק בעבור נשי בניו גם הן מיוצאי ירכו יאמר כן, אבל לא פרסם אותן בכאן כאשר לא הזכירן בעת לדתן עם השבטים, ועוד כי לא הזכיר הנה רק אשר יולדו ויתרבו במצרים, להודיע הנס הגדול הנעשה ברבוי העצום אשר רבו במצרים, והם בזה שבעים נפש, ונשיהם לא ימנו כי האיש עם אשתו הוא אחד.] 

גם לקושיה השניה אפשר לומר דמשום שהיה מקום לומר דוודאי גיירום השבטים ע"ד 
 שנשאום, וגר שנתגייר כקטן שנולד דמי וחשיבי בכלל יוצאי ירכו, ע"ד הכתוב[footnoteRef:717] "ואת הנפש אשר עשו בחרן" וגם שאפילו התלמידים קרוי בנים. להכי סיים הכתוב דקושטא קאי דאפילו הכי לא שייך להמנות בכהי גוונא בכלל יוצאי ירכו וזה המניין מלבד נשי בני יעקב אף שנתגיירו וכקטן שנולד דמו, אינם בכלל האי מניינא. גם שמצינן בפרשת וישב להאי מאן דאמר כנעניות היו שפיר סבר ויקומו בנותיו לנחמו שאין אדם נמנע לקרות לחתנו בנו ולכלתו בתו, אם כן לדידה מר סבר דקראם הכתוב בנותיו, ואמטו להכי לא תעלה על דעתך לומר דשייך לימנות בני יעקב משום דהאמת אינם יוצאי ירכו, ומשום הכי איצטריך קרא למעוטינהן דאינם בנותיו ממש וכאמור. 	 [717:  בראשית יב, ה.] 

גם לקושיה השלישית לא אירייא כל כך שהרי אשכחן בבני יהודה שהזכיר ער ואונן ברישא 
 וסיים וימת ער ואונן, ומשום הכי אינם במניין, ואם כן גם לגבי נשי בני יעקב אף דנתמעטין מהנפש הבאה אמר עליהם בהידייא מלבד דומייא דער ואונן.	
ומיהו מזה יעלה לנו דיקדוק ע"ד רש"י דכמו דאשכחן לגבי ער ואונן שהזכירן בהידייא גם 
 כך בנותיו דתאומות דנשי בני יעקב הוה ליה להזכירן לכולם בשם יקרא ולימא דאינם במניין החיים, ולמה אמרן בכולל בלי שם, ואפשר דמהא לא אירייא דב"ער ואונן" שהם מיעוט רבים ב' מה שאין כן י"ב תאומות לא הוצרך להאריך בפרטן ובשמותם אלא אמר בכולל מלבד נשי בני יעקב.	
וכעת ראיתי לנחלת יעקב שהביא דברי הרמב"ן והרגיש להקשות עליו מהא דחשיב דינה 
 ודעמה וסיים בה לדטעם הרמב"ן קשה דלא הוי ליה למנותן וכו' עד משום חיבתן הזכירן ע"ש, ולכאורה אין מובן בסיום ד"ק דאם כל דיקדוקו של רש"י דהוי ליה לימנותן כמו שהזכיר ער ואונן, אם כן מאי הי דקא מתרץ עלה דצריך לומר שמתו, שהרי ער ואונן גם כן מתו והוזכרו בהידיא בפרטן, גם מ"ש עליהם משום חיבתן הזכירן לא ידעתי להם שום חיבה לער ואונן לא מינה ולא מקצתיה, שהרי כתיב בער שהוא רע בעיני ה' וימת אותו, וגם באונן הכי, ומי שנאמר בהם שהיו רעים בעיני ה' והמיתם אף שהיו כבן ו' כבן ז' לא שייך למימר בהם חיבה כלל.	
גם מה שייך להקשות דהוי ליה למנותן כמו שהזכיר ער ואונן דהתם אף שהזכירן לא מנאן 
 בחשבון והיאך ניתלה תנייא דבלא תנייא, דמה ראיה מהתם לעניין למנותם, באופן דאין מובן בזה לד"ק.	
עוד סיים הרב הנזכר דהרא"ם הקשה ב' קושיות ונראה שגנובים הם אתו מדברי הרמב"ן וכו' 
 ע"כ, ולע"ד דחס ליה למר לומר על הגאון ז"ל הכי דלא נחשד הרב באשם גנבות. וגם כי אף דהב' קושיות הם נכללים בדברי הרמב"ן מכל מקום קושיה הג' לא נגע ולא פגע בדבריו הרמב"ן כלל, לא מינה ולא מקצתיה וכמו שיראה הרואה. ואף גם זאת סיים וכתב הרב הנזכר דאי קשה הא קשה דטעמא דר"י שאמר דנשאו תאומות משום וכו' ע"ש באורך[footnoteRef:718], ולע"ד גם מהא לא אירייא דמאן לימא לן דטעמא דמאן דאמר הכא שהרי במדרש פרשת וישב בסוף פרשה פ"ד סדר פליגתא הכי בפסוק[footnoteRef:719] "ויקומו כל בניו וכל בנותיו" כמה בנות הוי ליה, אלא שאין אדם נמנע מלקרות לכלתו בתו, ור"י אומר לאחיותיהם נשאו השבטים הה"ד "ויקומו כל בניו וכל בנותיו לנחמו" ע"כ, ובוודאי דר"י לא פליג בהא דאין אדם נמנע וכו', כיון דאורחיה דעלמא הכי, אלא דמר סבר דאילו היה מבני יעקב עמהם וקורא להם כן כמ"ש גבי בועז "מי את ביתי"[footnoteRef:720] שפיר, אבל הכא הפסוק גופיה הוה מדבר עליהם, והוה ליה למימר 'ויקומו כל בניו וכל כלותיו' דאין דרך הפסוק לקרות לכלתו בתו, ומכח זה הוצרך לומר דבנותיו ממש הוא דהוו מידי דהוי דכבר יש לנו גילוי דנולדו תאומות עם כל שבט כמ"ש לעיל פרשת וישלח פרק' מ"ב מקרא ד"גם זה לך בן"[footnoteRef:721] כמו שיעו"ש, ומשום הכי הוצרך ר"י לסיים במילתיה הכי הוא דכתיב "ויקומו" וכו' רצה לומר דמשום הכי אמר הכתוב "בנותיו" דהאמת כך, אבל לדברי רבי נחמיה לכאורה קשה דאין דרך הכתוב גופיה שיאמר עליהם כך אלא דווקא כשחמיהם היה מדבר עם כלותיו דומייא דההיא דבועז וכאמור, ואין להקשות מהא דיהודה דכתיב "ויאמר יהודה לתמר כלתו" וכו' דההיא אחר מיתת בנו, והא דדרך לקרותה בתו הוא כשבנו קיים משום חיבה או שהם דברי הכתוב שהגיד לנו דברי יהודה מה שאמר לה לכלתו, אבל בשעה שקראה הוא ודיבר עמה אפשר שקראה בתו, ולפי זה תיקשי לן לרבי נחמיה מהא דתמר כלתו.	 [718:  ואי קשיא הא קשיא לי, דטעמא דר׳ יהודה דאמר דנשאו תאומות, משום דסבירא ליה דלא נשאו כנעניות ציווי אברהם, ואם כדברי הרב דסבירא ליה דמתו לפני ירידתן למצרים, א״כ צריך לומר שנשאו כנעניות אחר כך, אי אפשר לומר שהיו כולם פנויים בלא נשים, אי מחמת שאמר הכתוב ״מלבד נשי בני יעקב״, משמע שהיו להן נשים, אי משום דיוכבד נולדה בין החומות, משמע שללוי היתה אשה, וא״כ, אם היתה תאומה, הוה ליה למנותה, אלא ודאי שהיתה כנענית, ואין לומר שהיו נשואים לבנות אחים״, א״כ הדרא קושיא לדוכתא למה לא נמנו כאן כמו שמנה את סרח, ואין לומר דסרח היתה פנויה ולפיכך מנאה, אבל שאר בנות אחים נכללו במאמר ״מלבד נשי בני יעקב״, א״כ דילמא גם התאומות לא מתו ונכללו במאמר ״מלבד נשי בני יעקב״. ואי אפשר לומר שבעוד שהיו ראויים להוליד הקפידו שלא לישא כנענית, ובעת ירידתן למצרים כבר פסקו מלהוליד ולפיכך נשאו כנעניות, לוי יוכיח, דהיה מוליד את יוכבד, ועל כרחך שנשא כנענית. ואין לומר שנשאו משאר האומות, דא״כ תקשה לר"׳ נחמיה, מנא ליה לדין כנעניות שמא היו משאר האומות. ואפשר לומר, שעת הדחק שאני, דמתחילה כעוד שהיו תאומות לא נשאו כנעניות, ואח״כ כשמתו התאומות היו מוכרחים לישא כנעניות, כמו אברהם גופיה שאמר ״ואם לא תאבה האשה ללכת אחריך וגו׳״ (כד,ח) - וקח לו אשה מבנות ענר אשכול וממרא (רש״י), אע״פ שהיו כנעניים.]  [719:  בראשית לז, לה.]  [720:  רות ג, טז (נעמי שאלת את רות). ]  [721:  בראשית לה, יז.] 

גם מ"ש דא"א שהיו פנויים משום שאמר" ומלבד נשי בני יעקב" שותיה דמר לא ידענא, 
 שהרי לשיטת רש"י פירש דרצה לומר לפי שמתו לא שייך להכניסם במניין וכמו ער ואונן.	
גם מה שסיים דמהא דיוכבד משמע שהיה אשה ללוי והוי ליה למנותה גם מהא לא אירייא 
 דאפשר דבשעת הלידה מתה שם ולא נכנסה בחיים עמהם ולא שייך למנותה בתוך הבאים ולכן מנה בתה יוכבד ולא אמה.	
ואגב ראיתי ומוהרש"י שם בד"ה לאחיותיהם נשאו וכו' שכתב שמה שלא נזכרו בירידתן 
 למצרים כיון שהם ירך יעקב אפשר שכבר מתו. אי נמי דבתר גברייהו גרירן ולא הוצרך למנותן ע"כ, והנך רואה דמ"ש ברישא כבר קידמו הכא רש"י, וגם הי"ב ג"כ כתבו הרמב"ן ויש להשיב עליו כמש"ל. ועכ"פ לא ידעתי מה חידוש היה בבית מדרשו של ר"י. 

אֵלֶּה בְּנֵי לֵאָה אֲשֶׁר יָלְדָה לְיַעֲקֹב בְּפַדַּן אֲרָם וְאֵת דִּינָה בִתּוֹ כָּל נֶפֶשׁ בָּנָיו וּבְנוֹתָיו שְׁלֹשִׁים וְשָׁלֹשׁ 
 (בראשית מו, טו).	
רש"י בד"ה אלה בני לאה ואת דינה בתו. הזכרים תלה בלאה והנקבות תלה ביעקב, ללמדך, 
 אשה מזרעת תחלה יולדת זכר, איש מזריע תחלה יולדת נקבה.	
[א] רא"ם בד"ה ואת דינה ביתו וכו' בסוף הלכה ואם תאמר והא דינה זכר היתה[footnoteRef:722] וכו' ע"ש נ"כ, ולע"ד י"ל ע"פ מ"ש תרגום יונתן[footnoteRef:723] שמתחילה של לאה נתחלף כפי סברתו העוברים במעי אמן ע"כ, והביאה הנחלת יעקב לעיל בפרשת ויצא בד"ה פירוש רבותי שדנה לאה וכו' ע"ש, וא"כ קושטא קאי שדינה מתחילה היתה נקבה בבטן של רחל ומתפילת לאה נתחלפה והלכה והיתה בבטן לאה, ומה שהיה בלאה זה יוסף הלך אצל רחל, וכל זה במעשה ניסים ומשום הכי תלה הכתוב "ואת דינה ביתו" לומר שאיש מזיע תחילה וכו', אבל לתירוץ הרא"ם לכאורה קצת קשה כיון שעיקר ברייתה היתה זכר אם כן היתה מסיבת שאמה הזריעה תחילה, ומסטרא דנוקבא היתה ולא מסטרא דדוכרא, ולמה אמר "ואת דינה בתו", אבל לפ"ש סברת התרגום יונתן ניחא יותר.			 [722:  ונהפכה נקבה כדפרש"י גבי "ותקרא את שמה דינה" ובבראשית רבה אמרו עיקר ברייתה של דינה זכר היה ומתפלתה של רחל שאמרה "יוסף ה' לי בן אחר" נעשת נקבה. י"ל דאף על פי כן כיון שהיתה עתה נקבה תלה אותה בזכר אע"פ שעיקר ברייתא היה זכר דרשינן מינה שפיר איש מזריע תחילה יולדת זכר.]  [723:  וּמִן בָּתַר כְּדֵין יְלֵידַת בְּרַת וּקְרַת יַת שְׁמָהּ דִינָה אֲרוּם אַמְרַת דִין הוּא מִן קֳדָם יְיָ דִיהוֹן מִנִי פַּלְגוּת שִׁבְטַיָא בְּרַם מִן רָחֵל אַחֲתִי יִפְקוּן תְּרֵין שִׁבְטִין הֵיכְמָא דִנְפָקוּ מִן חָדָא מִן אַמְהָתָא וּשְׁמִיעַ מִן קֳדָם יְיָ צְלוּתָא דְלֵאָה וְאִיתְחַלְפוּ עוּבָּרַיָא בִּמְעֵיהוֹן וַהֲוָה יָהִיב יוֹסֵף בִּמְעָהָא דְרָחֵל וְדִינָא בִּמְעָהָא דְלֵאָה (בראשית ל, כא).] 


בְּנֵי רָחֵל אֵשֶׁת יַעֲקֹב יוֹסֵף וּבִנְיָמִן (בראשית מו, יט).	
"בני רחל אשת יעקב" וכו' נראה משום שברחל עבד והיא היתה עקרת הבית והיה לה לילד 
 י"ב שבטים לכן זכתה שב' בניה הביאו י"ב בנים והם כנגד הי"ב שבטים, ולהכי דייק ואמר על רחל "אשת יעקב" לומר שהוה ליה להביא מיעקב הי"ב שבטים יצאו מבניה שבני בנים הרי הם כבנים.	


[bookmark: שילה15]פרשת ויחי	
וַיְחִי יַעֲקֹב בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם שְׁבַע עֶשְׂרֵה שָׁנָה וַיְהִי יְמֵי יַעֲקֹב שְׁנֵי חַיָּיו שֶׁבַע שָׁנִים וְאַרְבָּעִים וּמְאַת 
 שָׁנָה (בראשית מז, כח).	
[bookmark: שילה89][א] רש"י בד"ה ויחי יעקב, למה פרשה זו סתומה וכו' נסתמו עיניהם ולבן של ישראל 
 מצרת השעבוד[footnoteRef:724] ע"כ, נ"ב כתב הרב עמר נקא קשה שהרי בפרשת וארא כתב כל זמן שאחד מן השבטים קיים לא התחיל השעבוד[footnoteRef:725], ותירץ כשמת יעקב התחיל לשעבדן בשכר או בפה רך ואחר השבטים בחנם או בפרך ע"ש[footnoteRef:726], ולע"ד קשה דפשיטא שכל זמן שיוסף מלך אין צריך להשתעבד אפילו בשכר ויכלכל יוסף לכולם ומ"ה נקרא בית יוסף וגם דהרי אמר הכתוב "וימת יוסף וכל אחיו" וכו' "ויקם מלך חדש" וכו' ואז ויעבידו מצרים את בני ישראל בפרך ואמרו ז"ל בתחילה בפה רך וכו' משמע שקודם לכן אפילו בפה רך לא, ובעיקר הקושיא לע"ד נראה שמ"ש רש"י 'מצרת השעבוד' ר"ל שחששו שמא ישעבדו אותם ומשום הכי לא אמר 'השעבוד' והיו סוברים שהכל בזכות אביהם שהיה חי, ואח"כ הקב"ה סייעם שגם בזכות כל השבטים לא תגע בהם יד וכ"ש בימי יוסף שהיו בני מלכים.		 [724:  למה פרשה זו סתומה, לפי שכיון שנפטר יעקב אבינו, נסתמו עיניהם ולבם של ישראל מצרת השעבוד, שהתחילו לשעבדם. דבר אחר, שבקש לגלות את הקץ לבניו, ונסתם ממנו בב"ר (צו, א.).]  [725:  רש"י בד"ה (שמות ו, טז) ושני חיי לוי וגו'. למה נמנו שנותיו של לוי, להודיע כמה ימי השעבוד, שכל זמן שאחד מן השבטים קיים, לא היה שעבוד, שנאמר וימת יוסף וכל אחיו (שמות א, ו), ואח"כ ויקם מלך חדש.]  [726:  ויחי יעקב למה פרשה זו סתומה שכיון שנפטר יעקב אביהם נסתמו עיניהן ולבן של ישראל מצרת השעבוד וכו'. קשה שהרי בפרשת וארא אמר כל זמן שאחד מן השבטים קיים לא התחיל השעבוד. י"ל שכשנפטר יעקב התחילו לשעבדן בשכר ולאחר מיתת השבטים התחילו לשעבדן בחנם אי נמי כשמת יעקב נשתעבדו בהן בפה רך ובמות השבטים בפרך וכמו שדרשו בגמרא.] 

[ב] "ויחי יעקב" וכו' "ז' שנים וק"מ שנים" ע"כ, נראה שמה שחילק אותם לומר מה בן ז' 
 לאו בר עונשים אפילו בב"ד של מטה, כן בן ק"מ וכולן שווים לטובה בלא חטא. וזה עדיפא מינה ממ"ש גבי שרה מה בת כ' לא חטאה וכו', דזהו לגבי ב"ד של מעלה והכא אפילו בב"ד של מטה קאמר, ואמר "ויהי"[footnoteRef:727] שהוא לשון צער על שלא הגיע לימי אבותיו וגם אל הלקח ארון האלוהים צדיק שכמותו. 	 [727:  בראשית מח, א.] 


וַיִּקְרְבוּ יְמֵי יִשְׂרָאֵל לָמוּת וַיִּקְרָא לִבְנוֹ לְיוֹסֵף וַיֹּאמֶר לוֹ אִם נָא מָצָאתִי חֵן בְּעֵינֶיךָ שִׂים נָא יָדְךָ 
 תַּחַת יְרֵכִי וְעָשִׂיתָ עִמָּדִי חֶסֶד וֶאֱמֶת אַל נָא תִקְבְּרֵנִי בְּמִצְרָיִם (בראשית מז, כט).	
[א] "ויקרא לבנו ליוסף ויאמר לו שים נא ידך" וכו' ופרש"י והשבע לי ע"כ, י"ל למה חזר 
 ואמר "השבעה לי" וגם כבר אמר לו יוסף "אנכי אעשה כדברך", וגם דמילה "אנכי" נראת יתירה, ונראה דיוסף הצדיק לא רצה תחילה להשבע מב' טעמי: חדא שהוא מלך וגם שמושבע ועומד מהר סיני בכיבוד אב ואם, והיינו אומר "אנכי" שהוא מלך ומלכותא לא הדרא וגם כדברך שאני חייב שלא לסתור את דבר קודשו ושבועה זו למה, ואז אמר לו עוד "השבעה לי" משום דעכ"פ רשות אחרים עליך והוא פרעה ושמא יעכב עליך, אבל כשיהיה שבועה על הרוב לא יעכב וכן הוה שאמר לו "אבי השבעני" ובזה אמר לו "עלה כאשר השביעך".	
[ב] "ויקרא לבנו ליוסף" וכו' י"ל אמאי הוצרך לומר "לבנו", ונראה משום דיוסף הצדיק 
 זכה למלכו עילאה, ודרך מי שרוצה לדבר עם המלך שילך הוא לדבר אצלו ואין דרך ארץ שיקרא למלך אצלו, אבל הכא כיון שהוא בנו ותלמידו קראו אצלו אפילו שהוא מלך כיוסף, והיינו דסיים הנה בכך "יוסף בא אליך" ר"ל משום שהוא בנך אף שהוא מלך גדול כיוסף בא אליך ואף שאין זה כבוד למלכות, ומשום הכי אמר "ויתחזק ישראל" משום כבוד למלכות כמ"ש ז"ל ואף שהוא חולה חיזק עצמו וישב.	
[ג] רש"י בד"ה חסד ואמת, שעושים עם המתים וכו' ע"כ, נ"ב לא תיקשי ממ"ש[footnoteRef:728] מאן 
 דיקבר יקברוניה וכו' הרי מצפה לגמול דבמדה שאדם מודד מודדין לו, דההיא בני אדם אחרים משלמין לו שהקב"ה שולח לו בני אדם דכאשר עשה כן יעשה לו, וגם כי יש תשלום שכר דמצות גמילות חסדים בעולם הבא, והכא תכיות הדברים שאינו מצפה גמול מזה המת עצמו.	 [728:  נדרים פג ע"ב.] 

[ד] רש"י בד"ה אל נא תקברני במצרים, סופה להיות עפרה כנים ומרחשין תחת גופי וכו' 
 ע"כ, נ"ב לכאורה קצת קשה דאי משום הא וודאי שלא תגע בו יד כנים לא מינה ולא מקצתיה, ואתריה דיעקב אבינו כדקאי קאי "ועפרות זהב לו"[footnoteRef:729], ואפשר שלא רצה לסמוך על הנס שכיון שיגזור השי"ת על כל עפר א"נ הכל בכלל וגם לא רצה להחזיק טובה לעצמו שוודאי יהיה כן, וגם בהצטרפות כל הג' טעמים, אבל אילו היה מטעם זה לחוד אפשר דלא היה מקפיד.	 [729:  איוב כח, ו.] 

[ה] רש"י בד"ה אל נא תקברי במצרים וכו' ע"ש, נ"כ עיין מ"ש בספרי הקטן זרע יצחק 
 בסדרין בדף נ"ה בס"ד.	
[ו] אמרו בזוהר הקדוש בסדרין בדף רי"ז ע"א[footnoteRef:730] נפקי ב' ציפרים מההיא עלמא וכו' נפקא 
 חד צפורא לסטר דרומא וחד צפורא לסטר צפון וחד צפורים כד נהיר יממא וחד כד אתחשך יממא וכו' ע"ש[footnoteRef:731], ולכאורה י"ל דב' נעשו על ד'[footnoteRef:732], ואפשר מ"ש בתחילה ב' ציפורים ר"ל ב' זוגות והם כנגד זכר ונקבה וה"ל ב' שהן ד' ובהכי אתי שפיר, עוד שם[footnoteRef:733] בעובדא דרבי יצחק דחמת למלאך המות וכו', אשגח ר"ש וחמא דעד כען לא מטא עדנא דהא עד ח' שעי דיומא הוה זימנא וכו' ע"ש[footnoteRef:734], ונראה דמ"ש אשגח ר"ש וכו' היה בהכרת פניו דלא הגיע העת למות מיד, ומ"ש דהא עד ח' שעות וכו' אפשר דלא יודע זה הדבר לרשב"י גופיה אלא שאמרו דקושטא קאי כך היה הענין, אי נמי אפשר דהכל נודע לרשב"י ברוח הקודש, עוד אמרו שם בדף ר"נ ע"ב כד עאלו אהבן לגבי יעקב למצרים אסתלק נהורא דשרגא וכו' ע"ש[footnoteRef:735], ולכאורה קשה דהא אכתי פש גבן אדם וחוה והאמהות ואמאי אסתלק, ואפשר דמ"ש 'כד עאלו אבהן' ר"ל הכל בכלל גם האמהות ודעמייהו ויש בכלל אבהן איש וביתו גם אבינו הראשון, אי נמי דהכוונה דכשהיה נכנס בחיר שבאבות בחיים חיותו ולבקר לאבותיו הקדושים היה ניתוסף שם הא דשרגא חד דליק, וכשהלך למצרים וגם הלכו אבותינו עמו אסתלק כיון דעאל יעקב ואבותיו הדרא שרגא לאחריה דחביבין צדיקים במיתתן וכו', וע"פ עיקר דברי הזוהר הקדוש אפשר לומר דזש"ה "ואלה שמות בני ישראל הבאים מצרימה את יעקב" דה"את" לרבות שאבותיו הקדושים ירדו עמו וסיים איש וביתו באו לרמוז ג"כ למ"ש דגם האמהות ירדו עמו וכמ"ש בפירוש א' וגם בא לרבות בהאי "את" דא שכינתא כמ"ש לו הקב"ה "אנכי ארד עמך מצרימה"[footnoteRef:736] וכו', וגם רמז באיש וביתו לזיווג העליון איש זה הקב"ה "ה' איש מלחמה"[footnoteRef:737] וביתו דא מטרוניתא, גם יש בכלל וביתו מלאכי המוני מעלה וצבא השמים שדרך המלך שהולך מחיל אל חיל שהולכים עמו מחנה וק"ו למלך מלכי המלכים הקב"ה והכל ירדו לכבוד בחיר שבאבות, וכמ"ש בזוהר גבי אנכי ארד עמך וכו'[footnoteRef:738], דאלו היו יודעים ישראל מעלת יעקב אבינו ע"ה בתכיות זה הפירוש הוו נטלי עפרות זהב מקברו של אותו צדיק וכחליה ביה עיניהם ולפי מ"ש נאמר דזהו שרמז הפסוק בעיקר ביאתו למצרים וכמדובר.	 [730:  צ"ל ריז ע"ב.]  [731:  לָמַדְנוּ, וַיִּקְרְבוּ יְמֵי יִשְׂרָאֵל לָמוּת. אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, אוֹי לָעוֹלָם, שֶׁהֲרֵי בְּנֵי אָדָם לֹא רוֹאִים וְלֹא שׁוֹמְעִים וְלֹא יוֹדְעִים, שֶׁהֲרֵי כָּל יוֹם וָיוֹם קוֹל הַכָּרוֹז נִשְׁמָע בְּמָאתַיִם חֲמִשִּׁים עוֹלָמוֹת. שָׁנִינוּ, עוֹלָם אֶחָד נוֹדַע לְמַעְלָה, וּכְשֶׁהַכָּרוֹז יוֹצֵא, אוֹתוֹ הָעוֹלָם מִזְדַּעְזֵעַ וּמִתְחַלְחֵל יוֹצְאוֹת שְׁתֵּי צִפֳּרִים שֶׁעוֹלוֹת מֵאוֹתוֹ הָעוֹלָם, שֶׁמְּדוֹרָם תַּחַת הָעֵץ שֶׁבּוֹ מַרְאֵה הַחַיִּים וְהַמָּוֶת. יוֹצֵאת צִפּוֹר אַחַת לְצַד דָּרוֹם, וְצִפּוֹר אַחַת לְצַד צָפוֹן, וְצִפּוֹר אַחַת כְּשֶׁמֵּאִיר הַיּוֹם, וְאַחַת כְּשֶׁנֶּחְשַׁךְ הַיּוֹם, וְכָל אַחַת וְאַחַת קוֹרֵאת וּמַכְרִיזָה מַה שֶּׁשּׁוֹמְעִים מֵאוֹתוֹ כָּרוֹז. אַחַר כָּךְ רוֹצוֹת לְהִתְעַלּוֹת לִמְקוֹמָן, וְנִשְׁמָטוֹת רַגְלֵיהֶן בְּנֶקֶב תְּהוֹם רַבָּה, וְנִלְכָּדוֹת בְּתוֹכָהּ עַד שֶׁנֶּחֱלָק הַלַּיְלָה. וּכְשֶׁנֶּחֱלַק הַלַּיְלָה, הַכָּרוֹז קוֹרֵא: (קהלת ט) וְכַצִּפֳּרִים הָאֲחֻזוֹת בַּפָּח כָּהֵם יוּקָשִׁים בְּנֵי הָאָדָם (זוהר מתורגם).]  [732:  המילים המודגשות בהערה הקודמת.]  [733:  דף ריז ע"ב.]  [734:  רַבִּי יִצְחָק הָיָה יוֹשֵׁב יוֹם אֶחָד עַל פִּתְחוֹ שֶׁל רַבִּי יְהוּדָה וְהָיָה עָצוּב. יָצָא רַבִּי יְהוּדָה וּמָצָא אוֹתוֹ בַּשַּׁעַר שֶׁלּוֹ שֶׁהָיָה יוֹשֵׁב וְעָצוּב. אָמַר לוֹ, מַה יּוֹם זֶה מִשְּׁאָר יָמִים? אָמַר לוֹ, בָּאתִי אֵלֶיךְ לְבַקֵּשׁ מִמְּךְ שְׁלֹשָׁה דְבָרִים. אֶחָד - שֶׁכַּאֲשֶׁר תֹּאמַר דִּבְרֵי תוֹרָה וְתַזְכִּיר מֵאוֹתָם דְּבָרִים שֶׁאֲנִי אָמַרְתִּי, שֶׁתֹּאמַר אוֹתָם בִּשְׁמִי, כְּדֵי לְהַזְכִּיר אֶת שְׁמִי. וְאֶחָד - שֶׁתְּזַכֶּה אֶת יוֹסֵף בְּנִי בַּתּוֹרָה. וְאֶחָד - שֶׁתֵּלֵךְ לְקִבְרִי כָּל שִׁבְעַת הַיָּמִים וּתְבַקֵּשׁ בַּקָּשָׁתְךְ עָלַי. אָמַר לוֹ, מִנַּיִן לְךְ? אָמַר לוֹ, הֲרֵי נִשְׁמָתִי מִסְתַּלֶּקֶת מִמֶּנִּי בְּכָל לַיְלָה, וְלֹא מְאִירָה לִי בַּחֲלוֹם כְּמוֹ שֶׁהָיְתָה בַּתְּחִלָּה. וְעוֹד, שֶׁכַּאֲשֶׁר אֲנִי מִתְפַּלֵּל וּמַגִּיעַ לְשׁוֹמֵעַ תְּפִלָּה, אֲנִי מַשְׁגִּיחַ בְּצַלְמִי שֶׁבַּכֹּתֶל וְלֹא רוֹאֶה אוֹתוֹ, וְאָמַרְתִּי, הוֹאִיל וְהַצֶּלֶם הָעֳבַר וְלֹא נִרְאֶה, שֶׁהֲרֵי הַכָּרוֹז יוֹצֵא וּמַכְרִיז, שֶׁכָּתוּב (תהלים לט) אַךְ בְּצֶלֶם יִתְהַלֵּךְ אִישׁ - כָּל זְמַן שֶׁצֶּלֶם הָאָדָם לֹא יַעֲבֹר מִמֶּנּוּ, יִתְהַלֵּךְ אִישׁ וְרוּחוֹ עוֹמֶדֶת בְּתוֹכוֹ. כְּשֶׁהָעֳבַר צֶלֶם הָאָדָם וְלֹא נִרְאֶה, אָז הוּא מָעֳבָר מֵהָעוֹלָם הַזֶּה. אָמַר לוֹ, וּמִכָּאן, שֶׁכָּתוּב (איוב ח) כִּי צֵל יָמֵינוּ עֲלֵי אָרֶץ. אָמַר לוֹ, כָּל הַדְּבָרִים הַלָּלוּ שֶׁאַתָּה רוֹצֶה שֶׁאֲנִי אֶעֱשֶׂה, אֲבָל אֲבַקֵּשׁ מִמְּךְ, שֶׁבְּאוֹתוֹ עוֹלָם תְּבָרֵר אֶת מְקוֹמִי אֶצְלְךְ כְּמוֹ שֶׁהָיִיתִי בָּעוֹלָם הַזֶּה. בָּכָה רַבִּי יִצְחָק וְאָמַר, בְּבַקָּשָׁה מִמְּךְ שֶׁלֹּא תִפָּרֵד מִמֶּנִּי כָּל הַיָּמִים הַלָּלוּ. הָלְכוּ לְרַבִּי שִׁמְעוֹן, מְצָאוּהוּ שֶׁהָיָה יוֹשֵׁב וְעוֹסֵק בַּתּוֹרָה. זָקַף עֵינָיו רַבִּי שִׁמְעוֹן וְרָאָה אֶת רַבִּי יִצְחָק, וְרָאָה אֶת מַלְאַךְ הַמָּוֶת שֶׁרָץ לְפָנָיו וְרוֹקֵד לְפָנָיו. קָם רַבִּי שִׁמְעוֹן, וְאָחַז בְּיַד רַבִּי יִצְחָק. אָמַר, גּוֹזְרַנִי שֶׁמִּי שֶׁרָגִיל לְהִכָּנֵס - יִכָּנֵס, וּמִי שֶׁלֹּא רָגִיל לְהִכָּנֵס - לֹא יִכָּנֵס. נִכְנְסוּ רַבִּי יִצְחָק וְרַבִּי יְהוּדָה, קָשַׁר אֶת מַלְאַךְ הַמָּוֶת בַּחוּץ. הִתְבּוֹנֵן רַבִּי שִׁמְעוֹן, וְרָאָה שֶׁעַד עַכְשָׁו טֶרֶם הִגִּיעַ זְמַן, שֶׁהֲרֵי עַד שְׁמֹנֶה שָׁעוֹת שֶׁל הַיּוֹם הָיָה זְמַן. הוֹשִׁיבוֹ לִפְנֵי רַבִּי שִׁמְעוֹן וְהָיָה מְלַמְּדוֹ בַּתּוֹרָה. אָמַר רַבִּי שִׁמְעוֹן לְרַבִּי אֶלְעָזָר בְּנוֹ, שֵׁב עַל הַפֶּתַח, וּמַה [ומי] שֶּׁתִּרְאֶה אַל תְּדַבֵּר עִמּוֹ. אִם יִרְצֶה לְהִכָּנֵס לְכָאן, תַּשְׁבִּיעַ אוֹתוֹ שְׁבוּעָה שֶׁלֹּא יִכָּנֵס.]  [735:  בֹּא רְאֵה, כְּשֶׁהָיָה יַעֲקֹב נִכְנָס לַמְּעָרָה, נִמְצְאוּ בַּמְּעָרָה כָּל הָרֵיחוֹת שֶׁל גַּן עֵדֶן, וְהַמְּעָרָה הֶעֶלְתָה אוֹר, וְנֵר אֶחָד דּוֹלֵק. וּכְשֶׁנִּכְנְסוּ הָאָבוֹת לְיַעֲקֹב לְמִצְרַיִם לְהִמָּצֵא עִמּוֹ, עָלָה אוֹר הַנֵּר. כֵּיוָן שֶׁנִּכְנַס יַעֲקֹב לַמְּעָרָה, חָזַר הַנֵּר לִמְקוֹמוֹ, וְאָז הִשְׁתַּלְּמָה הַמְּעָרָה מִכָּל מַה שֶּׁצָּרִיךְ. וְעַד יְמֵי הָעוֹלָם לֹא קִבְּלָה הַמְּעָרָה אִישׁ אַחֵר וְלֹא תְקַבֵּל, וּנְשָׁמוֹת שֶׁזּוֹכוֹת עוֹבְרוֹת לִפְנֵיהֶם בְּבֵית הַמְּעָרָה, כְּדֵי שֶׁיִּתְעוֹרְרוּ וְיִרְאוּ אֶת הַזֶּרַע שֶׁהִשְׁאִירוּ בָּעוֹלָם, וְיִשְׂמְחוּ לִפְנֵי הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא (זוהר מתורגם).]  [736:  בראשית מו, ד.]  [737:  שמות טו, ג.]  [738:  אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, יַעֲקֹב אָמַר וְשָׁכַבְתִּי עִם אֲבתַי וּנְשָׂאתַנִי מִמִּצְרַיִם וּקְבַרְתַּנִי בִּקְבֻרָתָם. שָׁם שָׁנִינוּ, מִי שֶׁיָּצְאָה נִשְׁמָתוֹ בְּרָשׁוּת אַחֶרֶת, וְגוּפוֹ נִקְבָּר בָּאָרֶץ הַקְּדוֹשָׁה, כָּתוּב עָלָיו (ירמיה כ) וַתָּבאוּ וַתְּטַמְּאוּ אֶת אַרְצִי וְנַחֲלָתִי שַׂמְתֶּם לְתוֹעֵבָה. וְיַעֲקֹב אָמַר וּקְבַרְתַּנִי בִּקְבֻרָתָם, וְנִשְׁמָתוֹ יָצְאָה בְּרָשׁוּת אַחֶרֶת?! אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, שׁוֹנֶה יַעֲקֹב, שֶׁהַשְּׁכִינָה הָיְתָה אֲחוּזָה בּוֹ וּדְבוּקָה בּוֹ. זֶהוּ שֶׁכָּתוּב (בראשית מז) אָנֹכִי אֵרֵד עִמְּךְ מִצְרַיְמָה - לָדוּר עִמְּךְ בַּגָּלוּת, וְאָנֹכִי אַעַלְךְ גַּם עָלֹה - לְזַוֵּג בִּי אֶת נִשְׁמָתְךְ וְלִקְבֹּר אֶת גּוּפְךְ בְּקִבְרֵי אֲבוֹתֶיךְ. מַה זֶּה אוֹמֵר? [אף על גב ש] [שהרי לא] יָצְאָה נִשְׁמָתוֹ בְּרָשׁוּת אַחֶרֶת. [ועל זה ואנכי אעלך גם עלה כתוב,] (זוהר מתורגם דף רכו ע"א).] 



וַיֹּאמֶר הִשָּׁבְעָה לִי וַיִּשָּׁבַע לוֹ וַיִּשְׁתַּחוּ יִשְׂרָאֵל עַל רֹאשׁ הַמִּטָּה (בראשית מז, לא).	
[bookmark: שילה120]"ויאמר השבעה לי" וכו', נ"ב כתב הרב מנחת יהודה קשה למה השביע יעקב ליוסף הרי 
 אמר לו הקב"ה "אנכי ארד עמך מצרימה ואנכי אעלך"[footnoteRef:739], ותירץ שהוא עליית העצמות או שיעלה אותו אח"כ והוא צוה להעלותו מיד ע"ש, ולע"ד קשה שנאמר על יעקב אבינו על העצמות שוודאי עליו נאמר "אף בשרי ישכון לבטח"[footnoteRef:740] ובפרט שאמר יעקב אבינו לא מת. וגם על תירוץ ב' קשה כיון שהשי"ת אמר שיעלהו לאחר זמן היאך יעבור על ציוויו יתברך, וזה קשה לתירוץ א' והנכון דמ"ש "ואנכי אעלך" היינו על יציאת בניו מארץ מצרים שכך כתיב[footnoteRef:741] "וה' הולך לפניהם יומם" וכו' וכ"ש משום יקרא דיעקב אבינו שכך הבטיחו בקרא ד"אנכי ארד" וכו' וכמ"ש בזוהר הקדוש דאלו הוו ידעי ישראל כמה חביב יעקב אבינו עליו השלום אצל השי"ת עד שאמר לו כן שהלך הוא וב"ד של מעלה וצבא השמים לפני יעקב וגם לפני בניו ביציאתם מארץ מצרים היו לוקחין עפרא דקבר מדרך כמה פרסאות ומכחלין ביה עיניהם וכו' יעו"ע והיינו מהאי קרא וזה מסיייע למ"ש ובזה קושיה מעיקרא ליתא.	 [739:  בראשית מו, ד.]  [740:  תהלים טז, ט.]  [741:  שמות יג, כא.] 

מיהו ראיתי לרש"י ז"ל שפירש בפסוק "ואנכי אעלך" הבטיחו להיות נקבר בארץ ע"כ, 
 והיינו כמו שהבין הרב מנחת יהודה ולכאורה תחזור הקושיה, אבל כד נידוק לא קשיה דהא וודאי מה שהבטיחו השי"ת להיות נקבר בארץ עכ"פ צריך אתערותא דלתתא ולכן השביע ליוסף שלא יתעצל בזה כדי לקיים הבטחה הקב"ה ומגלגלין זכות ע"י זכאי וא"כ שפיר י"ל דההבטחה היתה לגופו ממש וגם מיד סמוך למיתתו וכמדובר. 	

וַיַּגֵּד לְיַעֲקֹב וַיֹּאמֶר הִנֵּה בִּנְךָ יוֹסֵף בָּא אֵלֶיךָ וַיִּתְחַזֵּק יִשְׂרָאֵל וַיֵּשֶׁב עַל הַמִּטָּה (בראשית מח, ב).	
[bookmark: שילה75]מסרה[footnoteRef:742] "על המטה" ב' "ויתחזק ישראל וישב על המטה" "והמן נופל על המטה"[footnoteRef:743] 
 ע"כ, נראה דר"ל בזכות יעקב בחיר שבאבות שהיתה מיטתו שלימה היא שעמדה לנו שנפל המן על המטה וכלתה אליו הרעה ושם היתה מיתתו ובזה ויפרקנו מצרינו כי לעולם חסדו, וידיד נפש בר אבהן ובר אוריין החכם המ' דורש טוב לעמו כמה"ר אברהם קורייט נר"ו מרגלא בפומיה לפרש דשם רמז כשזה קם זה נופל והיינו אומרו ויתחזק ישראל אז והמן נופל שמחה תמחה את זכר עמלק ודעמיה ונפול יפלו ביד ישראל עמו והוא נכון[footnoteRef:744].	 [742:  מסורה- פעמים בתנ"ך יש "על המטה".]  [743:  אסתר ז, ח.]  [744:  ראה פירוש נוסף בבעל הטורים.] 


וַיַּרְא יִשְׂרָאֵל אֶת בְּנֵי יוֹסֵף וַיֹּאמֶר מִי אֵלֶּה (בראשית מח, ח).	
[bookmark: שילה91][bookmark: שילה90][bookmark: שילה110]רש"י בד"ה וירא ישראל את בני יוסף, בקש לברכן וכו'[footnoteRef:745] ע"כ, כתב הרב עמר נקא קשה 
 דהול"ל זה על "ויאמר מי אלה" ותירץ משום דק"ל במ"ש "וירא ישראל" שאח"כ אמר "לא יוכל לראות", לכן פירש שענין "וירא" לשון בזיון כמו אל תראוני שאני שחרחרת וכו' ע"ש[footnoteRef:746], ולע"ד קשה דאי משום הא לא אירייא דמ"ש "לא יוכל לראות" היינו הסתכלות גמורה אבל לא שלא יוכל לראות כלל, ומשום הכי אמרו "כבדו מזוקן", וא"כ מ"ש "וירא ישראל" היינו אמבואה דגברי ופנים חדשות אבל לא הכיר הכרה גמורה, ומשום הכי שאל מי אלה, תדע שהרי סיים "בני הם אשר נתן לי אלהים בזה" ופירש"י שהראה לו שטר אירוסין ושטר כתובה ואם נאמר שלא יוכל לראות כלל היאך הראה לו, ואין לומר דהראה לאחרים בפניו דלשון הראה לו משמע לו ממש, והיינו אם יטריח עצמו ויקרב הדבר סמוך לאורו כדרך הזקנים יראה, וא"כ ודאי האי לא יוכל לראות דקאמר היינו הסתכלות גמורה כשאר בני אדם, גם מ"ש במשמעות דברי רש"י דלשון "וירא" הוא לשון בזיון אינו מוכרח כ"כ וכמו שיראה הרואה, ולכאורה היה נראה לומר יותר כמ"ש הרב שפתי חכמים דהאי וירא ברוח הקודש, אבל קצת קשה כיון שנסתלקה שכינה ממנו היכן ראה זה, ודוחק לומר דרוח הקודש לחוד והשראת שכינה לחוד, ויש מקום לומר ע"פ פירש"י ע"פ מ"ש בזוהר הקדוש בכמה דוכתי 'את' דא שכינתא, וא"כ אפשר דמ"ש "וירא ישראל את" היינו שראה דאת דא שכינתא שנסתלקה ממנו, ומשום הכי שאל מי אלה וכו' ובזה יתיישב מ"ש הכא וירא, אף את"ל דעיניו לא יוכל לראות כלל אבל קושטא קאי דליתא מכח מה שהראה לו השטרים וכו' וכמש"ל.	 [745:  וירא ישראל את בני יוסף. בִּקֵּשׁ לְבָרְכָם וְנִסְתַּלְּקָה שְׁכִינָה מִמֶּנּוּ, לְפִי שֶׁעָתִיד יָרָבְעָם וְאַחְאָב לָצֵאת מֵאֶפְרַיִם וְיֵהוּא וּבָנָיו מִמְּנַשֶּׁה.]  [746:  "וירא ישראל את בני יוסף" בקש לברכן ונסתלקה שכינה ממנו וכו'. קשה למה כתב דבר זה בפסוק וירא ישראל הל"ל כן על "ויאמר מי אלה", שמאחר שפירש מי אלה מהיכן יצאו אלה שאינן ראויין לברכה שם היה נופל לפרש דבר זה אבל במקום זה מה ענין זה לכאן. י"ל דמשום דכתיב וירא ישראל ובסמוך כתיב לא יוכל לראות וקשין קראי אהדדי משום הכי הוצרך רש"י להוציא מלת וירא ממשמעה ולפרש אותה לשון בזיון כמו אל תראוני שאני שחרחורת וכמו נתתיך לראות בך ופי' וירא ישראל את בני יוסף לכך פי' רש"י למה בזה אותך לפי שבקש לברכן ונסתלקה ממנו שכינה שעתיד ירבעם ואחאב לצאת מאפרים ויהוא ובניו ממנשה וקשה על זה למה לא נסתלקה שכינה ממנו כשבקש לברך את יהודה שהיו עתידין לצאת ממנו מנשה ואמון וכן הרבה מהשבטים שיצאו מהם רשעים ומה נשתנו מנשה ואפרים מכלן י"ל משום דמנשה ואפרים לא היו בניו של יעקב ואין זכותו מגין עליהם כל כך והואיל והיו עתידין לצאת מהם רשעים נסתלקה ממנו שכינה כשבקש לברכן אבל שאר השבטים היו בניו ממש ואעפ"י שרשעים עתידים לצאת מהן היה זכותו מגין עליהם ולא נסתלקה ממנו שכינה בשביל כך (עמר נקא).] 


הַמַּלְאָךְ הַגֹּאֵל אֹתִי מִכָּל רָע יְבָרֵךְ אֶת הַנְּעָרִים וְיִקָּרֵא בָהֶם שְׁמִי וְשֵׁם אֲבֹתַי אַבְרָהָם וְיִצְחָק 
 וְיִדְגּוּ לָרֹב בְּקֶרֶב הָאָרֶץ (בראשית מח, טז).	
בד"ה[footnoteRef:747] יברך את הנערים, מנשה ואפרים ע"כ, נ"ב בא לאפוקי בזה שכיון שמצינו שאמר 
 אח"כ "ויברכם" על בני יוסף א"כ נאמר מ"ש קודם "יברך את הנערים" היינו על שאר כל בני השבטים משום דכיון שאמר הכא ויברך את יוסף א"כ מוכרח שכל ברכה זו לו ולב' נעריו עמו ולא לבני אחיו, ומ"ש ויברך את יוסף לפי שהברכה שמברך להבנים כאלו מברך להאב דנפש האב ונפש הבן אחד היא ע"ד "בני אם חכם לבך ישמח לבי גם אני"[footnoteRef:748] וכן בכל מיני מעלות וברכות.	 [747:  צ"ל רש"י בד"ה.]  [748:  משלי כג, טו.] 


וַיְבָרֲכֵם בַּיּוֹם הַהוּא לֵאמוֹר בְּךָ יְבָרֵךְ יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר יְשִׂמְךָ אֱלֹהִים כְּאֶפְרַיִם וְכִמְנַשֶּׁה וַיָּשֶׂם אֶת 
 אֶפְרַיִם לִפְנֵי מְנַשֶּׁה (בראשית מח, כ).	
"ויברכם" וכו' "וישם את אפרים לפני מנשה" ע"כ, לכאורה י"ל שהרי קודם זה אמר 
 "אפרים ומנשה כראובן ושמעון יהיו לי"[footnoteRef:749] ולא אמר שם "וישם את אפרים" וכו', ואפשר דהתם בעניין הנחלה ודררא דממונא אינו כל כך רבותא, אבל הכא בעניין הברכה הוייא רבותא יותר, ובזה יתיישב ג"כ למה בתחילה לא הרע ליוסף על שהקדים לאפרים משום דהכא בברכה הקפיד, ואפשר לי לומר שזהו כוונת רש"י שכתב בד"ה וישם את אפרים, בברכתו וכו', שהוקשה לו מה שדיקדקנו ותירץ ג"כ כמו שתירצנו.	 [749:  בראשית מח, ה.] 


וַאֲנִי נָתַתִּי לְךָ שְׁכֶם אַחַד עַל אַחֶיךָ אֲשֶׁר לָקַחְתִּי מִיַּד הָאֱמֹרִי בְּחַרְבִּי וּבְקַשְׁתִּי (בראשית מח, 
 כב).	
רש"י בד"ה בחרבי ובקשתי, שחגר חרבו וכו' ע"כ, נ"ב לכאורה קשה שהרי כתיב "ויהי 
 חתת אלהים על הערים ולא רדפו אחרי בני יעקב" וי"ל לפי מ"ש ז"ל שהיו רוצים לרדוף ולא היה מניחם השי"ת ש"יבש היו כעץ" ודייקי שלא אמר 'ולא יצאו' ומשום הכי כשראה יעקב אותם חגר כלי מלחמתו ונעשה לו זה הנס ולא הוצרך למלחמה ממש, והיינו דדייק רש"י וכתב 'שחגר כנגד' ר"ל שלא היה מלחמה בפועל, ויש מקום לומר משום שיעקב אבינו עליו השלום "ויקרא לו אל אלהי ישראל" אמר לו הקב"ה אני אל בעליונים ואתה אל בתחתונים וכו' לכן אפשר לומר דמ"ש "ויהי חתת אלהים" היינו על יעקב שנקרא אלהים בתחתונים ועל שחגר כלי מלחמה כנגדן, לכן תפול עליהם אימתה ופחד ולא רדפו אחרי בני יעקב ר"ל דגם אחרי בניו בכל מקום שהיו כשהיו רועים בצאן וכ"ש אחר יעקב עצמו, ולהכי דייק ואמר 'אחרי בני ישראל' והכל היה בסייעתא דשמיא ובזכות בחיר שבאבות שחיבבו הקב"ה וקראו אל, ואפשר דזש"ה "וראו כל עמי הארץ כי שם ה' נקרא עליך" ר"ל דמיא דיעקב שנקרא בשם ה' ממש לכן וייראו ממך כל עמי הארץ כמו שמצינו מעשה רב בבחיר שבאבות ובזה "ויהי חתת אלהים על כל הערים, וע"ד שביארנו.	

וַיִּקְרָא יַעֲקֹב אֶל בָּנָיו וַיֹּאמֶר הֵאָסְפוּ וְאַגִּידָה לָכֶם אֵת אֲשֶׁר יִקְרָא אֶתְכֶם בְּאַחֲרִית הַיָּמִים 
 (בראשית מט, א).	
"האספו ואגידה לכם את אשר יקרה אתכם באחרית הימים" וכו' הנה רז"ל אמרו דבקש 
 לגלות להם את הקץ ונסלקה ממנו שכינה וכו', ולע"ד י"ל עוד שהיה מייסר אותם והגיד להם כל עניינים ועונשים שהיה באחרית הימים בעולם הבא למי שאינו עושה רצונו של מקום, לכן "התקבצו ושמעו בני יעקב", "שמע בני מוסר אביך"[footnoteRef:750] שיהיו אוחזין מעשה אבותיהם בידיהם, ואמר הקבצו "ושמעו אל ישראל אביכם" שיהיו ישרים ועושים רצון האל הוא אבינו שבשמים, והמפרש ז"ל פירש שרצה לומר שיאספו ויהיו אגודה אחת וכו' יעו"ע, וע"פ דרכם יובן מה שסיים "הקבצו ושמעו בני יעקב" רצה לומר אף שיהיו כסוג יעקב עוקבא, אם יהיו באהבה ואחוה יחשבו כסוג ישראל, "ושמעו אל ישראל אביכם" כמ"ש "חבור עצבים אפרים הנח לו"[footnoteRef:751]. והטעם כיון שיהיו באגודה אחת ונשמעים זה לזה לא ימנע שיש מהם על אחת כמה וכמה עושים רצונו של מקום, וכשמוכיחין לבני דורם יהיו מקבלים דבריהם, והוי כמו מצוה גוררת מצוה שכשמקיימים מצות עשה הא ד"ואהבת לרעך כמוך"[footnoteRef:752] כיון שהם בחבורה אחת ואין ביניהם קנאה ושנאה ממילא רווחא שמעתתא לקבל תוכחה במילי דשמייא, ואפשר דמשום הכי אמר ואהבת לרעך כמוך זה כלל גדול בתורה[footnoteRef:753] וכו'.	 [750:  משלי א, ח.]  [751:  הושע ד, יז.]  [752:  ויקרא יט, יח.]  [753:  ירושלמי נדרים ט, ד.] 



רְאוּבֵן בְּכֹרִי אַתָּה כֹּחִי וְרֵאשִׁית אוֹנִי יֶתֶר שְׂאֵת וְיֶתֶר עָז (בראשית מט, ג).	
"ראובן" וכו' "אז חללת יצועי עלה" אמרו ז"ל אמר יעקב לראובן אני איני מרחקך ואיני 
 מקרבך עד שיבא משה שנאמר בו "ומשה עלה אל האלהים"[footnoteRef:754] מה שדעתו רואה לעשות עושה ע"כ, נראה משום שהאב פסול לדין עד שבא משה רבינו עליו השלום וקירבו שאמר "ואל ימות" בעולם הבא במעשה בלהה כמ"ש ז"ל ודייקו הכא שמילה "עלה" היא יתירה אבל בה תרמוז הא דמשה עלה, גם מנין משה במספר קטן עם ג' אותיות היא כמו עלה במספר קטן[footnoteRef:755].	 [754:  שמות יט, ג.]  [755:  מ (4)+ ש (3) +ה (5)+3=15= ע (7)+ל (3)+ ה (5)] 


דָּן יָדִין עַמּוֹ כְּאַחַד שִׁבְטֵי יִשְׂרָאֵל (בראשית מט, טז).	
"דן ידין עמו" וכו' הקשה בזוהר הקדוש בסדרין דהו"ל לשבטי ישראל, מהו דן ידין עמו 
 ולבתר כאחד שבטי ישראל וכו' ע"ש, ולענ"ד אפשר דהכי קאמר שהוא דן עמו, שהם מהדיוטות מהן רבים עתה כמו הגדולים מאחד המיוחד מראשי שבטי ישראל ומקיים כקטון כגדול תשמעון, אי נמי ע"פ מ"ש "הגד לעמי פשעם אלו" ת"ח וכו', גם אמרו דכי אתי צורבא מדרבנן לדינא לא מזיגנא אבי סודייא עד דהמהפיכנא בזכותיה, והיא גופא קמ"ל הכא שהיה דן עמו אלו ת"ח ומהפך בזכותם דומיא דנשיא בעמך ואחד המיוחד שבישראל והטעם משום שחזקה על חבר וגדולי הדור שאין יוצא תקלה ע"י להכי צריך להפך בזכותם ביתר שאת וגם כדי שלא יתחלל שם שמים בדבר ח"ו.	

מֵאָשֵׁר שְׁמֵנָה לַחְמוֹ וְהוּא יִתֵּן מַעֲדַנֵּי מֶלֶךְ (בראשית מט, כ).	
"מאשר שמנה לחמו" וכו' אמרו ז"ל דאשר עומד בפתחה של גהינם וכל הלומד תקון 
 המשניות בחיים חיותו לא יניח להכניסו לשם, דאותיות שמנה משנה, ואפשר עפ"ז דהיינו שסיים "והוא יתן מעדני מלך" דר"ל שישראל שהם מעדני מלך למלך מלכי המלכים הקב"ה כמ"ש "ישראל אשר בך אתפאר"[footnoteRef:756] יצילם מדינה של גיהנם ויזכם לגן עדן העליון, דבמילת "מעדני" ישנה בכלל עדן שהיא גן אלהים והיינו מעדני מלך של גדול אדוננו, ואפשר דאל זה ג"כ רמז משה רבינו ע"ה בברכתו ולאשר אמר "ברוך מבנים אשר" ור"ל מבנים אלו ישראל שהם בנים למקום שכולם כאחד מברכים אותו, וטעמא טעים שהוא רצוי אחיו ע"ש שהיא מזכה ומרצה לאחיו לכל ישראל עם קרובו לגן עדן ומצילם מדינה של גיהנם וכאמור.	 [756:  ישעיהו מט, ג.] 


בִּנְיָמִין זְאֵב יִטְרָף בַּבֹּקֶר יֹאכַל עַד וְלָעֶרֶב יְחַלֵּק שָׁלָל (בראשית מט, כז).	
רש"י בד"ה בנימין זאב יטרף, נבא על שיהיו עתידין להיות חוטפין להם איש ואשתו בפלגש 
 בגבעה וכו' ע"כ, לכאורה י"ל א"כ אמאי כינה אותם לזאב א' שהוא יחיד כיון שהיו רבים, אך אפשר משום דקיי"ל בדין בח"מ סי' ש"ג זאב א' אינו אונס ב' זאבים אונס, וא"כ ענין שחטפו להם נשים לכאורה י"ל שיכולים לחזור בהם משום דהיה הדבר באונס, וכמש"ה בסוף שופטים[footnoteRef:757] "והיה אם יבואו אבותם ואחיכם לריב אלינו" וכו' ואמטו להכי בכלל הנבואה שנתנבא יעקב אבינו ע"ה ע"ז נקט בלשונו הזהב "זאב יטרף" לומר להם דקושטא קאי שזה החטיפה אינו אונס דומייא דזאב א' דלא הוי אונס דאיתתא בכל דהו ניחא לה, ותחילה באונס וסופו ברצון, וגם כדי שלא ימחה שבט אחד מישראל חס ושלום, ומ"ש שם "וחטפתם לכם איש אשתו" וכו' רמז בזה דעיקר זיווגו של אדם הוא מאת ה', ומה שתקחו בחטיפה היא אשתו העיקרית ומתת אלהים היא ואל תחושו מזה, וגם יש בכלל שלא תאמר כיון שהיא בחטיפה הוי אונס אלא סמי מכאן טענת אונס והיא אשתו בהיתר "ומצא אשה מצא טוב"[footnoteRef:758], גם ר"ל שהכוונה שיקחו מקחם לשם שמים משום מצות פריה ורביה, איש ואשה זכו שם י"ה ביניהם ולהקים שבט אחד מישראל ולא להנאת עצמו ובהכי ה"ל סייעתא דשמיא.	 [757:  פרק כא, כב.]  [758:  משלי יח, כב.] 


וַיְצַו יוֹסֵף אֶת עֲבָדָיו אֶת הָרֹפְאִים לַחֲנֹט אֶת אָבִיו וַיַּחַנְטוּ הָרֹפְאִים אֶת יִשְׂרָאֵל (בראשית נ, ב).	
"ויחנטו הרופאים את ישראל" לכאורה י"ל כיון דמצינו דהוא צוה ויעמוד שישאו אותו 
 בניו ולא בני בניו שהם מבנות כנען, א"כ כל שכן שהרופאים המצריים דלא ניחא ליה שיגעו בו יד וכל שכן בגופו ממש, ואפשר משום דלא סגי בלא הכי בענין החנטה משום דצריך שיקחו אותו אל מערת המכפלה, ולא יש[footnoteRef:759] בני אדם שיודעים החנטה אלא אותם הרופאים אבל בענין שישאו אותו דיש לו על מה לסמוך לבניו, ואין דנין אפשר משאי אפשר ובכה"ג אמדינן דעתיה דיעקב אבינו ע"ה דניחא ליה בהכי וטבא ליה עבדי ליה ויבא הטוב מכל מקום.	 [759:  אין.] 


אָבִי הִשְׁבִּיעַנִי לֵאמֹר הִנֵּה אָנֹכִי מֵת בְּקִבְרִי אֲשֶׁר כָּרִיתִי לִי בְּאֶרֶץ כְּנַעַן שָׁמָּה תִּקְבְּרֵנִי וְעַתָּה 
 אֶעֱלֶה נָּא וְאֶקְבְּרָה אֶת אָבִי וְאָשׁוּבָה (בראשית נ, ה).	
"אבי השביעני" "בקברי אשר כריתי לי" וכו' דייק בכאן החכם המופלא שול"ם כמה"ר 
 רפאל הי"ו הבן יקיר של רב רחומאי הרב המובהק כל שישנו בהפלאה כמהר"ר מרדכי ניסים נר"ו דאמאי בציוויו של יעקב עצמו אמר "אשר קנה אברהם"[footnoteRef:760] וכו' ובדברי יוסף לבית פרעה אמר "בקברי אשר כריתי לי", ותירצתי לו דלפי מ"ש רש"י[footnoteRef:761] בתחילה כפשוטו כמו כי יכרה איש בור א"כ עשה זה לחזק הענין דכך הוא מנהג כולי עלמא דמי שיחפור קבר בחייו שם תהא קבורתו עכ"פ, וגם לפי פירוש הב' שהוא לשון קנייה ג"כ עשה זה לחזק הענין דקנין כספו הוא ולא סגי בלאו הכי, וענין חפירת הקבר אפשר דקים ליה ליוסף בזה ולא שינה גם בעניין הקנייה כיון שהוא ירושת אבות אידי ואידי חד שיעורא נינהו, ובפרט לפי מה שסיים רש"י ועוד מדרשו לשון כרי דגור וכו' א"כ קושטא קאי דהוי קנין גמור והודיע גם זה לפרעה לומר לו שבדמים יקרים לאין חקר עמד עליו ואי אפשר לומר בו ונקה.	 [760:  בַּמְּעָרָה אֲשֶׁר בִּשְׂדֵה הַמַּכְפֵּלָה אֲשֶׁר עַל פְּנֵי מַמְרֵא בְּאֶרֶץ כְּנָעַן אֲשֶׁר קָנָה אַבְרָהָם אֶת הַשָּׂדֶה מֵאֵת עֶפְרֹן הַחִתִּי לַאֲחֻזַּת קָבֶר (בראשית מט, ל).]  [761:  רש"י בד"ה אשר כריתי לי. כִּפְשׁוּטוֹ כְּמוֹ כִּי יִכְרֶה אִישׁ. וּמִדְרָשׁוֹ עוֹד מִתְיַשֵּׁב עַל הַלָּשׁוֹן, כְּמוֹ אֲשֶׁר קָנִיתִי, אָרַ"עֲ כְּשֶׁהָלַכְתִי לִכְרַכֵּי הַיָּם הָיוּ קוֹרִין לִמְכִירָה כִּירָה, וְעוֹד מִדְרָשׁוֹ לְשׁוֹן כְּרִי דָגוּר, שֶׁנָּטַל יַעֲקֹב כָּל כֶּסֶף וְזָהָב שֶׁהֵבִיא מִבֵּית לָבָן וְעָשָׂה אוֹתוֹ כְּרִי וְאָמַר לְעֵשָׂו טֹל זֶה בִּשְׁבִיל חֶלְקְךָ בַּמְּעָרָה.] 


וַיֹּאמֶר פַּרְעֹה עֲלֵה וּקְבֹר אֶת אָבִיךָ כַּאֲשֶׁר הִשְׁבִּיעֶךָ (בראשית נ, ו).	
"יאמר פרעה עלה וקבור את אביך" וכו' לכאורה י"ל שהרי יוסף היה דברו עם בית פרעה 
 ולא עם פרעה עצמו, והטעם משום שאין חבוש מתיר עצמו, ונראה דאה"נ וכשדברו בית פרעה לו אז אמר לו פרעה דמה צריך שתאמר לאחרים והם יאמרו לי עלה וכו', ומילתא זוטרתי היא ביני ולבינך.	

וַיַּעַל עִמּוֹ גַּם רֶכֶב גַּם פָּרָשִׁים וַיְהִי הַמַּחֲנֶה כָּבֵד מְאֹד (בראשית נ, ט).	
"ויהי המחנה כבד מאוד", אפשר דרצה לומר יותר מס' רבוא ע"ד מ"ש ז"ל "ויפרו וירבו 
 מאוד" והפסוק הגיד בשבח ומעלת יוסף הצדיק וגדולתו משום יקרא דחיי וגם משום יקרא דשכבי דיעקב אבינו עליו השלום.	

וַיַּעֲשׂוּ בָנָיו לוֹ כֵּן כַּאֲשֶׁר צִוָּם: וַיִּשְׂאוּ אֹתוֹ בָנָיו אַרְצָה כְּנַעַן וַיִּקְבְּרוּ אֹתוֹ בִּמְעָרַת שְׂדֵה הַמַּכְפֵּלָה 
 אֲשֶׁר קָנָה אַבְרָהָם אֶת הַשָּׂדֶה לַאֲחֻזַּת קֶבֶר מֵאֵת עֶפְרֹן הַחִתִּי עַל פְּנֵי מַמְרֵא (בראשית נ, יב-יג).	
"ויעשו בניו לו כן כאשר צום וישאו אותו בניו" וכו' י"ל דכיון שאמר "וישאו אותו בניו" 
 הא ודאי שעשו "כאשר צום" ורש"י ז"ל הרגיש בזה ופירש מהו כאשר צום ר"ל ולא בני בניו, ועדיין י"ל דבאומרו "וישאו אותו בניו" משמע זה, ולכאורה י"ל משום דלא תאמר דבני בנים הרי הם כבנים וגם בני בניו בכלל אלא בניו דוקא והוא מיתורא דקרא ד"כאשר צום", אבל מלבד זה אפשר לומר דקאי כלפי גבוה שציום השי"ת כבד את אביך מכבדו בחייו ובמותו ובכלל הכיבוד לקיים הצוואות של אב ואם, ומזה ג"כ למדנו דדברי שכיב מרע ככתובים וכמסורים דמי, ומצוה לקיים דברי המת וכל שכן באב ואם, והאי כאשר צום ר"ל למקור המצווה לנו גדול אדונינו בעיקר כיבוד אב ואם.	

וַיִּשְׂאוּ אֹתוֹ בָנָיו אַרְצָה כְּנַעַן וַיִּקְבְּרוּ אֹתוֹ בִּמְעָרַת שְׂדֵה הַמַּכְפֵּלָה אֲשֶׁר קָנָה אַבְרָהָם אֶת הַשָּׂדֶה 
 לַאֲחֻזַּת קֶבֶר מֵאֵת עֶפְרֹן הַחִתִּי עַל פְּנֵי מַמְרֵא (בראשית נ, יג).	
"וישאו אותו בניו" פירש"י ולא בני בניו וכו' ע"כ, נ"ב הקשה הרב ישא ברכה נר"ו שהרי 
 סיים רש"י שבמקום לוי ויוסף ומנשה ואפרים יהיו תחתיהם וא"כ הרי בני בניו היו בכלל הנישאים, ולע"ד דאי מהא לא אירייא דהפה שאסר הוא הפה שהתיר, והם דברים שנאמר בהם חוץ מהני תרי, והחכם המפלא כמה"ר רפאל נר"ו הנזכר לעיל מר הוא דאמר לפי שמצינו שאמר "אפרים ומנשה כראובן ושמעון יהיו לי" א"כ חשיבי בכלל בניו ממש ועכ"פ נתיישב שפיר ומני ומניה תסתיים שמעתתא.	

וַיִּרְאוּ אֲחֵי יוֹסֵף כִּי מֵת אֲבִיהֶם וַיֹּאמְרוּ לוּ יִשְׂטְמֵנוּ יוֹסֵף וְהָשֵׁב יָשִׁיב לָנוּ אֵת כָּל הָרָעָה אֲשֶׁר 
 גָּמַלְנוּ אֹתוֹ (בראשית נ, טו).	
רש"י בד"ה ויראו אחי יוסף כי מת אביהם. מהו ויראו, הכירו במיתתו אצל יוסף, שהיו 
 רגילים לסעוד על שולחנו של יוסף, והיה מקרבן בשביל כבוד אביו, ומשמת יעקב לא קרבן.	
רש"י בד"ה ויראו אחי יוסף וכו', נ"ב כתב הנחלת יעקב דבבראשית רבה א"ר תנחומא 
 וכו'[footnoteRef:762] עד סוף הלשון ע"ש, ולע"ד נראה דאי אפשר לומר דרש"י ז"ל נתכוון לכל זה, שהרי קא מהדר לפרש אקרא ד"ויראו" דהכירו במיתת אביהם על שלא סעדו שוב אצל יוסף וחשדו בו שרוצה לנקום מהם על מה שעבר, ואם כן כל פירוש הוא לפי שיטת סברת אחי יוסף ולא הביא אלא מ"ש בסוף והם לא אמרו כן אלא "לו ישטמנו יוסף" דזהו פירוש דקרא. אבל מ"ש בבראשית רבה בתחילה הוא לפי האמת דקמל"ן דיוסף לשם שמים נתכוון ולא כמו שדנו אותו אחיו, וזה לא הביאו רש"י ולא נכנס בו כלל, דאם איתא דגם לזה נתכוון לא שייך לפרש זה אהאי קרא, דאם כן למה אמר "לו ישטמנו". ומה גם דבהידייא אמר בבראשית רבה דהם לא אמרו כן ולא דנו אותו לכף זכות, וא"כ מוכרח דהאי פירוש שכתב רש"י אהא קרא שהוא דברי אחי יוסף, לא לכך נתכוון אלא כפשט הלשון, וכמו[footnoteRef:763] הבראשית רבה וכמו שיראה הרואה.	 [762:  וזה לשונו בב״ר (ק,ח): אמר רבי תנחומא, הוא לא נתכוון אלא לשם שמים, אמר, לשעבר היה אבא מושיב לי למעלה מיהודה שהוא מלך ולמעלה מראובן שהוא בכור, ועכשיו אינו בדין שאשב למעלה מהן, והן לא אמרו כן, אלא ״לו ישטמנו יוסף״, עד כאן. ואם באנו להשוות דברי הרב עם הב״ר, צריך לומר דהכי קאמר, לשעבר, אע״פ שלא היה כדין לישב בראש, אפילו הכי קיבל על עצמו, משום כבוד אביו שלא היה רוצה לעבור על דברי אביו, ומשמת, לא היה יכול לקרבן מזה הטעם, שהיה נראה לו שאינו כדין לישב למעלה מראובן ויהודה, וכל שכן שאינו לישב למטה מהן, מאחר שיוסף היה מלך במצרים, והמלך שמחל על כבודו אינו מחול (כתובות יז,א), לפיכך לא קירבן“.]  [763:  צ"ל לא כמו הבראשית רבה.] 


כֹּה תֹאמְרוּ לְיוֹסֵף אָנָּא שָׂא נָא פֶּשַׁע אַחֶיךָ וְחַטָּאתָם כִּי רָעָה גְמָלוּךָ וְעַתָּה שָׂא נָא לְפֶשַׁע עַבְדֵי 
 אֱלֹהֵי אָבִיךָ וַיֵּבְךְּ יוֹסֵף בְּדַבְּרָם אֵלָיו (בראשית נ, יז).	
"אנא שא נא" וכו' "ועתה שא נא" וכו', אפשר דבכאן רמז מאי דקיי"ל דהמבקש מחילה 
 שיעורו בג' פעמים ומכאן ואילך לא יהיה המוחל אכזרי, וא"כ משום הכי אומר הכא ג"פ "נא", ואין נא אלא לשון בקשת מחילה ובכן ועתה צריך עכ"פ למחול כדי שלא יהיה בסוג אכזרי חס ושלום, וגם ועתה בהצטרפות כבוד בית אבא שמכבדו בחייו ובמותו גם יש בכלל באומר "ועתה" דאין "ועתה" אלא תשובה שעשו תשובה גמורה כמ"ש קודם "אבל אשמים אנחנו על אחינו"[footnoteRef:764] וכו' ומודים דרבנן היינו שבחייהו וא"כ עכ"פ "שא נא" ולא סגי בלא"ה ואמר "ויבך יוסף בדברם אליו" ר"ל דאין צריך ג' פעמים דלגבי דידיה בחד סגיא, וגם אפשר דר"ל דמה צריך ע"י אחרים דביני וביניכם מה היא, ולכן "וילכו גם אחיו" בלא אמצעי ואמר להם "אל תיראו" ר"ל משום שעשו תשובה והסכים לדבריהם ואמר "כי התחת אלהים אני" ר"ל כמו שהשי"ת מקבל לבניו תשובה כן אני והלכתי בדרכיו, גם יש בכלל אומרו התחת אלהים שציוני בכיבוד אבא.	 [764:  בראשית מב, כא.] 



זוהר הקדוש פרשת ויחי	
[bookmark: _Hlk180096097]אמרו בזוהר הקדוש פרשת ויחי בסדרין בדף רי"ז[footnoteRef:765] דִּכְתִיב, "אַךְ בְּצֶלֶם יִתְהַלֶּךְ אִישׁ"[footnoteRef:766], כָּל 
 זִמְנָא דְּצוּלְמָא דְּבַר נָשׁ לָא יִתְעֲבַר מִנֵּיהּ איש וכו' ע"ש[footnoteRef:767], י"ל לפי"ז אמאי אמרו לו "אך" דאכים ורקים מיעוטים, וגם מה קשר שאמר אח"כ "אך הבל יהמיון יצבור ולא ידע מי אוספם", ולע"ד אפשר דלפי הך דרשא הכי קאמר קרא "אך בצלם" ר"ל דבשעה שמתמעט הצלם ולא אנהיר ליה כמקדם כמו הא דבי יצחק "יתהלך איש" ר"ל דזה סימן שילך האדם לבית עולמו, לכן יזכור תמיד יום המיתה ויחשוב שעה"ז הבל הבלים ד"יצבור ולא ידע מי אוספם" כמו שפירש"י[footnoteRef:768] דאף שצבר הגורן ולא נשאר כי אם להאסף הביתה לא ידע מי אוספם לבית, אם הוא או אחר, לכן חכם לב יקח מצוות וסיים "ועתה מה קויתי ה' " וכו' דאין "ועתה" אלא תשובה כמ"ש ישוב היום שמא ימות למחר והבא ליטהר מסייעין אותו.	 [765:  עמוד ב'.]  [766:  תהלים לט, ז.]  [767:  רַבִּי יִצְחָק הָיָה יוֹשֵׁב יוֹם אֶחָד עַל פִּתְחוֹ שֶׁל רַבִּי יְהוּדָה וְהָיָה עָצוּב. יָצָא רַבִּי יְהוּדָה וּמָצָא אוֹתוֹ בַּשַּׁעַר שֶׁלּוֹ שֶׁהָיָה יוֹשֵׁב וְעָצוּב. אָמַר לוֹ, מַה יּוֹם זֶה מִשְּׁאָר יָמִים? אָמַר לוֹ, בָּאתִי אֵלֶיךְ לְבַקֵּשׁ מִמְּךְ שְׁלֹשָׁה דְבָרִים. אֶחָד - שֶׁכַּאֲשֶׁר תֹּאמַר דִּבְרֵי תוֹרָה וְתַזְכִּיר מֵאוֹתָם דְּבָרִים שֶׁאֲנִי אָמַרְתִּי, שֶׁתֹּאמַר אוֹתָם בִּשְׁמִי, כְּדֵי לְהַזְכִּיר אֶת שְׁמִי. וְאֶחָד - שֶׁתְּזַכֶּה אֶת יוֹסֵף בְּנִי בַּתּוֹרָה. וְאֶחָד - שֶׁתֵּלֵךְ לְקִבְרִי כָּל שִׁבְעַת הַיָּמִים וּתְבַקֵּשׁ בַּקָּשָׁתְךְ עָלַי. אָמַר לוֹ, מִנַּיִן לְךְ? אָמַר לוֹ, הֲרֵי נִשְׁמָתִי מִסְתַּלֶּקֶת מִמֶּנִּי בְּכָל לַיְלָה, וְלֹא מְאִירָה לִי בַּחֲלוֹם כְּמוֹ שֶׁהָיְתָה בַּתְּחִלָּה. וְעוֹד, שֶׁכַּאֲשֶׁר אֲנִי מִתְפַּלֵּל וּמַגִּיעַ לְשׁוֹמֵעַ תְּפִלָּה, אֲנִי מַשְׁגִּיחַ בְּצַלְמִי שֶׁבַּכֹּתֶל וְלֹא רוֹאֶה אוֹתוֹ, וְאָמַרְתִּי, הוֹאִיל וְהַצֶּלֶם הָעֳבַר וְלֹא נִרְאֶה, שֶׁהֲרֵי הַכָּרוֹז יוֹצֵא וּמַכְרִיז, שֶׁכָּתוּב (תהלים לט) אַךְ בְּצֶלֶם יִתְהַלֵּךְ אִישׁ - כָּל זְמַן שֶׁצֶּלֶם הָאָדָם לֹא יַעֲבֹר מִמֶּנּוּ, יִתְהַלֵּךְ אִישׁ וְרוּחוֹ עוֹמֶדֶת בְּתוֹכוֹ. כְּשֶׁהָעֳבַר צֶלֶם הָאָדָם וְלֹא נִרְאֶה, אָז הוּא מָעֳבָר מֵהָעוֹלָם הַזֶּה (זוהר מתורגם).]  [768:  אינו יודע מי אספם לבית שמא לפני האסיף ימות.] 

עוד אמרו שם ואי זכי לסלקא יתיר וכו' "אז תתענג על ה' "[footnoteRef:769] על ה' דייקא וכו' ע"כ, נראה 
 דתכיות ד"ק ע"פ מ"ש גבי דוד המלך ע"ה לי מלך עלי מלך, ופירש במדרש אגדה דר"ל ע"ד "צדיק מושל ביראת אלהים"[footnoteRef:770] וגם הכא הכוונה שיזכה אף שהקב"ה גוזר הוא מבטל, וע"ז "תתענג על ה' " וכבן היחיד המתחטא על אביו ואין לך עונג גדול מזה, וע"ז סיימו דעליו נאמר "כי גדול מעל שמים חסדך"[footnoteRef:771] מעל שמים דייקא ע"ד לי מלך, עוד אמרו שם על פסוק "ויישם בארון במצרים"[footnoteRef:772] דאף דנפק נשמתיה ברשו[footnoteRef:773] אחרא אתקשר בשכינה הה"ד ויישם בארון לעילא ולתתא בגין דהוה צדיק וכו' ע"ש, נראה דדי קל[footnoteRef:774] דהכי הל"ל אחר "ויחנטו אותו" 'ויקברו אותו' ופשיטא דעשו לו ארון כשאר המלכים וגם מילת "במצרים" יתירא דפשיטא שבמצרים היה, לכן פירש דה"ק דאף דנפק נשמתיה ברשו[footnoteRef:775] אחרא בחו"ל ובפרט במצרים שמלאה גילולים אפ"ה ויישם בארון שהיא במספר קטן טוב[footnoteRef:776], ואין טוב אלא הקב"ה ואתקשר בשכינה בגין דהוה צדיק וקיים, מ"ש "בארון" התורה שהוא טוב וגם נראה דדייק הא דלעילא לתתא מב' יודין שיש במילת "ויישם" ובעיקר הכתוב דויישם בארון אפשר דשם רמז מ"ש במדרש דכשהעלו אותו בני ישראל היו נושאים ארונו עם ארון התורה והיו אומות העולם אומרים מה טיבן לב' ארונות אלו, אמרו להם א' התורה ואחד של מת, אמרו להם וכי כבודו של מת לילך עם התורה, אמרו להם קיים זה מ"ש בזה ע"ש, והיינו דרמז הכא ויישם בארון ע"ש יציאתו שזכה ששמו אותו ונשאוהו בהדי ארון התורה, וזכה להיות סמוכים מן התורה ומילת במצרים ר"ל ביציאתו ממצרים.	 [769:  ישעיהו נח, יד.]  [770:  שמואל ב' כג, ג.]  [771:  תהלים קח, ה.]  [772:  בראשית נ, כו.]  [773:  צ"ל ברשות.]  [774:  צ"ל דדיק.]  [775:  צ"ל ברשות.]  [776:  ב(2)+א(1)+ר(2)+ו(6)+ן(5)+1(צ"ל הכולל)=17=ט(9)+ו(6)+ב(2).] 

עוד שם אמר אדהכי אם סלק מלאך המות ואמר לית קופטרא דטיפס[footnoteRef:777] באתר דרשב"י 
 שכיח[footnoteRef:778] ומזה אפשר דז"ש דוד המלך ע"ה בשמואל ב' כ"ג[footnoteRef:779] "מושל באדם זה" הקב"ה אשר בידו נפש כל חי וכו', וזימנין "צדיק מושל ביראת אלהים" על מדת הדין ומלאך המות כשיבא בשליחות השי"ת, צדיק כגון רשב"י מושל עליו, ואמר גוזרנא דלא ליעול להכא וגם בנו ר"א אומי אומאה דלא ליעול, ואפשר לומר דזש"ה "פרי צדיק עץ חיים"[footnoteRef:780] שמי שהוא צדיק ועוסק בתורה שהיא עץ חיים בכלל הפירות הטובים שלו ש"לוקח נפשות חכם" ר"ל שיקח אותם מן מלאך המות ולא יניחו לשלוט עליהם דומיא דרשב"י ובנו, גם יש בכלל דזימנין "לוקח נפשות, ממש ע"ד מה שאמרו נתן עיניו בו ועשאו גל של עצמות[footnoteRef:781], גם יש בכלל למ"ש אם יש חולה בתוך ביתו ילך אצל חכם שנאמר "חמת מלך מלאכי מות ואיש חכם יכפרנה"[footnoteRef:782] והיינו אומרו לוקח נפשות חכם שע"י תפילתם יצילם מהחולי וגם אפילו ממיתה עצמה וכמש"ל, ובפסוק דחמת מלך וכו' יובן ג"כ לפי עניננו דה"ק כשיעלה חמת מלכו של עולם שלוח ישלח למלאך המות שיטול נשמתו אבל החכם השלם אית ביה רבותא שיקח הנפשות מיד מלאך המות ומצילם אפי' ממיתה עצמה וכמו רשב"י ובנו, ואפשר דרמז במילת "ואיש" הכי ואלעזר ושמעון יוחאי יכפרנה וכאמור גם אפשר דה"ק דהחכם טורח ולוקח תורה ומעשים טובים שהם לנפשו ולא יטרח בהנאת הגוף אלא במה שהוא לוקח עמו לעה"ב, וכמש"ה "חכם לב יקח מצוות"[footnoteRef:783] ואמר פרי צדיק על שאוכל מפירות בעה"ז דתלמוד תורה כנגד כולם, עוד י"ל דהכוונה שהחכם ע"י שמזכה הרבים בלימוד התורה והמצות בזה יקח כל אותם הנפשות של בני אדם לעה"ב, גם י"ל ע"ד מה שאמר רשב"י לאותו עשיר שנשתתף עם ר"י בן פזי ואח"כ הדר ביה ר"י בן פזי והעשיר לא רצה לחזור ואמר לו רשב"י לההוא גברא אתה רוצה עה"ב אני אקח אותך עמי ולפ"ז רמז באומרו ולוקח נפשות חכם והיינו רבותיה דמשתבח ביה קרא.	 [777:  אֵין גְּזַר דִּין בְּמָקוֹם שֶׁמָּצוּי רַבִּי שִׁמְעוֹן בַּר יוֹחַאי.]  [778:  הָלְכוּ לְרַבִּי שִׁמְעוֹן, מְצָאוּהוּ שֶׁהָיָה יוֹשֵׁב וְעוֹסֵק בַּתּוֹרָה. זָקַף עֵינָיו רַבִּי שִׁמְעוֹן וְרָאָה אֶת רַבִּי יִצְחָק, וְרָאָה אֶת מַלְאַךְ הַמָּוֶת שֶׁרָץ לְפָנָיו וְרוֹקֵד לְפָנָיו. קָם רַבִּי שִׁמְעוֹן, וְאָחַז בְּיַד רַבִּי יִצְחָק. אָמַר, גּוֹזְרַנִי שֶׁמִּי שֶׁרָגִיל לְהִכָּנֵס - יִכָּנֵס, וּמִי שֶׁלֹּא רָגִיל לְהִכָּנֵס - לֹא יִכָּנֵס. נִכְנְסוּ רַבִּי יִצְחָק וְרַבִּי יְהוּדָה, קָשַׁר אֶת מַלְאַךְ הַמָּוֶת בַּחוּץ. הִתְבּוֹנֵן רַבִּי שִׁמְעוֹן, וְרָאָה שֶׁעַד עַכְשָׁו טֶרֶם הִגִּיעַ זְמַן, שֶׁהֲרֵי עַד שְׁמֹנֶה שָׁעוֹת שֶׁל הַיּוֹם הָיָה זְמַן. הוֹשִׁיבוֹ לִפְנֵי רַבִּי שִׁמְעוֹן וְהָיָה מְלַמְּדוֹ בַּתּוֹרָה. אָמַר רַבִּי שִׁמְעוֹן לְרַבִּי אֶלְעָזָר בְּנוֹ, שֵׁב עַל הַפֶּתַח, וּמַה [ומי] שֶּׁתִּרְאֶה אַל תְּדַבֵּר עִמּוֹ. אִם יִרְצֶה לְהִכָּנֵס לְכָאן, תַּשְׁבִּיעַ אוֹתוֹ שְׁבוּעָה שֶׁלֹּא יִכָּנֵס. אָמַר רַבִּי שִׁמְעוֹן לְרַבִּי יִצְחָק, רָאִיתָ אֶת דְּמוּת אָבִיךְ הַיּוֹם אוֹ לֹא? שֶׁהֲרֵי שָׁנִינוּ, בְּשָׁעָה שֶׁאָדָם מִסְתַּלֵּק מִן הָעוֹלָם, אָבִיו וּקְרוֹבָיו נִמְצָאִים שָׁם, וְרוֹאֶה אוֹתָם וְנוֹדָע לָהֶם, וְכָל אוֹתָם שֶׁיִּהְיֶה מְדוֹרוֹ עִמָּם שֶׁבְּאוֹתוֹ עוֹלָם בְּדַרְגָּה אַחַת, כֻּלָּם מִתְכַּנְּסִים וְנִמְצָאִים עִמּוֹ, וְהוֹלְכִים עִם נִשְׁמָתוֹ עַד הַמָּקוֹם שֶׁתִּשְׁרֶה בִמְקוֹמָהּ. אָמַר, עַד עַכְשָׁו לֹא רָאִיתִי. בֵּין כָּךְ רָאָה רַבִּי אֶלְעָזָר שֶׁהָיָה מִסְתַּלֵּק מַלְאַךְ הַמָּוֶת, וְאָמַר, אֵין גְּזַר דִּין בְּמָקוֹם שֶׁמָּצוּי רַבִּי שִׁמְעוֹן בַּר יוֹחַאי. אָמַר רַבִּי שִׁמְעוֹן לְרַבִּי אֶלְעָזָר בְּנוֹ, תִּכָּנֵס לְכָאן וֶאֱחֹז בְּרַבִּי יִצְחָק, שֶׁהֲרֵי רָאִיתִי בוֹ שֶׁהוּא פּוֹחֵד. נִכְנַס רַבִּי אֶלְעָזָר וְאָחַז בּוֹ, וְרַבִּי שִׁמְעוֹן הֶחֱזִיר פָּנָיו וְלָמַד תּוֹרָה (זוהר מתורגם).]  [779:  פסוק ג]  [780:  משלי יא, ל.]  [781:  ברכות נח ע"א.]  [782:  משלי טז, יד.]  [783:  משלי י, ח.] 

עוד אמרו שם ארבי שמעון לרבי אלעזר בריה תוב אפתחא ומה דתחמי לא תשתעי בהדיה 
 וכו' ע"ש, ולמדנו בזה דאם האדם יפגע במשחית לא ידבר עמו מטוב ועד רע דאפשר שה"ל היזק ויפה שתיקה לחכם ומי לנו גדול מרבי אלעזר שציווהו אביו ע"ז וקל וחומר לשאר בני אדם.	

וְעַתָּה אַל תִּירָאוּ אָנֹכִי אֲכַלְכֵּל אֶתְכֶם וְאֶת טַפְּכֶם וַיְנַחֵם אוֹתָם וַיְדַבֵּר עַל לִבָּם (בראשית נ, כא).	
רש"י בד"ה וידבר על לבם. דברים המתקבלים על הלב, עד שלא ירדתם לכאן, היו מרננים 
 עלי שאני עבד, ועל ידיכם נודע שאני בן חורין, ואני הורג אתכם מה הבריות אומרות, כת של בחורים ראה, ונשתבח בהם, ואמר אחי הם ולבסוף הרג אותם, יש לך אח שהורג את אחיו. דבר אחר, עשרה נרות לא יכלו לכבות נר אחד.	
נחלת יעקב בסוף הפרק בד"ה דבר אחר[footnoteRef:784], עשרה נרות לא יוכלו לכבות[footnoteRef:785]. לא אבין, הלא 
 זהו מה שפירש לעיל על ״כי התחת אלהים אני" עכ"ל. נ"ב ולע"ד נאמר דלא אירייא מידי דהכי קאמר בתחילה פירוש "וידבר על ליבם" דברים המתיישבים על לבם שעל ידם נודע שהוא בן חורין וכו', וא"כ ע"י שהוה ליה הנאה מהם מוכרח הדבר שלא ירע להם ואף שיש לו יכולת, ולפי הדבר אחר[footnoteRef:786] סבירא ליה דמ"ש "וידבר על לבם" היינו כלפי מ"ש "התחת אלהים אני" ועניינו הוא דאף שלא הוה ליה הנאה מזה, והייתי רוצה להרע לכם איני יכול, די' נרות לא יוכלו וכו', והכל בידי שמים, וע"ד שאמר קרא[footnoteRef:787] "הן ה' יעזור לי מי ירשיעני" וזהו עצמו "וידבר על לבם". ומ"ש 'דבר אחר' וכו' הוא לאפיק פירוש אחר ובא לומר דמה שפירש במילה "התחת אלהים אני" היא גופה מה שסיים וינחם אותם וכאמור.	 [784:  ברש"י בד"ה וידבר על לבם.]  [785:  נר אחד.]  [786:  עשרה נרות לא יוכלו לכבות נר אחד וכו'.]  [787:  ישעיהו נ, ט.] 



וַיַּשְׁבַּע יוֹסֵף אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר פָּקֹד יִפְקֹד אֱלֹהִים אֶתְכֶם וְהַעֲלִתֶם אֶת עַצְמֹתַי מִזֶּה 
 (בראשית נ, כה).	
"וישבע יוסף את בני ישראל לאמר" וכו' י"ל מה בא לרבות בהאי "את", וגם מאי "לאמר" 
 ונראה ע"פ מ"ש רש"י בפרשת בשלח בפירוש כי השבע השביע[footnoteRef:788], השביעם שישביעוהו לבניהם וכו' ע"ש, ובזה אתי שפיר שריבה בהאי "את" להשביע לבניהם וגם לאמר שיאמר לאחרים ואפשר דמזה הוציאו רז"ל שדרשו כן בכפל דהשבע השביע וגם ממה שסיים שם את בני ישראל לאמר וכאמור.	 [788:  רש"י בד"ה השבע השביע. השביעם שישביעו לבניהם, ולמה לא השביע בניו שישאוהו לארץ כנען מיד, כמו שהשביע יעקב, אמר יוסף, אני שליט הייתי במצרים והיה ספוק בידי לעשות, אבל בני לא יניחום מצרים לעשות, לכך השביעם לכשיגאלו ויצאו משם, שישאוהו (מכילתא פי"ח). (שמות יג,יח).] 


תנא ושייר 		

	פני    פרשת וזאת הברכה   המים          	

	
[bookmark: שילה16]פרשת שמות
וְאֵלֶּה שְׁמוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הַבָּאִים מִצְרָיְמָה אֵת יַעֲקֹב אִישׁ וּבֵיתוֹ בָּאוּ (שמות א, א).	
"ואלה שמות בני ישראל" וכו', נראה דהו'[footnoteRef:789] אומר להוסיף לומר שזה מניין אחר אע"פ 
 שמנאן בחייהן חזר ומנאן במיתתן להודיע חיבתן וכו', וע"ד מה שכתב רש"י והיא גופה רמז בתוספת הוא"ו ואפשר להסכיל זה בכוונת רש"י גופיה[footnoteRef:790].	 [789:  אות ו'.]  [790:  וכ"כ גם שפתי חכמים.] 


וַיָּקָם מֶלֶךְ חָדָשׁ עַל מִצְרָיִם אֲשֶׁר לֹא יָדַע אֶת יוֹסֵף (שמות א, ח).	
רש"י בד"ה ויקם מלך חדש רב ושמואל חד אמר חדש ממש וכו' ע"כ, נ"ב הנה בפרקי רבי 
 אליעזר אמר שיוסף הצדיק מלך מ' שנה עם פרעה הא' ואחר שמת פרעה מלך לבדו עוד מ' שנה ע"ש, וא"כ הרי זה מסייע למאן דאמר חדש ממש.	

הָבָה נִּתְחַכְּמָה לוֹ פֶּן יִרְבֶּה וְהָיָה כִּי תִקְרֶאנָה מִלְחָמָה וְנוֹסַף גַּם הוּא עַל שׂנְאֵינוּ וְנִלְחַם בָּנוּ 
 וְעָלָה מִן הָאָרֶץ (שמות א, י).	
[א] רש"י בד"ה ועלה מן הארץ, על כרחנו ורבותינו דרשו וכו' ע"כ, ולע"ד אפשר לפרש 
 דקאי כנגד עם בני ישראל עצמם דע"י שיתרבו ביתר שאת יעלה מן הארץ ושוב לא יהיו עבדים וכמו שהיה בשבט אפרים שהיו רבים וגיבורים ועלו קודם הזמן.	
[ב] רא"ם בד"ה ועלה מן הארץ וכו' עיין מה שהביא טענת הרמב"ן[footnoteRef:791] ודחאה, וכתב דאין זה אמת[footnoteRef:792]. והנחלת יעקב כתב דלי נראה משה אמת ותורתו אמת וכו' ע"ש[footnoteRef:793]. ולע"ד דהעיקר כדברי הרא"ם ואי משום דנקט "עלה" לא אירייא דמה בכך לפעמים יאמר הכתוב לשון הליכה וזימנין לשון עליה והכל אחד. וגם איכא לשון עליה דאינה לשון מלחמה, ולאו כלל הוא.	 [791:  כאילו כתב ועלינו מן הארץ והם יירשוה. לשון רבינו שלמה. ואם כפירוש הרב היה אומר ''ועלה על הארץ'', כי כן הלשון בלוחמים: עלה נבוכדנצר מלך בבל (מלכים ב' כ''ד א'), על כל ערי יהודה הבצורות וילכדם, ויתפשם (מ''ב יח יג), עלה רצין מלך ארם ירושלם למלחמה (ישעיה ז א). ואולי יאמר ועלה עלינו מן הארץ אשר הוא יושב בה, ירמוז לארץ גושן.]  [792:  נראה מדבריו (רמב"ן) אין האמת כן, כי אם היה פירוש הרב (רמב"ן) כאשר חשב היה ראוי לומר 'ועלה על הארץ ונלחם בנו' העלייה עליהם היא תחילה ואח"כ המלחמות, והפסוקים שהביא הוא בעצמו לטעון על דברי הרב יוכיחו על זה כי בתחילה אמר "עלה נבוכדנצר" ואח"כ אמר "וילכדם", וכן אמר "עלה רצין" ואח"כ "למלחמה" וכו'.]  [793:  ולי נראה, משה אמת ותורתו אמת, כי לא רצה לפרש כפירוש הרא״ם, משום דקשיא ליה דהול״ל ׳וילך מן הארץ׳, כי כן לשון הכתוב ״וילך אל ארץ מפני יעקב אחיו״ (בראשית לו,ו), ומדקאמר ״ועלה״ ש״מ שהוא לשון מלחמה, ועל כן הקשה ‘על הארץ׳  מיבעי ליה, וע״ז תירץ דלעולם איכא למימר, כוונת הרב שיעלה מהארץ הזאת אל ארץ כנען, והא דאמר לשון ״ועלה״ ולא ׳וילך׳, משום דמי שיוצא מן הגלות או מן השעבוד שייך בו לומר לשון עליה, כמו ״אשר העלנו מצרים״, ושאר הראיות שהביא.] 

ומה שרוצה לפרש בתירוץ הרמב"ן הרואה יראה דאין זה במשמע דבר קודשו כלל דהא 
 קאמר ואולי יאמר 'ועלה עלינו' וכו'[footnoteRef:794] והיינו דרוצה לאפ' במושלם דפירש הכתוב דיעלה עליהם למלחמה, והכי קאמר ועלה עלינו מן הארץ שיושב בה היא ארץ גושן ולבא לא"מ[footnoteRef:795] להלחם בנו, והוי דומייא דהנך קראי שהביא. זהו מ"ש בדרך אולי לפרש כוונת רש"י. ולפי דברי הנחלת יעקב הוי העיקר חסר וגם לא שייך למילה 'ועלה' עלינו. אך אמנה נכון הדבר בכוונת הרמב"ן כמו שהבין הגאון, ולכן כתב ע"ד שאין זה אמת ופירוש דברי רש"י על נכון וכמו שיראה הרואה.	 [794:  ואולי יאמר ועלה עלינו מן הארץ אשר הוא יושב בה, ירמוז לארץ גושן.]  [795:  לארץ מצרים.] 


וְכַאֲשֶׁר יְעַנּוּ אֹתוֹ כֵּן יִרְבֶּה וְכֵן יִפְרֹץ וַיָּקֻצוּ מִפְּנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (שמות א, יב).	
רש"י בד"ה וכאשר יענו אותו. בכל מה שהם נותנין לב לענות, כן לב הקב"ה להרבות 
 ולהפריץ. רש"י בד"ה ויקצו. קצו בחייהם. ורבותינו דרשו, כקוצים היו בעיניהם.	
[א] רש"י בד"ה וכאשר יענו אתו וכו' ע"כ, נ"ב כתב הרא"ם הוצרך לפרש כן וכו' עד שלא 
 יצא לפועל מה שהיה במחשבתם ע"ש. ונראה פשוט דכוונת הרא"ם דהכי קאמר שכל מה שהיו מענין וחושבים בלבם שע"י זה הם מתמעטים שכן דרך המקבל העינוי שאינו פרה ורבה כל כך. כן היה לב השי"ת להרבות והיינו רביתיה שאף שהיו מקבלים העינוי הקשה כל כך היה הקב"ה נותן ליעף כח והיו מולידים ו' בכרס א' או יותר למאן דאמר ובהכי הוא ליה ב' שוים דהיתה מעשה ממש בעינוי ובריבוי[footnoteRef:796]. ומ"ש שלא יצא לפועל מה שהיה במחשבתם היינו מה שחשבו שע"י העינוי הם מתמעטים כדכתיב "פן ירבה" "הבה נתחכמה לו" בזה לא נתקיימה מחשבתם, ומעשה לסתור דרוח הקודש אומרת כן ירבה וכו'. 	 [796:  כלומר ככל שהעינוי גבר הריבוי גבר.] 

ובזה תשובה מוצאת למ"ש הנחלת יעקב ע"ד הרא"ם דלא נהירא דהא היו יולדות ו' בכרס 
 אחד עכ"ל[footnoteRef:797]. והנך רואה דע"פ מ"ש אין כאן קושיה כלל דמ"ש הרא"ם דאי אפשר למקבל העינוי לפרות ולרבות היינו ע"פ טבע, אבל גדול אדונינו היה עושה נפלאות והיא גופה קמ"ל רש"י במה שהוסיף כך 'לב הקב"ה להרבות' ובא לאפוקי דלא תאמר כפשט דעל ידי העינוי נמשך פריה ורביה, דאדרבה איפכא מסתברא אבל לפי פרש"י ניחא שפיר ותימה על הנחלת יעקב במה שהקשה קושיה זו. 	 [797:  כתב הרא״ם: הוצרך לפרש כן, משום דאי אפשר שיהיה המקבל העינוי פרה ורבה וכו' עכ״ל. ולא נהירא, דהא היו יולדות ששה בכרס אחד.] 

ועפ"ז יתורץ ג"כ מה שסיים והקשה הרא"ם אך קשה למה לא פירש וכו' ושמא י"ל וכו' 
 ע"ש[footnoteRef:798], והנך רואה דעל פי האמור אתי שפיר דאה"נ כוונת רש"י בזה היתה דהיו מענין אותן בפועל ומ"ש 'לב' דהיינו מחשבה קאי על מה שחשבו שבעבור זה הם מתמעטים דלא אהנו מעשיהם ומחשבה מועלת, ואל תשיבני דמהאי קושיה שהקשה בסופא נראה לכאורה דאין כוונתו בתחילה ד"ק כמ"ש אנן בעניותין דכל הדיקדוק שלו בזה דהוה ליה לומר בהדייא שהיו מענין אותו ולא לומר נותנין לב על זה אמר ושמא דנמשך אחר התלמוד וכו', אבל בעיקר הכוונה פשיטא שהוא כדאמרן דאם לא כן תעלה קושיית הנחלת יעקב וכו', ועכ"פ לע"ד אינו מוכרח כל כך לומר הא דשמא י"ל וכו' דפשיטא דהאי לב דנקט גבי המצרים עי" בענין מחשבה דמיעוט הפריה והרביה, אבל העינוי היה בפועל גדול והדבר מוכרח מעצמו והנחלת יעקב כתב ע"ד הרא"ם דלדבריו נשארה הקושיה על הש"ס וכו', ול"נ וכו' ע"ש, ולע"ד קשה דהרי כתיב קודם זה "וישימו עליו שרי מיסים למען ענותו" וכו' ואם כן הרי כבר התחילו ועינו אותם עינוי קשה כל כך שהיו מניחים בניהם במקום הלבנים לפי דרשת ז"ל והיאך כתב הרב דאף דעדיין לא עינו ומוכרח דגבי העינוי היה בפועל גדול, והדרא דיקדוק הרא"ם לדוכתא דהוה ליה למימר כל מה שהיו מענין הא אין עליך לומר אלא כמש"ל.	 [798:  אך קשה למה לא פירש גבי "וכאשר יענו אותו" כל מה שהיו מענים אותו כמו שפירש גבי "פן ירבה" כן רבה וכן פורץ, שפירושו כן היה רבה וכן היה פורץ, ושמא י"ל פרש"י ז"ל נמשך אחר התלמוד שהקשו גבי "כן ירבה וכן יפרוץ" כן רבו וכן פרצו מיבעי למימר, ולא גבי "וכאשר יענו אותו" ענו מיבעי ליה. רוח הקדש אומרת כן ירבה. בסוטה ובשמות רבה וכו'.] 

[ב] נחלת יעקב בד"ה ורבותינו דרשו כקוצים היי בעיניהם וכו'[footnoteRef:799]. נ"ב עיין מ"ש ע"ד בספרי הקטן ויקרא יצחק בפרשת בלק בס"ד.	 [799:  שמו״ר (א,יא) ופ״ק דסוטה (יא,א), ופירש רש״י שם: היה דומה להן כאילו עיניהם מליאים קוצים בראותם את ישראל פרים ורבים, ע״כ. פירוש לפירושו, כשהמצרי רואה את ישראל פרה ורבה היה לו צער וכאב כאילו נתחב הקוץ בעינו של מצרי. והרא״ם שכתב בשם פירוש רש״י, גירסא אחרת היתה לו, שכתב ׳כאילו עיניהם וגופם׳ וכו׳, משמע דקאי אישראל, ולא נהירא, ובשמו״ר אין הכרע גמור.] 


וַתִּירֶאןָ הַמְיַלְּדֹת אֶת הָאֱלֹהִים וְלֹא עָשׂוּ כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר אֲלֵיהֶן מֶלֶךְ מִצְרָיִם וַתְּחַיֶּיןָ אֶת הַיְלָדִים 
 (שמות א, יז).	
רש"י בד"ה ותחיין את הילדים, מספקות להם מים ומזון ע"כ. נ"ב הקשה הרב אור החיים 
 צריך לדעת בפירוש דלמה לא עשו זה מקודם[footnoteRef:800], ותירץ דקמ"ל שהיו עושים זה מקודם וגם השתא מלבד שלא המיתום לא פסקו מהטבתם וכו' ע"ש, ולע"ד אינו מוכרח כל כך דהשתא היו מחיים הילדים ומחביאים אותם כדי שלא יראו מצרים ומשום הכי צריך לספק להם מים ומזון. אבל מקודם אין צריך לזה שהיו מילדים ומניחים אותם אצל אמותיהם ויונקים כדרך כל הארץ, ומה צורך להספיק להם ופשוט.	 [800:  לספק להם מים ומזון.] 

[bookmark: שילה92][ב] רש"י בד"ה ותחיין, מספקות להם מזון ע"כ, נ"ב כתב הרב עמר נקא קשה מנא לן וי"ל 
 דלא צ"ל ותחיין את הילדים ע"ש[footnoteRef:801], ולא ידעתי מה חידוש היה בבית מדרשו של רב שת"ע הוא בסוטה[footnoteRef:802].	 [801:  ותחיין מספקות להן מזון, קשה מנא לו י"ל שרואה דבר זה מייתור המקרא שאחר שכתב ולא עשו כאשר דבר אליהן מלך מצרים לא היה צריך לכתוב ותחיין את הילדים אלא להשמיענו דבר חדש שהיו מספקות להם מזון מוסף על מה שלא היו ממיתות אותן (עמר נקא).]  [802:  דף יא ע"ב.] 


וַיִּקְרָא מֶלֶךְ מִצְרַיִם לַמְיַלְּדֹת וַיֹּאמֶר לָהֶן מַדּוּעַ עֲשִׂיתֶן הַדָּבָר הַזֶּה וַתְּחַיֶּיןָ אֶת הַיְלָדִים (שמות 
 א, יח).	
"ויקרא מלך מצרים למילדות" וכו' "ותאמרנה המילדות אל פרעה כי לא כנשים" וכו' 
 י"ל אמאי בתחילה אמר "מלך" והדר המיילות לא אמרו מלך, ואפשר דבתחילה אמר להם דהיאך עברו על דברי המלך, והם השיבו לו דכשהוא להעביר על דת לאו מלכא הוא, ובפרט שגם בני נח נצטוו על שפיכות דמים, וכמ"ש חנניא מישאל ועזריה למלכא נבוכדנצר "לא חשחין אנחנא"[footnoteRef:803] וכו' ופירשו ז"ל שאמרו לו אם אינו להעביר ע"ד[footnoteRef:804] הוא מלכא, אבל לענין זה הוא נבוכדנצר בלא שם ומלכות[footnoteRef:805], וגם הכא המילדות אמרו לו הכי, וסיימו "לא כנשים המצריות" וכו' הוא ע"פ מ"ש דהנשים צדקניות לא היו בפתקא של חוה והמצריות שאינם יראי שמים חבלי יולדה יבאו להם ביתר שאת ומוכרחים בביאת המילדות, אבל העבריות שלא יש להם חבלי לידה "כי חיות הנה" ר"ל צדקניות כמו "בן איש חי"[footnoteRef:806] וכמ"ש ז"ל שישראל במצרים היו גדורים בעריות ואחת היתה ופירסמה הכתוב, ולכן בטרם תבוא המילדת ילדו כמשחל ביניתא מחלבא ואתה אמרת וראיתן על האבנים וליכא, וא"כ אית לן ב' טעמים לשבח על שלא עשינו גזרתך ודא אהנייא להו "וייטב אלהים למילדות", ומזה אפשר לומר דזה שאמר הכתוב "אבן מאסו הבונים"[footnoteRef:807] ר"ל המילדות שהם חכמים גדולים שבונים העולם בחכמה שלהן במה שמולידים ובונים העולם בחכמתם, "מאסו" גזרת פרעה במה שגזר וראיתן על האבנים, ודא אהנייא להו ש"היו לראש פנה, "וייטב אלהים להם ויעש להם" בתי כהונה ולויה שכהן עולה לראש ואחריו לוי וזהו "לראש פנה", ויוכבד זכתה לבתי כהונה ולויה ומלכות ממרים, "ומאת ה' היתה זאת" שה"ל סייעתא דשמיא שהמלך הסכים לדבריהם ולא הענישם, "והיא נפלאת בעינינו" "וזה היום עשה ה' נגילה ונשמחה בו" שעל ידיהם "וירב העם ויעצמו מאד" שמלבד שלא המיתום היו מספיקים להם מים ומזון כמ"ש "ותחיינה את הילדים" וע"י זה יום שמחה לישראל שריבוי אוכלוסים השלים המניין, וזהו שסיים "אנא ה' הושיעה נא" שהושיענו מצרינו ממצרים הרעים, גם יש בכלל דקא בעי "כימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות"[footnoteRef:808] להושיענו מגלות אחרון ומ"ה אנו כופלים פסוק זה וגם "אנא ה' הצליחה נא": א' על גאולת מצרים וא' בגאולה בתרייתא בעגלא ובזמן קריב אכי"ר.	 [803:  דניאל ג, טז.]  [804:  על דת.]  [805:  רש"י בד"ה למלכא נבוכדנצר. למה הוזכר שמו אלא כך אמרו לו אם לקבל עלינו גזירתך לתת מסין וארנוניות וגולגליות אתה מלך עלינו אם לכפור בהקב''ה נבוכדנצר שפל אנשים בעינינו ובזוי עם אתה : לא חשחין אנחנא. לא חוששין אנו על זאת ליטול עצה מה להשיבך כי המענה מוכן ושגור בפינו.]  [806:  שמואל ב' כג, כ.]  [807:  תהלים קיח, כב.]  [808:  מיכה ז, טו.] 


וַיֵּיטֶב אֱלֹהִים לַמְיַלְּדֹת וַיִּרֶב הָעָם וַיַּעַצְמוּ מְאֹד (שמות א, כ).	
"וייטב אלהים למילדות וירב העם", וכו', אפשר דבכלל הטובה שהיטיב להם דע"י "וירב 
 העם מאד" ה"ל ריוח רב בשכר הלידה ומשום הכי סמך הא ד"וירב העם" עם הטבה דמילדות.	

וַיֵּלֶךְ אִישׁ מִבֵּית לֵוִי וַיִּקַּח אֶת בַּת לֵוִי (שמות ב, א).	
[bookmark: שילה66][bookmark: שילה65]"וילך איש מבית לוי" ע"כ הנה בש"ס אמר ויחזיר מיבעי ליה אלא שעשה בה ליקוחין[footnoteRef:809] 
 כו', והרב חומת אנך ז"ל כתב שהקשה הא' אמאי לא פריך כן במ"ש "ויוסף אברהם ויקח אשה" וכו' ותירץ מה שתירץ ע"ש. ולע"ד אפשר דהתם לפי שאמר ויוסף אברהם הוי כאלו אמר ויחזיר שהוסיף ליקח אותה והחזירה, אבל הכא לפי שאמר ויקח בלבד משום הכי לפיכך שנראה לקיחה חדשה.		 [809:  וילך איש מבית לוי להיכן הלך אמר רב יהודה בר זבינא שהלך בעצת בתו תנא עמרם גדול הדור היה כיון (שראה שאמר) פרעה הרשע כל הבן הילוד היאורה תשליכוהו אמר לשוא אנו עמלין עמד וגירש את אשתו עמדו כולן וגירשו את נשותיהן, אמרה לו בתו אבא קשה גזירתך יותר משל פרעה שפרעה לא גזר אלא על הזכרים ואתה גזרת על הזכרים ועל הנקיבות פרעה לא גזר אלא בעוה''ז ואתה בעוה''ז ולעוה''ב פרעה הרשע ספק מתקיימת גזירתו ספק אינה מתקיימת אתה צדיק בודאי שגזירתך מתקיימת שנאמר (איוב כב-כח) "ותגזר אומר ויקם לך". עמד והחזיר את אשתו עמדו כולן והחזירו את נשותיהן, ויקח ויחזור מיבעי ליה, א''ר יהודה בר זבינא שעשה לו מעשה ליקוחין הושיבה באפריון ואהרן ומרים מרקדין לפניה ומלאכי השרת (תהילים קיג-ט) "אם הבנים שמחה" (סוטה יב ע"א).] 


וַיִּפֶן כֹּה וָכֹה וַיַּרְא כִּי אֵין אִישׁ וַיַּךְ אֶת הַמִּצְרִי וַיִּטְמְנֵהוּ בַּחוֹל (שמות ב, יב).	
רא"ם בד"ה ויפן כה וכה, דצפה ברוח הקודש דלא נפקא מינא א"מ וכו' ע"ש, נ"ב עיין 
 בדברי הנחלת יעקב[footnoteRef:810] ומ"ש ע"ד קדשו בספרי הקטן זרע יצחק ביקרא דחיי בדף ס"ו וס"ז באורך בס"ד.	 [810:  והקשה הרא״ם, מאי שנא מכל שאר מחוייבי מיתה שאין משגיחין על העתידין לצאת מהן, וכן הרגו את עיר שכם ולא השגיחו בהם אם יוצא מהם זרע כשר אם לאו, עד כאן. ולי נראה דשאני מחוייבי מיתת ב״ד התורה גזרה להמיתו, ואם היו משגיחין על העתיד לצאת ממנו לא יהרג אדם מישראל לעולם, דמסתמא אין לך אדם מישראל שלא יצא ממנו צדיק אחד עד סוף כל זרעו. ועוד, והלא התורה לא ניתנה לנביאים דוקא, שידעו ברוח הקדש שעליהם אם עתיד לצאת ממנו תוחלת של צדיקים או לא, אלא התורה צוותה להרוג המחוייב, בהדי כבשי דרחמנא למה לן, והצדיק שהיה ראוי לצאת ממנו יוציא הקב״ה מאיש אחר, מאחר שהוא צוה להרוג את זה, וכמו שתירצו בכיוצא בזה פרק החולץ (יבמות נ,א) ימי כתיב ׳מחזקיה׳, ״לבית דוד״ כתיב, אי מחזקיה אי מאינש אחרינא, ע״כ. וגדולה מזו אמרו פ״ק דערכין (ז,א): האשה שיצאה ליהרג אין ממתינין לה עד שתלד, ע״כ, וכן פנחס הרג לזמרי ולא חש לזרעו אם עתיד צדיק לצאת ממנו או לא, לפי שהתורה אמרה הבועל ארמית קנאין פוגעין בו. אבל להרוג בידי שמים את מי שאינו חייב מיתה בב״ד, כגון הכא שהרגו בשם המפורש, ודאי אם עתיד צדיק לצאת ממנו אסור להרגו, וכל כי האי לא אמרינן שהקב״ה יוציא את הצדיק מאיש אחר, ועוד, דלא ניחא להקב״ה להרוג אדם בידי שמים, ולכן בדבר קל שיש לו זכות כגון שעתיד צדיק לצאת ממנו אין להרגו, וכיוצא בזה כתבו התוספות פ״ק דברכות (ז,א) גבי ההוא צדוקי דהוה בשבבותיה דריב״ל, וכן אלישע הרג את הילדים בשם המפורש כדכתיב ״ויקללם בשם ה׳״ (מ״ב ב,כד), וכן אברהם ניצול בידי שמים״, וכן עמון ומואב מיקרי מיתתן בידי שמים, דהא לא עלתה על דעתו של משה לעשות עמהן מלחמה אלא בשביל הק״ו שהש״ית צוה ״צרור את המדינים״.] 


וַיֹּאמֶר מִי שָׂמְךָ לְאִישׁ שַׂר וְשֹׁפֵט עָלֵינוּ הַלְהָרְגֵנִי אַתָּה אֹמֵר כַּאֲשֶׁר הָרַגְתָּ אֶת הַמִּצְרִי וַיִּירָא 
 מֹשֶׁה וַיֹּאמַר אָכֵן נוֹדַע הַדָּבָר (שמות ב, יד).	
רש"י בד"ה הלהרגני אתה אומר. מכאן אנו למדים שהרגו בשם המפורש.	
רא"ם בד"ה שהרגו בשם המפורש, בשמות רבה אמרו[footnoteRef:811] וכו' ע"פ הלהרגני, ולע"ד נראה 
 ליישב לקושייה ראשונה דמה שהוכרחו רז"ל לומר שהרג המצרי בשם, דאם תאמר דכוונת הכתוב דהריגת הרשע בשם והמצרי הריגה כדרך כל הארץ, תיקשי לן אם כן כיון שראה אותו רשע שהרג למצרי בידים מנא לן השתא שרוצה להורגו בשם ולא כמו המצרי, דאי אמר בשלמא שראה בעיניו דהריגת המצרי לאו בידים היתה אלא בשם, שפיר שסבר רוצה להורגו גם כן הכי, אבל בלאו הכי קשה אשר על כן הוכרחו לומר הכי דמה שסיים "כאשר הרגת" דהריגת המצרי היתה בשם, ומילים "אתה אומר" קאי על ב'[footnoteRef:812], דלכולם בש"ם יקרא[footnoteRef:813], אבל בלאו "אתה אומר" לא הוה משמע ענין השם כלל. ולענין קושייה ב' נראה פשוט דמ"ש "אתה אומר" אין הכוונה שכבר אמר גם כן עליו, אלא רוצה לומר עתה, אבל אכתי לא הוציא מד"ק. ונראה דזה בכלל בתירוץ הרא"ם שפירש דהכי קאמר הלהרגני אתה מבקש במאמרך, ובזה בא לתרץ גם לקושיית ג' דלפי האמת לא התחיל לומר ה' (שם המפורש) עד שבקשה[footnoteRef:814] למה שתק וכו', אבל לכאורה עדיין תיקשי לן כיון דכל כח הקושיה דכדי שלא ילך למוסרו, הוה ליה להורגו, אם כן לא שני לן בן אם התחיל להזכיר ה' (שם המפורש) או לא, דאף דלא התחיל יאמר אותו תכף ומיד ויהרגהו.	 [811:  בשמות רבה אמרו 'הלהרגני אתה מבקש' אין כתיב כאן, אלא "אתה אומר" מכאן אתה למד שהרגו בשם המפורש שהוא באמירה, אבל לא ידעתי איך הוציאו ממילת 'אתה אומר' ולא אמר 'אתה מבקש' שהרג את המצרי בשם המפורש, שהרי לא למדנו מזה אלא שהיה רוצה להרוג את הרשע בשם המפורש לא שהרג את המצרי בשם המפורש, דבמצרי אינו כתיב בו אמירה אלא הריגה (קושיה ראשונה), ועוד אם פירוש "אתה אומר" הוא שהיה מזכיר עליו (על הרשע) שם המפורש להרגו איך ניצל ולא מת, והלא כבר הוציא את שם המופרש מפיו כמובן מ"אתה אומר" (קושיה שניה), ועוד כשאמר לו "כאשר הרגת את המצרי" והבין מדבריו שכבר נודע הדבר ופחד כדכתיב "ויירא משה" למה שתק מזכירת שם המפורש שהיה מזכיר עליו, אדרבה היה לו להתחזק אי להרגו כדי שלא ילך למסורו (קושיה שלישית) ושמא י"ל דמדהוה ליה למימר 'להרגני אתה מבקש' וקאמר "אתה אומר" דהקשה (הרשע) הלהרגני אתה מבקש במאמריך כמו שאמרת והרגת את המצרי והוא מקרא קצר. ואין לתמוה מי הגיד לאותו רשע שהרגו בשם המפורש כיון שלא פעל בו שום מעשה בידים דאיכא למימר שמכיון שראה שטמנו בחול ולא ראה שעשה בו שום מעשה בידים שפט בשכלו שבשם המפורש הרגו.]  [812:  על הרשע.]  [813:  לשון מליצה.]  [814:  שהרשע ביקש למוסרו.] 

ואפשר לתרץ משום דאותו רשע לא אמר בפיו בהידייא שרוצה למוסרו וגם לא התרה בו 
 והעיז פניו, ועוד דילמא נפקא מינא זרעא מעלייא דאותו המצרי לא הרגו עד שראה שאין איש עתיד לצאת ממנו. ושוב ראיתי להנחלת יעקב שהרגיש במ"ש וסיים בה דמ"ש אתה אומר לא קאי אאמירת הזכרת ה' וכו' ע"ש[footnoteRef:815], והרואה יראה שזה דוחק גדול להבין פירוש זה ומילים "אתה אומר" לא משמע הכי, ועוד האריך שם בסוף ד"ק ומכל מקום לפי מ"ש בשמות רבה וכו' ע"ש, והנך רואה לפי מ"ש אתי שפיר אף לפירוש המילים שאמר נודיע עליך וכו'[footnoteRef:816]. משום שלא התרה בו, ואם תרצה לומר שהמוסר לא בעי התראה או יתרה בו תכף ומיד, ואם יעיז פניו יהרגנו מיד שם או נימא משום דילמא נפקא מינא זרע מעליא וכמ"ש.	 [815:  דודאי עדיין לא הזכיר עליו שם המפורש, ולא היה בדעתו להזכיר עליו, דמשום הרמת יד וגם משום המחלוקת אין דמו מסור בידו להמיתו לא בידים ולא ע״י שם, וכ״ש שעדיין לא ראה אם תוחלת של צדיקים תצא ממנו, ואין לך מחלוקת כמחלוקתו של קרח ואפ״ה לא המיתם ע״י הזכרת השם, ודקאמר ״אתה אומר״, לא קאי אאמירת הזכרת השם אלא אאמירת ״למה תכה רעך״, והכי פירושו, וכי בשביל להרגני אתה אומר אלי ״למה תכה רעך״, כדי להכעיסני ולהרגיזני עד שאתריס נגדך ויהיה דמי מסוד בידך, כי אתה מועד להמית ״כאשר הרגת את המצרי״. ועדיין הול״ל ׳אתה מבקש׳ וממילא נדע דקאי אאמירת ״למה תכה דעך״, דהא לא ביקש לעשות לו שום מעשה והכאה, אלא ש״מ דלכך אמר לשון ״אומר״ לפי שהיה מתיירא שלא ימיתנו ברוח פיו, וא״כ קשה מנין ידע אותו רשע שיש כח להמית בהזכרת שם המפורש, ושמשה יודע להזכירו ולהמית, אלא ודאי לפי שראה שהרג את המצרי בהזכרת שם המפורש.]  [816:  ומ״מ לפי מ״ש בשמות רבה (א,ל) שאמרו ׳נודיע עליך מה שעשית למצרי׳, קשה, למה לא הרגו, וי״ל, שחשב ודאג שאם יהרוג גם את זה כ״ש שיודיעו עליו חבריו ומיודעיו (נחלת יעקב).] 


וַיִּשְׁמַע פַּרְעֹה אֶת הַדָּבָר הַזֶּה וַיְבַקֵּשׁ לַהֲרֹג אֶת מֹשֶׁה וַיִּבְרַח מֹשֶׁה מִפְּנֵי פַרְעֹה וַיֵּשֶׁב בְּאֶרֶץ 
 מִדְיָן וַיֵּשֶׁב עַל הַבְּאֵר (שמות ב, טו).	
רש"י בד"ה ויבקש להרוג את משה, מסרו לקוסטינר ולא שלטה בו החרב וכו' ע"כ, נ"ב 
 נראה דדייק רש"י דלכאורה לא היה נ"ל הא ד"ויבקש להרוג את משה" שכיון ששמע פרעה פשיטא שהיה רוצה להרגו ומשום הכי "ויברח משה" או דדייק דהוה ליה למימר 'ויבקש את משה' ששלח לחפש אחריו כדי שיראה מה יהיה בדינו ולא להרגו מיד, לכן פירש דקושטא קאי שנפל בידו ורצה להרגו אלא שלא שלט בו החרב, וא"ת א"כ למה ברח וי"ל שלא רצה לסמוך כל שעה על הנס. וגם דשמא לאו כל שעתא ושעתא יתרחיש ניסא.	

 וַתֵּלֶד בֵּן וַיִּקְרָא אֶת שְׁמוֹ גֵּרְשֹׁם כִּי אָמַר גֵּר הָיִיתִי בְּאֶרֶץ נָכְרִיָּה (שמות ב, כב).	
"ויקרא שמו גרשום" וכו' לכאורה י"ל אמאי לא הזכיר ג"כ שם הב'[footnoteRef:817] כמ"ש בפרשת יתרו[footnoteRef:818] 
 ואין לומר שלא נולד שם, שהרי כתיב "ויקח משה את אשתו ואת בניו"[footnoteRef:819] וכו', וא"ת משום שלא יקרא השם[footnoteRef:820] אלא עם המילה ואכתי לא נימול, א"כ בעת שמלה אותו אמו ה"ל להזכיר השם והטעם, גם י"ל ד'גר הייתי' הוא קודם ההצלה מ'חרב פרעה' והוה ליה לקרות שם הא' אליעזר והב' גרשום[footnoteRef:821], גם י"ל דגם בארץ מצרים היה גר כמ"ש "כי גרים הייתם בארץ מצרים"[footnoteRef:822], גם אמאי כתיב גרשם חסר ו', לכן נראה דהקושיות מתרצים לחבריהם דקושטא קאי דפירוש "גר הייתי, הוא בארץ מצרים, ושם הב' לא יוכל להזכירו אז הוא וטעמו להדייא כדי שלא ישמע הדבר לפרעה שאכתי עבדי פרעה אנן, אבל בפרשת יתרו שכבר יצאו מן השיעבוד אמר השם והטעם לעיני הכל ששוב לא יירא ולא יחת, ומ"ש "גרשם" חסר ר"ל על עיקר גרות דארץ מצרים, ולעיני הבריות יפרש דקאי על ארץ מדין וזיל הכא קמדחי לה וכו' וגם אף אם ישמע זה למלך פרעה לא יש הקפדה כל כך, ואגב ראיתי בחידושים המודפסים סביבות החומשים של דפוס וינצייא הישן שהקשו שה"ל לקרותו גר הייתי, ותירץ שמשה היה לוי ולא משועבד בגלות מצרים אבל היה גר במדין ע"כ, ושותיה דמר לא ידענא דאטו שם גרות הוא מורה על השיעבוד אלא סתם אדם שהוא חוץ מעירו ובני ביתו קרוי גר ואף שלא יהיה בשום שיעבוד, וגם דאדרבה שבמדין שנשא שם אשה והוליד בנים לא חשיב גר כיון שביתו ובניו עמו וקבע שם דירתו כמה שנים, עוד כתב שם א"נ שהמצריים היו גרים ג"כ, כמ"ש רש"י בפסוק "ואת העם העביר"[footnoteRef:823], אבל במדין אני גר שם ע"כ, וגם זה אינו מובן דהאמת שכתב רש"י שם להסיר חרפה מעל ישראל שלא יהיו קורין אותם גולין, אבל לא כתב דלא חשיב בסוג גרים אלא אידי ואידי חד שיעורא נינהו, וגם קרא כתיב "כי גרים הייתם בארץ מצרים" וגם כתיב "לא תתעב מצרי כי גר היית בארצו"[footnoteRef:824], ודייק רש"י שם שכתב שלא יהיו קורין אותם גולין ור"ל דשם גרות לא ימנע מהם והכתובין מוכיחין דקרי להו להמצריים בארצו ולישראל עמו גרים דעכ"פ הם בארץ לא להם כמ"ש לאברהם אבינו ע"ה "כי גר יהיה זרעך בארץ לא להם"[footnoteRef:825] ומה שעשה יוסף הצדיק "ואת העם העביר" וכו' כדי להקל החרפה מעל ישראל, שאם יאמרו אתם גולין מארצכם מארץ כנען, יאמרו להם גם את גליתם מאתר לאתר אף שאינו דומה בדומה ממש זהו שנ"ל לפי דברי רש"י כי היכי דלא תיקשי מהפסוקים, ומ"ש "גר הייתי בארץ נכריה" ולא הספיק בגר הייתי בסתם נראה דר"ל בארץ שעובדים שם ע"ז ע"ד "אלהי נכר הארץ"[footnoteRef:826] ושם סטרא אחרא דמה לי הכא במדין ומה לי בארץ מצרים מלאים גילולים, דיתרו כומר לע"ז היה ומשום הכי היה מצטער, אבל אילו היה בארץ שאינן עובדים ע"ז לא היה נאנח כ"כ, גם יש בכלל דאף שאני יושב בערים במלאים גילולים עד כה עזרני ה' ולא למדתי ממעשיהם וגם לקחתי מהם צפורה שהיא נשמה קדושה וטהורה וגם ילדה בן צדיק ובזה קאזיל ומודה ומשבח לאלהא דשמיא.	 [817:  הבן השני אליעזר.]  [818:  "וְאֵת שְׁנֵי בָנֶיהָ אֲשֶׁר שֵׁם הָאֶחָד גֵּרְשֹׁם כִּי אָמַר גֵּר הָיִיתִי בְּאֶרֶץ נָכְרִיָּה: וְשֵׁם הָאֶחָד אֱלִיעֶזֶר כִּי אֱלֹהֵי אָבִי בְּעֶזְרִי וַיַּצִּלֵנִי מֵחֶרֶב פַּרְעֹה" (שמות יח, ג-ד).]  [819:  שמות ד, כ.]  [820:  של התינוק.]  [821:  כי ההצלחה מחרב פרעה קדמה לארץ נכריה.]  [822:  דברים י, יט.]  [823:  רש"י (בראשית מז, כא), יוסף, מעיר לעיר, לזכרון שאין להם עוד חלק בארץ, והושיב של עיר זו בחברתה. ולא הוצרך הכתוב לכתוב זאת, אלא להודיעך שבחו של יוסף, שנתכוין להסיר חרפה מעל אחיו, שלא יהיו קורין אותם גולים (חולין ס:).]  [824:  דברים כג, ח.]  [825:  בראשית טו, יג.]  [826:  דברים לא, טז.] 


וַיִּקַּח מֹשֶׁה אֶת אִשְׁתּוֹ וְאֶת בָּנָיו וַיַּרְכִּבֵם עַל הַחֲמֹר וַיָּשָׁב אַרְצָה מִצְרָיִם וַיִּקַּח מֹשֶׁה אֶת מַטֵּה 
 הָאֱלֹהִים בְּיָדוֹ (שמות ד, כ).	
רש"י בד"ה וישב ארצה מצרים ויקח משה את מטה. אין מוקדם ומאוחר מדוקדקים במקרא.	
רש"י בד"ה וישב ארצה מצרים וכו', נ"ב עיין מ"ש הרא"ם[footnoteRef:827] ומ"ש שם[footnoteRef:828] אנן בעניותין בדף 
 יב ע"א.	 [827:  שמאמר ״ויקח משה את מטה האלהים בידו״ הוא קודם ״ויקח משה את אשתו וגו׳ וישב ארצה מצרים״ וכו׳. והקשה על זה: לימא ״ויקח״ וכבר לקח לך וכו'.]  [828:  בספרי הקטן זרע יצחק.] 


וַיְהִי בַדֶּרֶךְ בַּמָּלוֹן וַיִּפְגְּשֵׁהוּ יְהֹוָה וַיְבַקֵּשׁ הֲמִיתוֹ (שמות ד, כד).	
רש"י בד"ה ויבקש המיתו. למשה, לפי שלא מל את אליעזר בנו, ועל שנתרשל נענש עונש 
 מיתה. תניא אמר רבי יוסי ח"ו לא נתרשל, אלא אמר, אמול ואצא לדרך, סכנה היא לתינוק עד שלשה ימים, אמול ואשהה שלשה ימים, הקב"ה צוני לך שוב מצרים, ומפני מה נענש מיתה, לפי שנתעסק במלון תחלה במסכת נדרים (לא:), והיה המלאך נעשה כמין נחש, ובולעו מראשו ועד יריכיו, וחוזר ובולעו מרגליו ועד אותו מקום, הבינה צפורה שבשביל המילה הוא.	
רא"ם בד"ה ומפני מה נענש שנתעסק במלון תחילה וכו', ותימה וכו' ע"ש[footnoteRef:829], נ"ב עיין 
 מ"ש בספרי הקטן זרע יצחק בפרשת לך לך באורך בס"ד.	 [829:  ותימה דמהכא משמע שכוונתו היתה למול את בנו מיד אחר עסק המלון, ואפ"ה נענש מפני שהקדים עסק המלון לעסק המילה, ומרישא דברייתא דקתני חס ושלום לא נתרשל וכו' משמע שהיתה כוונתו שלא למול אותו אלא לאחר שילך למצרים, וקשיא רישא אסיפא, ושמא י"ל דהכי קאמר אחר שלא היה אפשר שימול קודם שילך במצרים דבין כך ובין כך יש מכשול בדבר למה נענש על שלא מל, והשיב ואמר מפני שנתעסק במלון תחילה וכבר היה קרוב למצרים ויכול היה למול ולהביאו למצרים בלא סכנה, ובשביל שנתעסק במלון תחילה והניח המילה שתהיה באחרונה בלכתו למצרים נענש וכו'.] 


[bookmark: שילה17]פרשת וארא	
וַיְדַבֵּר אֱלֹהִים אֶל מֹשֶׁה וַיֹּאמֶר אֵלָיו אֲנִי יְהוָֹה (שמות ו, ב).	
[א] "וידבר אלהים אל משה ויאמר אליו אני ה' " ע"כ, רז"ל אמרו שדבר אתו משפט וכו' 
 ועפי"ז נראה דמשום שבתחילה אמר דיבור קשה וגם במדת אלהים שהוא דין לכן אח"כ אמר "ויאמר" שהוא לשון רכה וגם בשם הוי"ה ברוך הוא ורחמים גמורים וכדי שלא יהיה נרתע כל כך שיתף עמו רחמים וע"ד שאמר "ביום עשות ה' אלהים"[footnoteRef:830] וכו'.	 [830:  בראשית ב, ד.] 


וַיְדַבֵּר מֹשֶׁה לִפְנֵי יְהוָֹה לֵאמֹר הֵן בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֹא שָׁמְעוּ אֵלַי וְאֵיךְ יִשְׁמָעֵנִי פַרְעֹה וַאֲנִי עֲרַל 
 שְׂפָתָיִם (שמות ו, יב).	
"וידבר משה" וכו' "ואיך ישמעני פרעה ואני ערל שפתים", נראה דתכיות ד"ק הכי משום 
 דדרך המלך לשלוח שליח שהוא שלם בגופו ואיש דברים, ואני ערל שפתיים ואיני ראוי לעלות על שלחן מלכים ובפרט למלך מלכי המלכים הקב"ה "ואיך ישמעני פרעה" שהוא עושה עצמו ע"ז והוא מסוג שאומר על "נעשה אדם"[footnoteRef:831] שיש ב' רשויות והם מסוג גאה וגאון ולא סבירא ליה הא דלימדה תורה דרך ארץ וכו' דבמקום שאתה מוצא גדולתו וכו', ולפי"ז משתמש במאני תבירי אלא ה' מלך גאות לבש ולכן לא יאמין שאתה הוא שעשית שליח לאיש כמוני, וע"פ האמור בעניין נאמר דזש"ה "תועבת ה' כל גבה לב"[footnoteRef:832] ור"ל משום דהגבה לב משמע ליה דיש ב' רשויות חס ושלום, ולכן חשיב תועבת ה' ועליו נאמר "לא תביא תועבה אל ביתך"[footnoteRef:833] וכו', ורחימא דנפשאי א"ח טוב וחסד החכם המופלא סי' מרדכי אלחייך הי"ו פירש לפסוק דידן דה"ק דכיון שאני ערל שפתיים משום כשהייתי קטן ולקחתי כתר מלכות מראשו וניסו אותי בענין המרגליות והאש וכו', א"כ אפוא עתה יזכור לי עוונות ולא ישמע אלי ואדרבה יש חשש להרגני חס ושלום, ולפ"ז מב' צדדים לא ישמעני פרעה וע"פ האמור אפשר דז"ש ג"כ בפרשת שמות בעת שנגלה אליו השי"ת ואמר לו ואשלחך וכו' אמר מי אנכי ור"ל ג"כ הכי כיון שאני ערל שפתיים ומאני תבירי והוא פרעה שעושה עצמו ע"ז לא שייך בי השליחות וגם יש אחריות שלא יזכור גירסא דינקותא ויהרגני, ואמר לו השי"ת כי אהיה עמך דבמקום גדולתו וכו' וגם של"ת ולא תחת מפרעה כי "ה' שומרך"[footnoteRef:834].	 [831:  בראשית א, כו. ראה רש"י שם.]  [832:  משלי  טז, ה.]  [833:  דברים ז, כו.]  [834:  תהלים קכא, ה.] 


וַאֲנִי אַקְשֶׁה אֶת לֵב פַּרְעֹה וְהִרְבֵּיתִי אֶת אֹתֹתַי וְאֶת מוֹפְתַי בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם (שמות ז, ג).	
רש"י בד"ה ואני אקשה. מאחר שהרשיע והתריס כנגדי, וגלוי לפני שאין נחת רוח באומות 
 עובדי אלילים, לתת לב שלם לשוב, טוב לי שיתקשה לבו, למען הרבות בו אותותי ותכירו את גבורותי, וכן מדתו של הקדוש ב"ה, מביא פורענות על האומות עובדי אלילים, כדי שישמעו ישראל וייראו, שנאמר הכרתי גוים נשמו פנותם וגו' (צפניה ג, ו.), אמרתי אך תיראי אותי תקחי מוסר (שם ז.), ואף על פי כן בחמש מכות הראשונות לא נאמר ויחזק ה' את לב פרעה, אלא ויחזק לב פרעה. (ועיין ברא"ם שגורס כאן דבור המתחיל בלכתך לשוב עד שמתים בידך, וכדלעיל בפרשת שמות בפסוק בלכתך לשוב ע"ש):	
רא"ם בד"ה מאחר שהרשיע והתריס כנגדי וכו'[footnoteRef:835], נ"ב עיין מ"ש שם[footnoteRef:836] בע"ב.	 [835:  מאחר שהרשיע והתריס כנגדי וגלוי לפני שאין נחת רוח באומות לתת לב שלם לשוב, טוב לו שיתקשה לבו למען הרבות בו אותותי ותכירו אתם גבורתי, כי אל יקשה עליך אחר שהשם הקשה את רוחו מה חטא פרעה ליסרו, כי מאחר שהרשיע והתריס כנגד הבורא יתברך ועשה עצמו אלוה כדכתיב לי יאורי ואני עשיתיני, וגלוי לפניו יתברך שלא ישוב להכיר את בוראו, אלא שמפני כובד המכות, ירך לבו לשלוח את העם ולא לעשות רצון בוראו, לפיכך הקשה השם יתברך את לבו שלא ירך  לבו מהמכות ולא ילאה מהם לשלוח את העם, מכיון שאין השילוח ההוא כדי לעשות רצון בוראו, וכשלא ירך לבו ולא ילאה לשלח את העם יהיה סבה שירבה את אותותיו ואת מופתיו ויכירו ישראל את גבורתו יתברך, ופירוש והרבתי את אותותי ואת מופתי בו בתוך ארץ מצרים, שיראו אותם המצרים ויכירו כל ישראל היושבים שם את גבורתי וכו'.]  [836:  בזרע יצחק.] 


וַיַּרְא פַּרְעֹה כִּי הָיְתָה הָרְוָחָה וְהַכְבֵּד אֶת לִבּוֹ וְלֹא שָׁמַע אֲלֵהֶם כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָֹה (שמות ח, יא).	
רש"י בד"ה כאשר דיבר ה', והיכן דיבר וכו', נ"כ עיין מ"ש בספרי הקטן זרע יצחק בפרשת 
 וארא דף ה ע"ב וגם ע"ד הנחלת יעקב[footnoteRef:837].	 [837:  ותימה בעיני, למה לא פירש כן במופת המטה (ז,יג) ובמכת הדם (ז,כב) שגם שם נאמר ״ולא שמע אליהם״. אבל בשמות רבה (י,ו) אמרו: והיכן דיבר, ״ואני ידעתי כי לא יתן אתכם מלך מצרים להלוך״ (ג,יט), ע״כ, ולפי״ז אפשר לפרש דקאי על ״והכבד את לבו״, ר״ל, אע״פ שהבטיח לשלחם אפ״ה ״והכבד את לבו״, וחזר מדיבורו, וכמו שאמר שם (בשמו״ר) ״וירא פרעה כי היתה הרוחה״ - כן דרך הרשעים וכו׳, וע״ז שואל ׳והיכן דיבר׳ שיחזור לקלקולו, ומשיב, ״ואני ידעתי כי לא יתן אתכם מלך מצרים להלוך״, ור״ל, אע״פ שיבטיח לשלחם אפ״ה ״לא יתן להלוך״, וזה נכון יותר.] 


וְהִפְלֵיתִי בַיּוֹם הַהוּא אֶת אֶרֶץ גֹּשֶׁן אֲשֶׁר עַמִּי עֹמֵד עָלֶיהָ לְבִלְתִּי הֱיוֹת שָׁם עָרֹב לְמַעַן תֵּדַע כִּי 
 אֲנִי יְהֹוָה בְּקֶרֶב הָאָרֶץ (שמות ח, יח).	
"והפליתי ביום ההוא" וכו' "לבלתי היות שם ערוב" וכו' ע"כ, לכאורה י"ל אמאי במכות 
 הקודמים לא אמר והפליתי וכו', ונראה ע"פ מ"ש רז"ל[footnoteRef:838] ראויים היו ישראל ללקות במכת ערוב אלא שלקו המצריים במקומם ע"כ, וא"כ כיון שהיו ישראל ראויים ללקות במכה זו לא תאמר שלפחות ילקו עמהם ג"כ אלא "והפליתי", ועיקר מה שהיו ראויים ללקות במכת ערוב אפשר לומר קצת טעם משום שאמרו ז"ל שתוקף השיעבוד היה ע"י שנתערבו עם המצריים ולמדו להיות צרי עין כמותם וא"כ בדין עירובא היה ראוי ללקות במכת ערוב, ושמא גרים[footnoteRef:839] לולא ה' שהיה לנו שלקו המצרים במקומם, ומזה אפשר לומר דזש"ה במזמור ק'[footnoteRef:840] "ויתערבו בגויים וילמדו מעשיהם" ר"ל שהיו צרי עין ומזה חשיב "ויעבדו את עצביהם"[footnoteRef:841] שהמעלים עין מן הצדקה כעובד ע"ז[footnoteRef:842], וגם "ויהיו להם למוקש" שה"ל תוקף השיעבוד ומוקש וצער גדול ע"י זה זאת, ועוד "ויזבחו בניהם ובנותיהם לשדים וישפכו דם נקי בניהם" וכו' מידי דהוי שע"י מצות הצדקה יחיו הבנים כמ"ש[footnoteRef:843] האומר סלע זו לצדקה בשביל שיחיה בני הרי זה צדיק גמור, ומכלל הן אתה שומע לאו ח"ו, דמשום שהיו צרי עין גרמו לסטרא אחרא שישלטו בבנים וישפכו דם נקי, גם יש בכלל שגרמו בכלל קושי שיעבוד שהיו שוחטים הבנים ולוקחים דמם כשנצטרע פרעה משום "אשר זבחו" וכו', שהיו צרי עין דה"ל כעובדי ע"ז לכן "ותחנף הארץ בדמים" של הבנים והבנות שהיה רוחץ בדמיהם, וסיים "וילחצום אויביהם" וכו' והיינו קושי השיעבוד עליהם ועל בניהם וכאמור ומזה י"ל דמשום הכי שלמה המלך עליו השלום אמר ב' פעמים "וצדקה תציל ממות"[footnoteRef:844]: א' על עצמו ואחד על בניו, ובש"ס[footnoteRef:845] תירצו אחד ממיתה עצמה ואחד שמצלת מדינה של גהינם, ואפשר שזהו מ"ש בש"ס[footnoteRef:846] שאלו את שלמה עד היכן כוחה של צדקה ר"ל שהוצרכה לומר בה ב' פעמים וצדקה תציל ממות ולא תיסגי ליה בחדא והשיב להם צאו וראו מה פירש דוד אבא פזר נתן לאביונים צדקתו עומדת לעד וכו', והיינו בעולם הבא שניצול מדינה של גיהנם ויזכה לישב בג"ע העליון בכבוד גדול, ורבא[footnoteRef:847] אמר מהכא והוא מרומים וכו' משום דלחמו ניתן וכו'[footnoteRef:848], ודון מינה שמה שהוצרכתי לומר ב' פעמים אחד על מיתת עוה"ז ואחד על מיתה ועונשים של גיהנם, ובמקום אחר פירשתי בזה פסוק "צדק צדק תרדוף"[footnoteRef:849] וכו', וכמעט שאמר ב' צדקות כנגד ב פעמים שאמר שלמה ופירש אותם א' למען תחיה בעוה"ז והב' וירשת את הארץ זו ארץ החיים, ויש מקום לפרש מאי דשאלו את שלמה בן דוד וכו' ע"פ מ"ש אם בקשת לעשות צדקה עשה עם עמלי תורה וכו', ומזה כתבו הפוסקים דעיקר המעשר לעמלי תורה, והיא גופא היתה כוונת השואלים דבאיזה סוג בני אדם נאה ויאה ליתן צדקה ותוסיף תת כוחה, אמרו להם צאו וראו מ"ש דוד אבא "פזר נתן" וכו' "קרנו תרום בכבוד" זהו כבוד חכמים ינחלו, ודבר שהיה בכלל שיזכה להיות לו צל וחופה עם הת"ח עצמן, וגם יזכה שילמדו אותו תורה בעולם הבא כי היכי דלא הוה ליה כיסופא שישב בדד וידום, ורבא אייתי מקרא ד"והוא מרומים ישכון" להיות לו בעולם הבא צל וחופה מ"ט משום דלחמו ומימיו נתן לאנשים נאמנים ומהוגנים מ"ה יזכה למחיצתן, וגם יש בכלל על המאכיל ומשקה לת"ח בביתו דבזה לא יוכלו לחזור עליו כעובדא דר"י בן פזי ולהכי דייק ואמר לחמו ומימיו דבזה צדיק באמונתו יחיה בעולם הבא וליתיה בחזרה כלל דמ"ה אמרו ג"כ "שלח לחמך על פני המים כי ברוב הימים תמצאנו"[footnoteRef:850] וכמבואר אצלנו במדרש אגדה בס"ד באורך, א"נ י"ל במאמר הנזכר ע"פ מ"ש א' מן הטעמים בביטול טענת מי הקדימני מי שנותן יותר מהחיוב והיא גופא היתה כוונת השואלים דבמה כוחנו ליקח שכר במצות הצדקה דמי הקדימני ואשלם כתיב וע"ז א"ל צאו וראו מ"ש דוד אבא פזר נתן וכו' ר"ל שנותן יותר מהחיוב דבזה אזלא לה טענת מי הקדימני וצדקתו עומדת לעד קמה וגם נצבה וחשיבא צדקתו ובדין הוא שיטול שכרו, ורבא אייתי מקרא ד"והוא מרומים ישכון" בעולם הבא מ"ט משום דלחמו ניתן זה הלחם שבבית שכבר הוציא עליו מעשר והוא פטור ועטור, ואפ"ה הוא נותן בתוספת ובזה ניצול ממי הקדימני וכמדובר ובעיקר הפירוש י"ל דר"ל שנותן לחמו ומימיו משום דמיקרבה הנאתיייהו ולא יספיק בנתינת המעות בלבד ובזה ג"כ נאמר דזש"ה שלח לחמך וכו' ר"ל אף שכבר הוציא מן המעות מעשר משום ד"ברוב הימים" זה עולם הבא "תמצאנו" בוודאי וליכא ביה טענת מי הקדימני וגם בכה"ג תוכל לומר כדי שאזכה לעולם הבא וכמ"ש האומר סלע זו לצדקה כדי שאזכה לעולם הבא ואוקמוה בתוספת ברכה וגם לחמך דייק דמיקרבה הנייתיה וכאמור ובזה אפשר לומר דזה שאמר הכתוב "למה תשקלו כסף בלא לחם"[footnoteRef:851] וכו' ר"ל שיתנו כסף מעשר ולא יתנו הלחם מן הבית שיאמר כבר הוצאנו מעשר דבזה יאמר להם מי הקדימני, אבל כשיתנו גם ממה שבבית ינצלו מזה וגם יש בכלל משום דהלחם והיין והחלב מיקרבי הנייתייהו, והמפרש פירש בענין המאכיל ומשקה לת"ח בביתו דאז לא יוכל לחזור בו וכמש"ל.	 [838:  וְשַׂמְתִּי פְדֻת בֵּין עַמִּי, מְלַמֵּד שֶׁהָיוּ יִשְׂרָאֵל רְאוּיִין לִלְקוֹת בְּזוֹ הַמַּכָּה, וְנָתַן הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא פִּדְיוֹנָם הַמִּצְרִים, וְאַף לֶעָתִיד לָבוֹא הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא מֵבִיא עוֹבְדֵי כּוֹכָבִים וּמַזָּלוֹת הַקַּדְמוֹנִים וּמַשְׁלִיכָן לְתוֹךְ גֵּיהִנֹּם תַּחַת יִשְׂרָאֵל, שֶׁנֶּאֱמַר (ישעיה מג, ג): כִּי אֲנִי ה' אֱלֹהֶיךָ קְדוֹשׁ יִשְׂרָאֵל מוֹשִׁיעֶךָ נָתַתִּי כָפְרְךָ מִצְרַיִם כּוּשׁ וּסְבָא תַּחְתֶּיךָ (שמות רבה שם פרשה יא ב).]  [839:  לשון מליצה.]  [840:  צ"ל מזמור קו פסוק לה.]  [841:  הפסוק הבא.]  [842:  כתובות סח ע"ט.]  [843:  ראש השנה ד ע"א.]  [844:  "לֹא יוֹעִילוּ אוֹצְרוֹת רֶשַׁע וּצְדָקָה תַּצִּיל מִמָּוֶת" (משלי י, ב), לֹא יוֹעִיל הוֹן בְּיוֹם עֶבְרָה וּצְדָקָה תַּצִּיל מִמָּוֶת (משלי יא, ד).]  [845:  ב"ב י ע"א.]  [846:  ב"ב י ע"ב.]  [847:  צ"ל רבי אבא.]  [848:  רבי אבא אמר מהכא (ישעיה לג, טז) "הוא מרומים ישכון מצדות סלעים משגבו לחמו נתן מימיו נאמנים" מה טעם מרומים ישכון מצדות סלעים משגבו משום דלחמו נתן ומימיו נאמנים.]  [849:  דברים טז, כ.]  [850:  קהלת יא, א.]  [851:  ישעיהו נה, ב.] 



הִנְנִי מַמְטִיר כָּעֵת מָחָר בָּרָד כָּבֵד מְאֹד אֲשֶׁר לֹא הָיָה כָמֹהוּ בְּמִצְרַיִם לְמִן הַיּוֹם הִוָּסְדָה וְעַד עָתָּה 
 (שמות ט, יח).	
רש"י בד"ה כעת מחר. כעת הזאת למחר, שרט לו שריטה בכותל, למחר כשתגיע חמה לכאן, 
 ירד הברד.	
נחלת יעקב בסוף הפרשה בד"ה בעת הזאת וכו' עיין פרשת וירא וכו'[footnoteRef:852] ע"כ, נ"ב עיינתי 
 בפרשת וירא ושם פירש ג"כ בעת הזאת לשנה הבאה וכו' ע"ש[footnoteRef:853], ודבריו סתומים באו' שהרא"ם לא זכרם והיינו שכוחה דמאי דדחקיה דלמא הכי, ותו דבפירוש שפירש הכא הרא"ם מה יש בסתירה לדבריו מפירוש רש"י דהתם עד שנאמר דשכחם באופן דאין מובן לד"ק.	 [852:  עיין בריש פרשת וירא (בראשית יח, י) מה שפירש הרב בעצמו בפסוק ״שוב אשוב אליך כעת חיה״, וכדומה שהרא״ם לא זכרם וישכחם.]  [853:  כי כ"ף הדמיון לעולם מורה על השוואת הדברים, ולפיכך צריך להיות כאן שתי עתות דומות האחת עת הבשורה ממש מאחר שלא פירש ומנה א', והאחרת בשנה הבאה כמו שכתוב באברהם אשר תלד לך שרה למועד הזה בשנה האחרת, וכמוהו כעת יאמר ליעקב ופרש"י עוד עתיד להיות עת כעת הזאת אשר תגלה חבתן לעיל כל.] 


וַיְהִי בָרָד וְאֵשׁ מִתְלַקַּחַת בְּתוֹךְ הַבָּרָד כָּבֵד מְאֹד אֲשֶׁר לֹא הָיָה כָמֹהוּ בְּכָל אֶרֶץ מִצְרַיִם מֵאָז 
 הָיְתָה לְגוֹי (שמות ט, כד).	
רש"י בד"ה מתלקחת בתוך הברד. נס בתוך נס, האש והברד מעורבין, והברד מים הוא, 
 ולעשות רצון קונם עשו שלום ביניהם (שמו"ר יב, ו.).	
[א] רא"ם בד"ה נס בתוך נס וכו', נ"ב כתב הנחלת יעקב ולי נראה חדא וכו' ע"ש[footnoteRef:854], ואנכי 
 לא ידעתי מי הגיד לו שירידה אש מן השמים לא חשיבא לנס, וראיה מהא דאליהו הנביא עם נביאי הבעל שכמה התפלל לפני השי"ת ואמר[footnoteRef:855] "ענני ה' ענני" עד שירדה האש ועשה הקב"ה לו נס גדול, ומ"ש שעדיין לא נכתב פסוק "ותהלך אש ארצה" אגב שטפיה לא דק, דאדרבא כבר הכתב הפסוק הזה ורש"י פירוש אחר זה אש מתלקחת בתוך הברד, נס בתוך נס וכו'. ותו דלו יהיה כדברך אם היה נכתב אחר מתלקחת בתוך הברד לא הוה קשה מידי על הגאון דכיון דסוף סוף נכתב בהאי עניין גופיה שפירוש שייך למימר ביה נס בתוך נס וכמ"ש הרא"ם, באופן שדברי הנחלת יעקב הם תמוהים.	 [854:  כתב הרא״ם. שירדה האש למטה היפך תנועתה כדכתיב ״ותהלך אש ארצה״, ועוד, שנתערבה עם הברד שהוא מים, והם שני הפכים, ע״כ. ולא נהירא, חדא, דכמה פעמים מצינו שירדה האש למטה מן השמים לארץ הן לטובה הן לרעה, ולא נחשב לנס, ועוד, דהא עדיין לא נכתב פסוק ״ותהלך אש ארצה״. ולי נראה, דבמחלוקת שנויה בשמו״ר (יב,ד) ובהרבה מקומות במדרש רבה, דר׳ יהודה ס״ל ״ואש מתלקחת בתוך הברד״ פירושו שהאש היה מונח בתוך הברד כחפץ שהוא מונח בתוך הכלי, ולדידיה הנס האחד הוא שהברד לא כיבה את האש המונח בתוכו, והנס השני שהאש לא התיך שולי הברד עד שיפול מתוכו, ומ״מ הברד לא היה דולק. ולר׳ נחמיה היו האש והברד פתוכים ומעורבים זה בזה, והאש מתלקחת בגוף הברד ושניהם היו דולקין, ולדידיה הנס השני היה שהברד היה דולק, ולזה נתכוון הרב, שהרי כתב ׳האש והברד היו מעורבין׳, ולפי״ז צריך לפרש הא דמסיים ׳עשו שלום ביניהם׳, ר״ל, ששניהם דלקו.]  [855:  מלכים א' יח, לז.] 


[bookmark: _Hlk189046456][bookmark: שילה18]פרשת בא	
וַיָּבֹא מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן אֶל פַּרְעֹה וַיֹּאמְרוּ אֵלָיו כֹּה אָמַר יְהוָֹה אֱלֹהֵי הָעִבְרִים עַד מָתַי מֵאַנְתָּ לֵעָנֹת 
 מִפָּנָי שַׁלַּח עַמִּי וְיַעַבְדֻנִי (שמות י, ג).	
רש"י בד"ה לענות וכו', והוא מגזרת עני[footnoteRef:856] ע"כ, נ"ב נראה דבא לאפוקי שלא תפרש לשון 
 ענייה כמו "ויען איוב"[footnoteRef:857], וקאמר לו שלא ענה עליו להשיבו שהאמת היה עונה עליו ומשיבו אלא פירש מגזרת עני.	 [856:  כתרגומו לאתכנעא, והוא מגזרת עני, מאנת להיות עני ושפל מפני.]  [857:  איוב לח, א.] 


וַיֹּאמֶר יְהֹוָה אֶל מֹשֶׁה נְטֵה יָדְךָ עַל אֶרֶץ מִצְרַיִם בָּאַרְבֶּה וְיַעַל עַל אֶרֶץ מִצְרָיִם וְיֹאכַל אֶת כָּל 
 עֵשֶׂב הָאָרֶץ אֵת כָּל אֲשֶׁר הִשְׁאִיר הַבָּרָד (שמות י, יב).	
"ויאמר ה' אל משה נטה ידך על ארץ מצרים בארבה" וכו' "ויט משה את מטה" וכו', וי"ל 
 אמאי הכא אמר לו נטה ידך ולקמן במכת החשך אמר לו נטה ידך[footnoteRef:858] וכן עשה ויט משה את ידו ולא מטהו כמו הארבה. ולפי הנראה דצריך לומר מ"ש לו בארבה ידך רצה לומר עם מטהו כמו שעשה הוא בוודאי ולא שינה חס ושלום, וסופו הוכיח על תחילת אבל בחשך היתה הכוונה ידו ממש וכן עשה, אבל אכתי צריך טעם מ"ש הא מהא.	 [858:  פסוק כא.] 







וַיַּעַל הָאַרְבֶּה עַל כָּל אֶרֶץ מִצְרַיִם וַיָּנַח בְּכֹל גְּבוּל מִצְרָיִם כָּבֵד מְאֹד לְפָנָיו לֹא הָיָה כֵן אַרְבֶּה 
 כָּמֹהוּ וְאַחֲרָיו לֹא יִהְיֶה כֵּן (שמות י, יד).	

רש"י בד"ה ואחריו לא יהיה כן וכו', אבל של משה מין א' וכו'[footnoteRef:859] ע"כ, נ"ב כתב הרב שפתי 
 חכמים ויש מקשים גם של משה היה ג' מינים כמ"ש בתהלים ע"ח ותירץ שעשה כן ליפות המליצה וכו' ע"ש[footnoteRef:860], ולע"ד שזה דוחק שבוודאי ברוח הקודש נאמר לאמיתות העניין. אבל נראה לתרץ שכוונת רש"י שבימי יואל היו המינין הרבה בבת א' אבל של משה רבינו עליו השלום אף שהיו ג' מינין אבל באו בזה אחר זה, אבל עכ"פ כל מין ומין היה ביתר שאת משיעור מניין לאותם שהיו בימי יואל בכל מין ומין.	 [859:  ואותו שהיה בימי יואל, שנאמר כמוהו לא נהיה מן העולם (יואל ב, ב), למדנו שהיה כבד משל משה, (כי של יואל היה) ע"י מינין הרבה, שהיו יחד ארבה, ילק, חסיל, גזם, אבל של משה לא היה אלא של מין אחד (כ"ג רא"ם יע"ש) וכמוהו לא היה ולא יהיה.]  [860:  הרמב"ן והרא"ם האריכו בכוונת הרב ואני אומר יגיד עליו רעו וז"ל הרב בס' יואל אבל מין ארבה לבדו לא היה כמו אותו של מצרים ע"כ משמע כדברי הרא"ם שהארבה של משה היה גדול מהארבה של יואל ושל יואל גדול משל משה בריבוי המינים עכ"ל. ויש מקשין אפירושו דגבי משה היה ג"כ ג' מינים כדכתיב בתהלים ע"ח "ארבה חסיל וילק" והאריכו בזה אבל נראה [שסבר הרב דמין הארבה יש לו שמות הרבה ונקרא גם חסיל ילק וכו' ודוד קראם בתהלים כן] ליפות המליצה כמו ויהרוג בברד גפנם ושקמותם בחנמל וכן דבר ורשפים [וההכרח ביואל הוא כדי שלא תקשה הפסוק ואחריו לא יהיה כן].] 


דַּבֶּר נָא בְּאָזְנֵי הָעָם וְיִשְׁאֲלוּ אִישׁ מֵאֵת רֵעֵהוּ וְאִשָּׁה מֵאֵת רְעוּתָהּ כְּלֵי כֶסֶף וּכְלֵי זָהָב (שמות יא, 
 ב).	
"דבר נא באזני העם" וכו' י"ל אמאי אמר "באזני", גם למה בקשה ובבעו ובמטו על מי 
 שנותנין לו רכוש, ונראה ע"פ מ"ש המפרשים דכוונת אומרו "איש מאת רעהו" וכו' היה על ישראל עצמן שיש ביניהם כמה עשירים שיש להם בגדים ותכשיטין הרבה, לכן שלח ואמר להם שישאלו לחביריהם העניים ויהיו מהודרים, ואז יתנו להם המצריים מה שחסר, אבל כשנכנסים ערום ועריה בבגדים המטולאים לא שייך שישאילום ועפ"ז אתי שפיר שאמר "באזני" ר"ל בלחישה וסוד גדול כדי שלא ישמע הענין הזה למצריים.	



וַיִּתֵּן יְהוָֹה אֶת חֵן הָעָם בְּעֵינֵי מִצְרָיִם גַּם הָאִישׁ מֹשֶׁה גָּדוֹל מְאֹד בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם בְּעֵינֵי עַבְדֵי 
 פַרְעֹה וּבְעֵינֵי הָעָם (שמות יא, ג).	

"ויתן ה' את חן העם בעיני מצרים גם האיש משה גדול מאד בארץ מצרים בעיני עבדי 
 פרעה" וכו' ע"כ, י"ל מה קשר יש אחר אומר שנתן "חן העם בעיני מצרים" לומר השתא גם "האיש משה" וכו', גם כיון שכל העם נתן להם הקב"ה חן כל שכן משה ולמה יגרע ח"ו, ואפשר שלא תאמר כיון שהיה מביא עליהם מכות גדולות לא היו אוהבים אותו, אלא גדול מאד ד"ברצות ה' דרכי איש"[footnoteRef:861] זה משה "גם אויביו ישלים אתו" וגם בא הכתוב לספר בזה בשבחו דמשה רבינו ע"ה דאף שהיה גדל מאוד לכל, ואילו היה שואל היו נותנין לו ביתר שאת אפילו הכי לא פנה אל רכוש גדול לא מינה ולא מקצתה, שהיה עסוק למצוא ארונו של יוסף הצדיק וכמ"ש במדרש דוזאת הברכה[footnoteRef:862]. ובזה אתי שפיר הקשר והשייכות לגם האיש משה גדול עם ענין השאלה של ישראל, וסיימו במדרש שם דאמר לו הקב"ה אתה סובר שדבר קטן עשית חייך שדבר גדול וכו' חייך שאני מטפל בך ובקבורתך ע"ש. ומזה אפשר לפרש מש"ה "אשרי הגבר אשר שם ה' מבטחו"[footnoteRef:863] זה משה רבינו ע"ה, "ולא פנה אל רהבים" אלו מצרים שלא רצה ליהנות מהם אלא נתעסק למצוא ארונו של יוסף ג' ימים ולילות, והנה שכרו אתו שאמר לו הקב"ה "רבות עשית" שדבר גדול הוא בעיני, ויש בכלל מ"ש "אתה ה' אלהי" למ"ש השי"ת שהוא בעצמו מטפל בו ויקבור אותו בגי, ורז"ל אמרו זה הפסוק על יוסף הצדיק ואני אפרש ג"כ על משה רבינו ע"ה וכאמור, ובזה י"ל שזש"ה "ולך ה' חסד כי אתה תשלם לאיש זה"[footnoteRef:864] האיש משה "כמעשהו" כמו שעשה חסד של אמת ביוסף הצדיק כן ה' שלם לו הוא בעצמו ויקבור אותו בגי והחסד הוא שלא ע"י מלאך ולא ע"י שרף אלא בכבודו ובעצמו.	 [861:  משלי טז, ז.]  [862:  וְלָמָּה זָכָה משֶׁה שֶׁהַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא נִתְעַסֵּק עִמּוֹ, אֶלָּא בְּשָׁעָה שֶׁיָּרַד לְמִצְרַיִם וְהִגִּיעַ גְּאֻלָּתָן שֶׁל יִשְׂרָאֵל, כָּל יִשְׂרָאֵל הָיוּ עֲסוּקִים בְּכֶסֶף וְזָהָב, וּמשֶׁה הָיָה מְסַבֵּב אֶת הָעִיר וְיָגֵעַ שְׁלשָׁה יָמִים וּשְׁלשָׁה לֵילוֹת לִמְצוֹא אֲרוֹנוֹ שֶׁל יוֹסֵף, שֶׁלֹא הָיוּ יְכוֹלִים לָצֵאת מִמִּצְרַיִם חוּץ מִיּוֹסֵף, לָמָּה, שֶׁכָּךְ נִשְׁבַּע לָהֶן בִּשְׁבוּעָה לִפְנֵי מוֹתוֹ, שֶׁנֶּאֱמַר (בראשית נ, כה): וַיַּשְׁבַּע יוֹסֵף אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר וגו', מִשֶּׁנִּתְיַגַּע הַרְבֵּה פָּגְעָה בּוֹ סְגוּלָה, וְרָאֲתָה משֶׁה שֶׁהוּא עָיֵף מִן הַיְגִיעָה, אָמְרָה לוֹ אֲדוֹנִי משֶׁה לָמָּה אַתָּה עָיֵף, אָמַר לָהּ שְׁלשָׁה יָמִים וּשְׁלשָׁה לֵילוֹת סִבַּבְתִּי אֶת הָעִיר לִמְצוֹא אֲרוֹנוֹ שֶׁל יוֹסֵף וְאֵין אֲנִי מוֹצֵא אוֹתוֹ וכו'. לָקַח אוֹתוֹ וְשָׂם אוֹתוֹ עַל כְּתֵפוֹ וְהָיָה סוֹבֵל אוֹתוֹ, וְכָל יִשְׂרָאֵל אַחֲרָיו, וְיִשְׂרָאֵל הָיוּ סוֹבְלִים אֶת הַכֶּסֶף וְאֶת הַזָּהָב שֶׁנָּטְלוּ מִמִּצְרַיִם, וּמשֶׁה סוֹבֵל אֲרוֹנוֹ שֶׁל יוֹסֵף. אָמַר לוֹ הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, משֶׁה, אַתָּה אוֹמֵר שֶׁדָּבָר קָטָן עָשִׂיתָ, חַיֶּיךָ הַחֶסֶד הַזֶּה שֶׁעָשִׂיתָ גָּדוֹל הוּא, וְלֹא הִשְׁגַּחְתָּ לְכֶסֶף וּלְזָהָב, אַף אֲנִי אֶעֱשֶׂה עִמְּךָ הַחֶסֶד הַזֶּה וְאֶתְעַסֵּק עִמָּךְ (מדרש רבה שם פרשה יא, ז).]  [863:  תהלים מ, ה.]  [864:  תהלים סב, יג.] 


וַיֹּאמֶר יְהוָֹה אֶל מֹשֶׁה לֹא יִשְׁמַע אֲלֵיכֶם פַּרְעֹה לְמַעַן רְבוֹת מוֹפְתַי בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם (שמות יא, 
 ט).	
רש"י בד"ה למען הרבות מופתי, מכת בכורות וכו'[footnoteRef:865] ע"כ, נ"ב הקשה נחלת יעקב דהכתוב 
 אומר "בארץ מצרים" ואלו המופתים היו חוץ לארץ מצרים, והניחה בקושיה ע"ש, ולע"ד י"ל דלפי זה מ"ש בארץ מצרים היינו בבני ארץ מצרים אלו המצריים שארבה בהם מופתי מהם בתוך ארצם גופה ומהם חוצה לה ושפיר אתי האי דרשא.	 [865:  מופתי שנים, רבות שלשה, מכת בכורות וקריעת ים סוף ולנער את מצרים.] 


הַחֹדֶשׁ הַזֶּה לָכֶם רֹאשׁ חֳדָשִׁים רִאשׁוֹן הוּא לָכֶם לְחָדְשֵׁי הַשָּׁנָה (שמות יב, ב).	
[bookmark: שילה119][bookmark: שילה118]"החדש הזה לכם" וכו' כתב הרב שמחת הרגל[footnoteRef:866] דפסח בדף ע' דטעם דמצוה א' של קידוש 
 החדש משום שישראל היו עובדי ע"ז כמצריים מטענת כי מעשה שמים עדיף, ואם אין רצונו בע"ז למה אינו מבטלה, ולכן נצטוו במצות קידוש החדש הזה לכם שהב"ד קדשו אותם, והמלאכי השרת שואלים להשי"ת ואומר להם אני ואתם נלך לב"ד של מטה, ומזה מוכח שמעשה ידי אדם עדיף ומ"ה אמר להם משכו ידיכם מע"ז וכו' ע"ש, ומזה נימא אנן דמשום הכי אמר "ויקחו להם איש שה לבית אבות" וכו'. וע"פ מ"ש המפרש דר"ל שיתגבר על יצרו ויהיה איש צדיק ויקח היצר בידו שהוא במנין הש"ה[footnoteRef:867] והוא ימשול בו וכו', והענין לפ"ז שכיון שהשתא הכא אמר להם "החדש הזה לכם" וכל קידוש החדש יהיה על פיהם, מזה מוכח שמעשה ידי אדם עדיף, ולכן יתגברו על יצרם בכל ובפרט בענין הע"ז שהיא חמורה בכל התורה כולה, ומצוה גוררת מצוה בענין המילה והצדקה וכיוצא, ואמרו "לבית אבות" ר"ל שיאחזו מעשה אבותיהם בידיהם, ומעשה אבות יעשו בנים ומשום "שמע בני מוסר אביך"[footnoteRef:868] וכו' וכההיא דבני ביישן[footnoteRef:869] וכו', וזה טעם אחר לחייב את בני ישראל בכל התורה שהאבות קיימו התורה עד שלא ניתנה, ואפשר לפרש בזה מה שאמר הכתוב בפרשת נצבים "ואתה תשוב ושמעת בקול ה' ועשית את כל מצותיו"[footnoteRef:870] ודבר שהיה בכלל הפורש מע"ז ששקולה ככל התורה וסיים "לא בשמים היא" וכו' ר"ל שלא תכנס בסברה רעועה לומר דמעשה ידי שמים עדיף ואם אין רצונו בע"ז למה אינו מבטלה, דקושטא קאי "כי קרוב אליך הדבר"[footnoteRef:871] דהדבר תלוי בכם ומעשה ידי אדם עדיף, ומשום הכי ה' צוה "אבד תאבדון"[footnoteRef:872] וכו' "וגם בפיך ובלבבך לעשותו" בפיך זו נדרים ונדבות של הצדקה, וכמ"ש "בפיך" זו צדקה וגם דון מינה שמעשה ידי אדם עדיף וגם מהמילה ומהדינים שציוה ה' "ואלה המשפטים אשר תשים לפניהם"[footnoteRef:873] מוכח ג"כ שמעשה ידי אדם עדיף, ואפשר דרמז זה במילת " מְאֹד" שהיא מילה אביון דינים[footnoteRef:874], ובזה פירש ג"כ מש"ה בפרשת ראה "נתון תתן לו ולא ירע לבבך"[footnoteRef:875] וכו' שתאמר מעשה ידי שמים עדיף, אלא בגלל הדבר הזה וציווי זה "יברכך ה' אלהיך בכל מעשיך" שמעשה ידי אדם עדיף, וגם בזה אפשר לפרש מש"ה בפרשת שופטים "צדק צדק תרדוף"[footnoteRef:876] וכו' ולא תאמר דמעשה ידי שמים עדיף אלא קושטא קאי "אשר ה' אלקיך נותן לך"[footnoteRef:877] דמעשה ידי אדם עדיף וכאמור.	 [866:  של החיד"א.]  [867:  היצר=305=שה.]  [868:  משלי א, ח.]  [869:  בני ביישן נהוג דלא הוו אזלין מצור לצידון במעלי שבתא אתו בנייהו קמיה דר' יוחנן אמרו לו אבהתין אפשר להו אנן לא אפשר לן אמר להו כבר קיבלו אבותיכם עליהם שנאמר (משלי א, ח) "שמע בני מוסר אביך ואל תטוש תורת אמך" (פסחים נ ע"ב).]  [870:  דברים ל, ח.]  [871:  דברים ל, יד.]  [872:  דברים יב, ב.]  [873:  שמות כא, א.]  [874:  ראשי תיבות: (מ-ילה, א- ביון, ד-דינים)=מאד.]  [875:  דברים טו, י.]  [876:  דברים טז, כ.]  [877:  דברים כו, יא.] 


וַאֲמַרְתֶּם זֶבַח פֶּסַח הוּא לַיהֹוָה אֲשֶׁר פָּסַח עַל בָּתֵּי בְנֵי יִשְׂרָאֵל בְּמִצְרַיִם בְּנָגְפּוֹ אֶת מִצְרַיִם וְאֶת 
 בָּתֵּינוּ הִצִּיל וַיִּקֹּד הָעָם וַיִּשְׁתַּחֲווּ (שמות יב, כז).	
"פסח הוא לה' " מלבד הפשט ומ"ש רש"י אפשר לומר ע"פ מ"ש ז"ל[footnoteRef:878] כל מזונותיו של 
 אדם קצובין חוץ מהוצאות שבתות ויו"ט כל המוסיף מוסיפין לו וכו', ומשום שדרך בני אדם לדאוג הרבה בהוצאות היו"ט ובפרט בהוצאות הפסח לכן קאמר להם דאי מהא לא אירייא דכ"ז הוא חוץ מן הקצבה ומי שצוה על חג הפסח יקיים מצות שילוח כל אחד לפי צרכו, וזהו "פסח הוא לה' " "והבוטח בה' חסד יסובבנו"[footnoteRef:879] ויומתק הענין ע"פ מ"ש חכמי המוסר משל לאורח הבא לבית אדם גדול ועשיר ועשה לו כבוד גדול כנהוג וחזר ובא כמה פעמים לביתו כדי שלא ישנה מאכסנייא, פעם אחד כשבא ראה אותו דואג[footnoteRef:880] אמר לו למה, אמר לו שמא לא הכנת לי לחם לאכול, אמר לו אימתי חיסרתי לך, וחזר ודאג ואמר שמא לא זימנת לי בשר ותבשילין וכו', וחזר ודאג שמא לא יש מטה לישון וכיוצא, והבעל הבית הוסיף פלא על האורח וכו', כן הבעל הבית זה הקב"ה, ואנחנו אורחים אצלו לתת לכל איש די מחסורו, וכשיבא האדם לדאוג בחג הפסח הבא עלינו לטובה לחיים טובים ולשלום, אמר לו הקב"ה כמה פסחים ומועדים עבר עליך ובכולם שלחתי לכם כל אחד לפי צרכו על מצות ומרורים וכלי הבית ובגדים וכו', וזה שאמר הכתוב "פסח הוא לה' " שהבעל הבית הוא היה והוא הוה והוא יהיה ותשועת ה' כהרף עין דאגה מנין.	 [878:  ביצה טז ע"א.]  [879:  תהלים לב, י.]  [880:  האורח דואג.] 


וַיְהִי בַּחֲצִי הַלַּיְלָה וַיהוָֹה הִכָּה כָל בְּכוֹר בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם מִבְּכֹר פַּרְעֹה הַיֹּשֵׁב עַל כִּסְאוֹ עַד בְּכוֹר 
 הַשְּׁבִי אֲשֶׁר בְּבֵית הַבּוֹר וְכֹל בְּכוֹר בְּהֵמָה (שמות יב, כט).	
"ויהי בחצי הלילה וה' הכה כל בכור" וכו' ראיתי להרב שמחת הרגל דפסח בדף ל"ב ע"ב 
 שהביא משם הרדב"ז סי' תתי"ד שנשאל לפרש מאמר ז"ל ע"ז דפליגי בה, חד אמר יוצרו חלקו וחד אמר יודע עיתותיו ושעותיו חלקו ע"כ, ופירש בו מה שפירש גם הוא ז"ל פירש פירוש אחר כמו שיעוי"ש, ולע"ד אפשר לומר הכי דתנא קמא סבר דה' לבדו חלקו והב' סבר יודע עיתותיו וכו' אלו מלאכי השרת הממונים שמסר להם חלקו אותו, ודייק ממ"ש וה' הוא וב"ד אלו השרים של מעלה.	

וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל עָשׂוּ כִּדְבַר מֹשֶׁה וַיִּשְׁאֲלוּ מִמִּצְרַיִם כְּלֵי כֶסֶף וּכְלֵי זָהָב וּשְׂמָלֹת (שמות יב, לה).	
[א] "ובני ישראל עשו כדבר משה וישאלו ממצרים" וכו' נראה דר"ל שלא תאמר שלפי 
 שהיא להנאתם ולטובתם השתדלו לעשות אותה אלא כל מה שעשו הוא כדי לקיים דברי משה רבינו ע"ה שאמר להם מפי הגבורה וע"ז קא משבח להו קרא, והיינו דסיים "וה' נתן את חן העם" וכו' ר"ל דכיון שראה השי"ת שלא היתה כוונתם להנאת עצמם משום הכי "נתן חן העם בעיני המצריים וישאילום" אף מה שלא היו שואלים וכדפירש רש"י[footnoteRef:881]. 	 [881:  אף מה שלא היו שואלים מהם היו נותנים להם, אתה אומר אחד טול שנים ולך (רש"י).] 

[ב] רש"י בד"ה כדבר משה, שאמר להם במצרים וישאלו איש מאת רעהו ע"כ, נ"ב   
 לכאורה י"ל דכיון שהכתוב אזיל וקא מסיים בה "וישאלו ממצרים" א"כ מובן שז"ש "כדבר משה", ומה הוצרך לומר זה גם שהפסוק סיים "וישאלו ממצרים" והוא ז"ל ביאר הא ד"וישאלו איש מאת רעהו" ואף דלכאורה נראה דהיינו הך עכ"פ הלא דבר הוא, אך אפשר ע"פ מה שהבאנו לעיל דפירוש איש מאת רעהו היינו מישראל עצמן כדי שלא יכנסו לשאול ערום ועריה ולא שייך להשאילם וכו' והיא גופא מאי דקמל"ן רש"י בפירוש הכתוב דמ"ש "ובני ישראל עשו כדבר משה" היינו בענין ששאלו איש מאת רעהו מבני ישראל עצמן, ודין גרמא וישאלו ג"כ ממצרים כלי כסף וזהב דכשראו אותם מלובשים בגדים נאים א"כ להם נאה ויאה עם הבגדים הטובים לכלי כסף וזהב אבל בלאו הכי לא.		
[bookmark: _Hlk181352525][ג] רש"י בד"ה ושמלות, אף הן היו חשובות להן מהכסף וזהב והמאוחרין בפסוק חשיב 
 ע"כ, נ"ב לכאורה קצת קשה דאיך אפשר שיהיו הבגדים חשובים יותר מהזהב, ואפשר דאלו הבגדים הם מרוקמים בזהב כמנהג מלבושים של המלכים ומשום הכי הם חשובים מהזהב דיש בהם מאריך טירחא בציור וכיור ביתר שאת, וגם אפשר דיש בכלל אלו השמלות שיש בהם אבנים טובות ומרגליות ומשום הכי לא אמר 'ובגדים' אלא "ושמלות" ר"ל שיש בהם פנינים שהם בשומא גדולה ועדיפי מזהב ובהכי אתי שפיר דנקט לאחרון חביב.	
[bookmark: שילה111][bookmark: שילה112][bookmark: שילה93][ד] רש"י בד"ה ושמלות, אף הן היו חשובות וכו'[footnoteRef:882] ע"כ, נ"ב ראיתי להרב שפתי חכמים 
 שכתב משם מהרש"ל שפירש מדלא צוה ה' שישאלו שמלות ש"מ שלא היו חשובות וכו', וישראל מעצמם שאלו ומ"ש רש"י שחשובות היו היינו בעיני מצרים לפי שהיו מובדלים מישראל במלבושים ובמנהגים לפיכך כשהיו שואלין היו אומרים שודאי לא יחזירום שמשנים אותם, אבל הכסף והזהב לא היה בעיניהם שסבורים שיחזירום ע"ש, ותמהני עליו שלא ראה מקרא מלא בפרשת שמות[footnoteRef:883] בתחילה דיבר השי"ת למשה רבינו ע"ה שאמר לו "לך ואספת את זקני ישראל" ואמר לו וכו' ובכלל הדבור היה "ושאלה אשה משכנתה ומגרת ביתה כלי כסף וכלי זהב ושמלות" וכו' וסיים "וילך משה ואהרן ויאספו זקני ישראל"[footnoteRef:884] וכו', הא קמן דה"ל ידיעה בתחילה אף לשמלות וא"כ אפוא מ"ש הכא "ובני ישראל עשו כדבר משה" היינו מ"ש בתחילה ואף השמלה היתה בכלל, וכפי זה יקשה על רש"י לכאורה אמאי לא פירש לה הכי, אבל לפי מה שפירשתי לעיל דכוונת רש"י הוא מה ששאלו ישראל זה מזה אפשר דיתיישב דקדוק זה אבל קושטא קאי דיש מקום לומר לע"ד דגם מ"ש בתחילה "ושאלה אשה משכנתה ומגרת ביתה" היינו על השכנים דישראל עצמן ומשום דישראל היו בארץ גושן ולא היו דרים עם המצרים כמ"ש בפרשה הקודמת "והפליתי ביום ההוא את ארץ גושן אשר עמי עומד עליה"[footnoteRef:885] וכו' הרי שהכתוב מעיד שעם בני ישראל היו בארץ גושן כ"ש שלא היו בשכונה או בבית א', אשר מכח זה אפשר דהאי "שכנתה וגרת ביתה" היינו בישראל עצמן זה עם זה וכפי זה אתי שפיר שסיים עלה "ושמתם על בניכם"[footnoteRef:886] וכו' די"ל דפשיטא דהשמלות הם בגד ללבוש אבל ע"פ האמור אתי שפיר דקא"ל שיקחו זה מזה כדי להלביש בניהם ובנותיהם שהם ערום ועריה ויכנסו לבית המצרים מכובדים וקרי למאניה מכבדתיה[footnoteRef:887], ודייק ואמר "ושמתם" ר"ל שימה בעלמא ולחיי שעה בלבד ומיד יחזירום, ובזה "ונצלתם את מצרים" שיתנו להם כספם וזהבם ומלבושים המעדנים ולאלו אני א"ל "ונצלתם את מצרים" ע"מ שלא להחזיר, ובהכי הוה ליה הא דתחילת הדיבור והא ד"דבר נא" וכו' "וישאלו איש מאת רעהו" מכוונים כאחד ולא הוצרך לומר עתה "ושמלות" דסמך אתחילת הדיבור ויבא הכתוב הג' ויכריע ביניהם הא ד"בני ישראל עשו כדבר משה" שאמר עמה "ושמלות" ודייק ואמר "כדבר משה" ר"ל תחילת דבר ה' במשה שאמר לך "ואספת את זקני ישראל" שאמר שם "ושמלות" "וכן עשו", ואם כנים אנו בזה הדרא קושיא לדוכתה דעדיף טפי ה"ל לרש"י לפרש "כדבר משה" מהא דפרשת שמות ומטעם האמור. הדרן עלן דעכ"פ דברי מהרש"ל שהביא הרב שפתי חכמים הם תמוהים שלא זכר שר קרא דפרשת שמות, גם מ"ש שלא היו חשובים דברי תימה הם דאיך יתכן לומר דכלא חשיבין ובפרט בגדים של נשים היקרות שהם מרוקעים בכסף וזהב ואבני שוהם וכיוצא, ומה שרוצה לפרש מ"ש רש"י חשובים היו בעיני המצריים וכו' לא ידעתי מאן שם ליה בהכי ומאן לימא לן שמובדלים היו במלבושים וכו' ואדרבה "ויתערבו בגויים וילמדו מעשיהם"[footnoteRef:888] שהיו עובדי עבודה זרה והיו צרי עין, ומאן דעביד הא כ"ש שהיו ג"כ במלבושים ומה אלו אף אלו בכל ענין אלא לאו שהאמת יורה דרכו שהם היו חשובים לכל וכמו שסיים רש"י והמאוחר בפסוק חשיב סתם וסופו הוכיח על תחילתו דהאי להם לאו דווקא גם אפשר דיש בכלל להן גם לבני ישראל ובפרט לפי מ"ש אנן לעיל דהכוונה על הבגדים המרוקמים בכסף וזהב וכו' וכעת בא לידי ספר עמר נקא והוא לרבינו עובדיה מברטנורה ז""ל וראיתי לו בפרשת שמות שהקשה אמאי בפרשת בא בעת הציווי לא אמר ושמלות ותירץ דהכא ר"ל ידעתי כי ישאלו מעצמן ולא רצה לצוותן על זה שלא להטריחן ע"ש[footnoteRef:889], ולא ידעתי מאן שם ליה הכי דודאי גם הא דפרשת שמות היא בכלל ציוויו יתברך שאמר "ושאלה אשה" וכו', גם דלא שייך הם מעצמן לעשות דבר שלא ברשות גבוה ומה גם שהכתוב צווח ואמר "ובני ישראל עשו כדבר משה" וכו' ושמלות משמע שהכל הוא בדבר משה שא"ל מפי הגבורה ולא מעצמן, וגם מ"ש שלא להטריחן קשה דכל כי האי טירחא מאריך טירחא אתנח, ומ"ש למ"ד וישאילום ע"כ דיש משום משוי היינו אח"כ שנעשה אף לעני שבישראל פ' משאות, אבל מתחילה לא שייך למימר שלא להטריחן ובפרט בבגדים היקרים מכסף וזהב, ובעיקר הדקדוק לפי הפרט נראה דכשאמר "דבר נא" לא אמר עמה "ושמלות" משום דאתייא במכל שכן דכיון שנתן להם רשות ליקח הכסף והזהב כל שכן המטלטלים ומה גם שכבר הוה ליה ידיעה בתחילה וכן עשו וכמש"ל.	 [882:  אף הן היו חשובות להם מן הכסף ומן הזהב, והמאוחר בפסוק חשוב (מכילתא שם) (רש"י).]  [883:  שמות ג, טז, כב.]  [884:  שמות ד, כט.]  [885:  שמות ח, יח.]  [886:  שמות ג, כב.]  [887:  שבת קיג ע"ב.]  [888:  תהלים קו, לה.]  [889:  צריך לישב מדוע כאן הזכיר ושמלות ובעת הצווי בפר' בא אל פרעה לא הזכירן דכתיב דבר נא באזני העם וגו' כלי כסף וכלי זהב וי"ל דהכא ר"ל ידעתי כי ישאלו כלי כסף וכלי זהב ושמלות והוא לא רצה לצוותן על זה שלא להטריחן אבל הם מעצמן עשו דכתיב בשעת מעשה ובני ישראל עשו וכו' וישאלו כלי כסף וכלי זהב ושמלות.] 


[bookmark: שילה19]פרשת בשלח	
וַיְהִי בְּשַׁלַּח פַּרְעֹה אֶת הָעָם וְלֹא נָחָם אֱלֹהִים דֶּרֶךְ אֶרֶץ פְּלִשְׁתִּים כִּי קָרוֹב הוּא כִּי אָמַר אֱלֹהִים 
 פֶּן יִנָּחֵם הָעָם בִּרְאֹתָם מִלְחָמָה וְשָׁבוּ מִצְרָיְמָה (שמות יג, יז).	
[א] רש"י בד"ה ולא נחם, נהגם כמו לך נחה את העם, בהתהלכך תנחה אותך ע"כ, נ"ב 
 כתב הרא"ם דבא לאפוקי עניין מנוחה ע"ש, וגם נראה דבא לאפוקי שאינה לשון חרטה כמו "ונחם על הרעה"[footnoteRef:890] דלא שייכא הכא כלל, אבל הא דעניין מנוחה הוה מצי לפרושי, והכי קאמר דלא הניחם אותם בהליכה על דרך ארץ פלשתים כי קרוב הוא ולא יצטערו בדרכם בזמן מרובה, כמו כן ואמאי הוציא זה הפירוש, ואפשר משום ששורש דמנוחה אינו נחם, אבל א"כ קצת קשה דגם הנהגה שורש שלה נחה[footnoteRef:891] ולא נחם, ונראה דמשום הכי כתב הרא"ם שמ"ם נחם הוא מ"ם הכינוי וכו'.		 [890:  יואל ב, יג.]  [891:  צ"ל נהג.] 

[ב] רא"ם בד"ה כי קרוב הוא[footnoteRef:892] וכו' שהמפרשים אמרו כי קרוב הוא אע"פ שקרוב הוא   
 וכולי ע"כ, נ"ב לכאורה יש להקשות לפי זה דהרי אמרו ז"ל דמילה 'כי' מתפרש ד' עניינים אי, דילמא, אלא, דהא. ותו לא מדי דהרי לפי דברי המפרשים הללו מצינו דמתפרש כלשון אע"פ ואמאי לא חשבו בש"ס עם הנך ד'. ועיין בפירוש רש"י בתהלים מזמור מ"ד בפסוק "כִּי דִכִּיתָנוּ בִּמְקוֹם תַּנִּים" שפירש דכי זה משמש כלשון כאשר וכו' ע"ש[footnoteRef:893], ולכאורה נראה דגם זה הוי חוץ מהנך ד'. 		 [892:  שמות יג, יז.]  [893:  כי זה משמש בלשון כאשר, ואף כאשר השפלתנו בארץ ערבה ושוחה מדבר מקום תנים וכסית עלינו בצלמות חשך אף בכל זאת אם שכחנו שם אלהינו הוא יחקור זאת כי הו' יודע תעלומו' וגומר (רש"י).] 


וַיִּקַּח מֹשֶׁה אֶת עַצְמוֹת יוֹסֵף עִמּוֹ כִּי הַשְׁבֵּעַ הִשְׁבִּיעַ אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר פָּקֹד יִפְקֹד אֱלֹהִים 
 אֶתְכֶם וְהַעֲלִיתֶם אֶת עַצְמֹתַי מִזֶּה אִתְּכֶם (שמות יג, יט).	
נחלת יעקב בד"ה השביעם, שישביעו לבניהם דליכא למימר וכו' ע"ש [footnoteRef:894], ולע"ד דאין 
 זה מן הדיוק דאטו אם נפרש הכי ליכא להקשות זה דעלתה ע"ד יוסף שאותו הדור או בניהם יצאו ממצרים, אלא ע"כ לומר שכוונתו שכל דור ודור יצוו וישביעו לבניהם אחריהם עד סוף יציאתם, ואם כן אף אם נפרש דיברה תורה כלשון בני אדם לימא הכי, והיינו פירוש "לאמר" שיאמרו הם לבניהם וכו' עד סוף הדורות וכמו שהוא עצמו כתב כן אחרי זה בד"ה לאחיו השביע כן ע"ש[footnoteRef:895], גם מ"ש ועוד וכו' תימה דגם לפירוש זה תיקשי דלא היתה השבועה אלא על שני דורות, וע"כ לתרץ דאף דלא עליו היתה השבועה כיון דיוסף תלה הגאולה בו שלא יצאו מדשיעלו ארונו ומשום הכי טרח משה רבינו עליו השלום כל כך וכנודע. ואם כן אף אם תאמר כלשון בני אדם אימא הכי, אלא לאו דאין זה כל כך הכרח, הא אין עליך לומר אלא כמ"ש הרא"ם דהני מילי היכא דליכא למדרש, אבל היכא דאיכא למדרש דרשינן.	 [894:  דליכא למימר דברה תורה כלשון בני אדם (כמו שהרא"ם פירש)  וכי עלתה על דעת יוסף שאותו הדור יעלו ממצרים עד שהשביעם שיעלו את עצמותיו, והלא היה להם להיות במצרים ארבע מאות שנה ולפחות רד״ו שנה, ועוד דא״כ מה נתינת טעם הוא זה ל״ויקח משה את עצמות יוסף״, מאחר שלא עליו היתה השבועה אלא על אותו הדור בלבד, ע״כ לומר שהשביעם שישביעו לבניהם, ודלא כהרא״ם.]  [895:  דאפילו אם תפרש ״לאמר״ ככל ״לאמר״ האמור בתורה, כמו ״וידבר ה׳ אל משה לאמר קדש לי כל בכור״, דלאו למשה לבדו צוה אלא לכל ישראל, וע״כ לפרש ״וידבר ה׳ אל משה לאמר״ - לישראל״, והדר מפרש מאי היא האמירה ״קדש לי כל בכור״, אתי שפיר, והוא הדין נמי הכא, ״השבע השביע את בני ישראל״ דהיינו לאחיו, ״לאמר״ לבניהם אחריהם, ומה היא השבועה שהשביע יוסף לאחיו ״פקוד יפקוד וגו׳״, זה הלשון אמר לאחיו, והם ״לאמר״ יאמרו לבניהם ׳והעליתם את עצמות יוסף׳ וכו'.] 


וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל הָעָם אַל תִּירָאוּ הִתְיַצְּבוּ וּרְאוּ אֶת יְשׁוּעַת יְהֹוָה אֲשֶׁר יַעֲשֶׂה לָכֶם הַיּוֹם כִּי אֲשֶׁר 
 רְאִיתֶם אֶת מִצְרַיִם הַיּוֹם לֹא תֹסִפוּ לִרְאֹתָם עוֹד עַד עוֹלָם (שמות יד, יג).	
"ויאמר משה אל העם אל תיראו התייצבו וראו את ישועת ה' " וכו' אפשר ע"פ מ"ש בזוהר 
 חדש דהרפואה והתשועה שתהיה ע"י מלאך ושליח חוזרת משא"כ כשתהיה ע"י השי"ת תשועת עולמים, ולכן הכא שהיתה ע"י שליח וייראו מאד שמא יחזרו לשעבוד, לכן ויאמר משה להם דאי מהא לא אירייא "התיצבו וראו את ישועת ה' " הוא בעצמו ובכן לא תוסיפו לראותם עוד עד עולם ש"ה' ילחם לכם", גם יש בכלל על מלחמת יצה"ר שהבא ליטהר מסייעים אותו כמ"ש "ה' לא יעזבנו בידו"[footnoteRef:896], "ואתם תחרישון" ר"ל ע"ד לא מצאתי לגוף טוב אלא שתיקה[footnoteRef:897] וזש"ה "שומר פיו ולשונו שומר מצרות נפשו"[footnoteRef:898] צרה דיצה"ר וצרה דשנאת הבריות דכל הקטטות שיהיו משום שמדברים לשון הרע זה על זה, וז"ש התנא סייג לחכמה שתיקה ר"ל ד"הן יראת ה' היא חכמה"[footnoteRef:899] וכו' וע"י השתיקה יזכה בה.	 [896:  תהלים לז, לג.]  [897:  אבות א, יז.]  [898:  משלי כא, כג.]  [899:  איוב כח, כח.] 



וַיַּרְא יִשְׂרָאֵל אֶת הַיָּד הַגְּדֹלָה אֲשֶׁר עָשָׂה יְהוָֹה בְּמִצְרַיִם וַיִּירְאוּ הָעָם אֶת יְהוָֹה וַיַּאֲמִינוּ בַּיהֹוָה 
 וּבְמֹשֶׁה עַבְדּוֹ (שמות יד, לא).	
"וייראו העם את ה' ויאמינו בה' " וכו' ע"כ לכאורה י"ל כיון דאמר "וייראו העם את ה' " 
 וודאי שהאמינו בו, ונראה שלא תאמר מיראת העונשים אלא אמונה גמורה גם מאהבה, ואמר "את ה' " לרבות משה רבינו ע"ה וגם בזה לא תאמר מיראה שלא יכעוס עליהם דומיא דקרח אלא אמונה גמורה, ובזה תשובה מוצאת למה שי"ל על מ"ש בש"ס[footnoteRef:900] כיון שהגיע ל"את ה' אלהיך תירא"[footnoteRef:901] פירש, דאמאי לא פירש בהגיע לזה ופסוק ד"וויראו העם את ה' " אף אפשר דבפסוק זה ריבה בו למשה רבינו ע"ה דלא קם כמוהו והוא נאמן ביתו דהשי"ת ופליג ליה רביה יקרא שאני, אבל שאר ת"ח נתיירא לרבותם לה' עד שבא ר"ע ולימד דהוא הדין בכל ת"ח שבדור דיפתח בדורו וכו'.	 [900:  כדתניא שמעון העמסוני היה דורש כל את ואת שבתורה כיון שהגיע (דברים ו-יג) לאת ה' אלהיך תירא פירש אמרו לו תלמידיו ר' כל אתין שדרשת מה תהא עליהם אמר להם כשם שקבלתי שכר על הדרישה כך אני מקבל שכר על הפרישה עד שבא רבי עקיבא ולימד את ה' אלהיך תירא לרבות תלמידי חכמים (בכורות ו ע"ב).]  [901:  דברים י, כ.] 


תְּהֹמֹת יְכַסְיֻמוּ יָרְדוּ בִמְצוֹלֹת כְּמוֹ אָבֶן (שמות טו, ה)	
תהומות יכסיומו ירדו במצולות כמו אבן" ע"כ, י"ל דמאי נפקא מינה אם היו כמו אבן או 
 לע"א[footnoteRef:902] דהעיקר הוא שטובעו בים סוף, גם אח"כ אמר "צללו כעופרת" גם קודם אמר "יאכלמו כקש" ורש"י ז"ל פירש מה שפירש יעו"ע[footnoteRef:903], ולע"ד אפשר לומר לפי הפשט משום שלא ימנע שכמה מהם שהיו יודעים ומלומדים לשוט ע"פ המים, ויש מהם אף שיפלו לקרקעית הים יוכלו לעלות א"כ אף שנפלו לים יצילו עצמן, להכי על אותם שלא יודעים כלל לשוט כלל דימה אותם לקש שאף שיהיו קלים המה יאבדו מיד, ואותם שיודעים לשוט ע"פ המים עשה אותם הקב"ה כבדים כמו אבן וטובעו בים סוף, ואותם סוג שאף שירדו בקרקעית הים יוכלו להעלות עצמן כמו אותם המלחים שמעלים האבנים טובות ומרגליות עשאם הקב"ה כבדים ביתר שאת כעופרת וכמעט שנדבקו בקרקעית הים ושם תהא מיתתן ולהכי פלגינהו לתלת בבי, גם רמז באומרו צללו כעופרת וכו' משום דאם היו מים אדירים וגלי הים הולכים ובאים לפעמים משליכין גם לאדם ליבשה וינצל, לכן נעשו כעופרת שאף שהיו מים אדירים לא נשאר מהם עד א', וכמ"ש קודם ומ"ה נקט "מים אדירים" בהדי ה"עופרת", וגם בנחמיה ט'[footnoteRef:904] אמר "ואת רודפיהם השלכת במצולות כמו אבן במים עזים" ע"כ וכיוונו בזה הכי לומר שלא תאמר כיון שהם מים עזים השליכו מהן גלי הים וניצולו מקצת שכיון שעשאן כמו אבן לא נאמר בהם ונקה כלל, אבל עכ"פ קשה כיון שהכתוב שבתורה אמר ש"במים אדירים" שהם עזים "צללו כעופרת" א"כ אמאי הם[footnoteRef:905] אמרו "כמו אבן במים עזים" ולא אמר כעופרת, ודוחק לחלק בין אדירים לעזים, ויש מרבותינו שאמרו שפרעה חי ולכאורה יקשה מקרא ד"לא נשאר בהם עד אחד" ונ"ל שיתפרש לפי זה "עד" ולא עד בכלל, שא' זה פרעה נשאר, ומשום הכי אמר "וישובו המים ויכסו את הרכב" וכו' "לכל חיל פרעה" ועליהם אמר לא נשאר בהם עד א', אבל לפרעה לא כסו, וגם בדברי השירה אמר "מרכבות פרעה" וכו' וגם סיימו "כי בא סוס פרעה" וכו' לומר דהסוס והמרכבות באו בים ולא פרעה עצמו, אבל עדיין יקשה מקרא דתהלים ק"ו[footnoteRef:906] שאמר "ויכסו מים צריהם אחד מהם לא נותר", וצ"ל בדוחק גדול דאחד מהם היינו מהאומה של מצרים מלבד המלך פרעה שנשאר חי והיה מלך בנינוה ומ"ה עשה תשובה גדולה וכו', גם מה שסידרו לנו אנשי כנסת הגדולה בתפילה בעזרת אבותינו אחד מהם לא נותר צ"ל ג"כ דהכוונה הכי, ואין להקשות ממש"ה "ונער פרעה וחילו בים סוף כי לעולם חסדו" דאה"נ שבנפילה נפל עם חילו אבל אח"כ הקב"ה הצילו ויצא מאפלה לאורה, ואחר זמן ראיתי לבן עזרא ז"ל בפרשת בשלח שפירש בפסוק "עד אחד" שאפילו אחד לא נמלט, וכן והנה לא מת ממקנה ישראל עד אחד. והמשורר אמר אחד מהם לא נותר ע"כ, ובפרשת קרח ג"כ כתב ובאמת שפרעה טבע כי כן כתוב "ונער פרעה וחילו" ע"ש, ולע"ד כבר כתבתי דלמאן דאמר שפרעה נמלט מפרש עד א' ולא עד בכלל, והא דלא מת ממקנה ישראל עד אחד ס"ל מר דעד ועד בכלל, משום דמרובה מדה טובה וכו', ולא ראי זה כראי זה ומשום תיבת "בני ישראל"[footnoteRef:907] עמו נמלט הכל, גם מ"ש "ונער פרעה" וכו' ס"ל שנתנער עמהם בים אבל אח"כ נמלט דאין מעצור לה' להושיע וכ"ז לקדש שמו יתברך למען ספר שמו וכו'.	 [902:  לענין אחר.]  [903:  רש"י בד"ה כמו אבן. ובמקום אחר צללו כעופרת, ובמקום אחר יאכלמו כקש, הרשעים כקש, הולכים ומטורפין עולין ויורדין. בינונים כאבן, והכשרים כעופרת, שנחו מיד.]  [904:  פסוק יא.]  [905:  בנחמיה.]  [906:  פסוק יא.]  [907:  "וממקנה בני ישראל לא מת אחד".] 


אָמַר אוֹיֵב אֶרְדֹּף אַשִּׂיג אֲחַלֵּק שָׁלָל תִּמְלָאֵמוֹ נַפְשִׁי אָרִיק חַרְבִּי תּוֹרִישֵׁמוֹ יָדִי (שמות טו, ט).	
"אמר אויב" וכו' פירש"י דקאי על פרעה שפיתם בדברים וכו' ע"ש[footnoteRef:908], והמפרשים פירשו 
 לפי שיש ד' סיבות שימנע לרדוף לאויבים: א' אם יהיו רחוקים הרבה, ב' אם יהיו עניים מה שכנגדם, ג' אם אין להם כלי מלחמה, ד' אם הם חלשים, לכן אמר להם שבנידון דידן דרך ג' ימים ארדוף אשיג, וגם שהם עשירים אפילו עני שבהם יש לו פ' משאות דכסף וזהב א"כ אחלק שלל, וגם אריק חרבי שיש לנו כלי מלחמה, וגם בלאו הכי "תורישמו ידי" שהם גבורים וידם חזקה ע"כ תורף דבר קודשו, ולע"ד אפשר דהכי קאמר משום שדרך המלכים שהם הולכים באמצע או בסוף, אבל הכא אמר להם שאני בעצמי ארדוף תחילה וראש כמ"ש קודם "ופרעה הקריב" ר"ל קודם והדר "והנה מצרים נוסע אחריהם" ואמר "ארדוף אשיג" מידי דהוי שהמלך יש לו אבירות לב וכח גדול, וגם "אחלק שלל" ר"ל אני בעצמי ונותן להם בשופע גדול כמתנת המלכים, וגם יש בכלל דאני ואתם חלק כחלק יאכלו ולא כמנהג המלכים שנוטלים חלק בראש להישר בעיניו, ואפשר להסביל בזה מה שפירש"י ע"ז אמר אויב לעמו לפתותם בדברים אחלק שללם עם שרי ועבדי ע"כ, דלכאורה יקשה דהיינו כ"ע ומה הוא הפיתוי והרבותא בזה, אבל ע"פ מ"ש אתי שפיר דענין הפיתוי והריצוי שחלק כחלק יאכלו ולא כשאר הנהוג במלחמת המלכים וגם "תמלאמו נפשי" ר"ל דבלאו הכי כדי לעשות נחת רוח למלך עבדיו נותנים נפשם וגם יש בכלל שהם מלאים כל טוב שלנו, כי הדם הוא הנפש ועשו ערמה עלינו וינצלו את מצרים, לכן בדין הוא שאריק חרבי שהמורד במלכות מיתתו בסייף. ומקום יש בראש[footnoteRef:909] לומר דהרמז בזה על היצר הרע שנקרא אויב ושונא כמ"ש "אם רעב שונאך"[footnoteRef:910] וכו' והוא אויב הנפש ואמר "ארדוף" ש"לפתח חטאת רובץ"[footnoteRef:911] שמא יקדמנו אחר ברחמים ובכן "אשיג" שיהיה באהבה ואחוה כ"כ ואשלוט עליו ויש בכלל מילת "אשיג" בראשי תיבות אהיה שליט י"ג, ושוב קשה ליפרד ממני ואמר "אחלק שלל" אלו ניצוצי הקדושה שאקח ממני שהם שלל העיקרי, ואחלק אותם לכל כח הסטרא אחרא ובזה "תמלאמו נפשי" שהסטרא אחרא יש לה נחת רוח כשתשלוט על הקדושה ובזה "אריק חרבי" שעולה ומקטרג "וחרבו שלופה בידו" ליטול הנשמה וגם תורישמו ידי בעולם הבא בכל מיני פורעניות ויד תהיה בו תחילה וראש כמ"ש בזוהר הקדוש משל לכת של לסטים ששולחים תחילה אחד שיסית לבני אדם לעבודה, ואמר לו שהוא יהיה לו לעזר וכשמוליכו לשם ידו במעל תחילה להורגו גם היצה"ר עושה כן לאדם[footnoteRef:912], ומשום הכי אמר "תורישמו ידי" וע"ד שאמרה התורה יד העדים תהיה בו בראשונה להמיתו וכו', והטעם שהם ראו בעשיית העבירה לפניהם וה"ה לגבי יצר הרע וגם אפשר כדי שיהיה הקולר תלוי בצוארם לכן הם ממיתין אותו תחילה ויד כל העם באחרונה, דגם ביצה"ר אפשר דמשום הכי הוי כל ראש לחולי בעוה"ז ובעוה"ב ואחריו שאר המקטרגים, וסיים ואמר "נשפת ברוחך כסמו ים" וכו' ר"ל דא"ת א"כ מי יוכל להתגבר על יצרו על מי שתקיף ממנו לכן סיים דאם ישתדל ליכנס בו רוח טהרה וקדושה לעשות תשובה אז "כסמו ים תשליך במצולות ים כל חטאתם צללו כעופרת" וכו' ולא יזכרו לו לעולם, וכמ"ש[footnoteRef:913] בראתי יצה"ר בראתי לו תבלין התשובה וגם יש בכלל דקאמר דאם יעסוק בים התלמוד שאין לך מידה גדולה הימינו אם אבן הוא נימוח[footnoteRef:914] במים של דברי תורה וכמאן דליתיה דמי ויזכה לרוח טוב ותשובה מעלייא, וגם יש בכלל דקאי כלפי גבוה דע"י שה"ל סייעתא דשמייא ותשלך רוחך הטוב להחיות בו גויינו ובזה "כסמו ים צללו כעופרת" וכו' זה יצר הרע וכת דיליה כמ"ש אלמלא הקב"ה עוזרו וכו', ובזה אפשר ג"כ שרמז דמ"ש תחילה "עזי וזמרת יה" ר"ל שע"י סיוע אלהי והתורה שנקראת עוז בזה "ויהי לי לישועה" מיצר הרע וגם "זה אלי ואנוהו" ר"ל דשויתי ה' לנגדי תמיד אין זה אלא מורה באצבע הא קמן "ומלא כל הארץ כבודו" בזה יתגבר על יצרו וגם אלהי אבי שזכות אבותם מסייעתם, וגם יש בכלל מ"ש ויהי לי לישועה משר של מצרים שהיה מקטרג ואומר מה אלו אף אלו והקב"ה הוה ליה לישועה וסתם פי המקטרגים.	 [908:  לעמו, כשפתם בדברים ארדוף ואשיגם ואחלק שלל עם שרי ועבדי (רש"י).]  [909:  לשון מליצה לפירוש נוסף.]  [910:  משלי כה, כא.]  [911:  בראשית ד, ז.]  [912:  אָמַר רַבִּי יִצְחָק, מָשָׁל לְמָה הַדָּבָר דּוֹמֶה? לְכַת לִסְטִים שֶׁהָיוּ אוֹרְבִים בַּדְּרָכִים לִגְזל וְלַהֲרֹג לִבְנֵי אָדָם, וּמַפְרִישִׁים מֵהֶם אֶחָד שֶׁיּוֹדֵעַ לְהָסִית לִבְנֵי אָדָם וּלְשׁוֹנוֹ רַךְ. מָה עוֹשֶׂה? מַקְדִּים וְהוֹלֵךְ לְקַבְּלָם וְנַעֲשֶׂה כְּעֶבֶד לִפְנֵיהֶם, עַד שֶׁמַּאֲמִינִים הַטִּפְּשִׁים בּוֹ וּבוֹטְחִים בְּאַהֲבָתוֹ וּבְשִׂיחָתוֹ וּשְׂמֵחִים עִמּוֹ, וּמוֹלִיכָם בְּחֵלֶק דְּבָרָיו בְּאוֹתוֹ הַדֶּרֶךְ שֶׁהַלִּסְטִים שָׁם. כֵּיוָן שֶׁמַּגִּיעַ עִמָּהֶם לְשָׁם, הוּא הָרִאשׁוֹן שֶׁהוֹרֵג בָּם לְאַחַר שֶׁנּוֹתְנָם בְּיַד הַלִּסְטִים לְהָרְגָם וְלָקַחַת מָמוֹנָם. וְהֵם צוֹוְחִים וְאוֹמְרִים: אוֹי שֶׁהִקְשַׁבְנוּ לוֹ וּלְרֹךְ לְשׁוֹנוֹ. לְאַחַר שֶׁהָרְגוּ אֵלֶּה, עוֹלֶה מִשָּׁם וְיוֹצֵא לְפַתּוֹת בְּנֵי אָדָם כְּמִתְּחִלָּה. הַפִּקְחִים מַה הֵם עוֹשִׂים כְּשֶׁרוֹאִים לָזֶה יוֹצֵא לִקְרָאתָם וּמְפַתֶּה לָהֶם? מַכִּירִין בּוֹ שֶׁהוּא צוֹדֶה אֶת נַפְשָׁם, וְהוֹרְגִים אוֹתוֹ, והוֹלְכִים בְּדֶרֶךְ אַחֶרֶת. כָּךָ הוּא יֵצֶר הָרָע, יוֹצֵא מִכַּת הַלִּסְטִים, עוֹלֶה מִגֵּיהִנֹּם כְּנֶגֶד בְּנֵי אָדָם וּלְפַתּוֹת לָהֶם בְּחֵלֶק מֶתֶק דְּבָרָיו. זֶהוּ שֶׁכָּתוּב וַיַּעַל לוֹט מִצּוֹעַר וַיֵּשֶׁב בָּהָר וְגוֹ'. כְּמוֹ לִסְטִים לֶאֱרֹב לִבְנֵי אָדָם. מָה עוֹשֶׂה? עוֹבֵר לִפְנֵיהֶם, וְהַטִּפְּשִׁים מַאֲמִינִים בּוֹ וּבְאַהֲבָתוֹ שֶׁהוּא הוֹלֵךְ לְפַתּוֹתָם וְעוֹבֵד לָהֶם כְּעֶבֶד, שֶׁנּוֹתֵן לָהֶם נָשִׁים יָפוֹת אֲסוּרוֹת, נוֹתֵן לָהֶם בְּנֵי אָדָם לְהָרַע, מְפָרֵק מֵהֶם עֹל תוֹרָה וְעֹל מַלְכוּת שָׁמַיִם. הַטִּפְּשִׁים רוֹאִים כָּךְ, בּוֹטְחִים בְּאַהֲבָתוֹ, עַד שֶׁהוֹלֵךְ עִמָּהֶם וּמוֹלִיכָם בְּאוֹתוֹ דֶרֶךְ שֶׁהַלִּסְטִים שָׁם, בְּדֶרֶךְ גֵּיהִנֹּם אֲשֶׁר אֵין דֶּרֶךְ לִנְטוֹת יָמִין וּשְׂמֹאל. כֵּיוָן שֶׁמַּגִּיעַ עִמָּהֶם לְשָׁם, הוּא הָרִאשׁוֹן שֶׁהוֹרֵג לָהֶם, וְנַעֲשֶׂה לָהֶם מַלְאַךְ הַמָּוֶת וּמַכְנִיסָן לַגֵּיהִנֹּם, וּמוֹרִידִים לָהֶם מַלְאֲכֵי חַבָּלָה, וְהֵם צוֹוְחִים וְאוֹמְרִים: אוֹי שֶׁהִקְשַׁבְנוּ לָזֶה. וְלֹא מוֹעִיל לָהֶם. לְאַחַר כֵּן עוֹלֶה מִשָּׁם וְיוֹצֵא לְפַתּוֹת לִבְנֵי אָדָם. הַפִּקְחִים כְּשֶׁרוֹאִים אוֹתוֹ, מַכִּירִים אוֹתוֹ, וּמִתְגַּבְּרִים עָלָיו עַד שֶׁשּׁוֹלְטִים עָלָיו, וְסוֹטִים מִזֶּה הַדֶּרֶךְ וְלוֹקְחִים דֶּרֶךְ אַחֶרֶת לְהִנָּצֵל מִמֶּנּוּ (זוהר המתורגם בראשית קיא ע"א המדרש הנעלם).]  [913:  קידושין ל ע"ב.]  [914:  קידושין ל ע"ב.] 

ומזה נבין ג"כ מה שאמר הכתוב בפרשת משפטים "כי תראה חמור שונאך"[footnoteRef:915] זה חומר 
 הגוף שהוא אוהב הנאות וטובות דעולם הזה ושונא לנשמה והוא נופל במצודת יצרו שהוא נשוא בו ושם הוא ממתין לו, כשיצא מבטן אמו נכנס בו ושולט בו "וחדלת מעזוב לו" שלא תאמר כבר נכשל ואין לו תקנה, אלא "עזב תעזב עמו" שהבא לטהר מסייעין אותו ומי שנאמר בו "עמו אנכי בצרה"[footnoteRef:916] זכה עזר "ולא יעזוב את חסידיו"[footnoteRef:917], ואמר "עזב תעזב" חסרים ר"ל שבהצטרפות ב' כאחד אני והו הושיעה נא, אבל האדם לבדו לא יוכל לעזוב, וגם כתיב "רבץ" חסר שהיא במספר קטן י"ג[footnoteRef:918] כנגד י"ג שנים הראשונות ששולט באדם תחילה, ויש מקום לומר בהאי קרא דקמל"ן בו על מצות התוכחה שאם יראה לחבירו שהרבה להרשיע ונפל במצודת היצה"ר ונעשה כמו חמור וגולם כמ"ש[footnoteRef:919] שאין אדם עובר עבירה אא"כ נכנס בו רוח שטות, ולא תאמר "מעוות לא יוכל לתקון"[footnoteRef:920] וחדלת מלהוכיחו אלא "עזב תעזב" אפילו כמה פעמים, ואם לאו עמו שיקראו העבירה עליו כאילו אתה עשית עמו בקשר אחד כמ"ש על פרתו של ראב"ע וכו'[footnoteRef:921] ואמר "חמור שונאך" לרבותא שאף אם יהיה שונאו לא תאמר הנח לו עד שיתמקמק ויצטער, ואפשר דזה שאמר הכתוב "הלא משנאיך ה' אשנא ובתקוממיך אתקוטט"[footnoteRef:922] להוכיח אותם "ותכלית שנאה שנאתים ואף דלאויבים היו לי"[footnoteRef:923] מקודם לא הייתי מניח אותם שישארו ברשעתם משום שלא יתפס הוא בחובם, ואפשר דזה שאמר הכתוב בפרשת קדושים "הוכח תוכיח את עמיתך"[footnoteRef:924] "את" לרבות אפילו השונאים שלך, "ולא תשא עליו חטא" מה שחטא לך ונעשה שונא חנם וגם יש בכלל שלא יקרא החטא על שמו כהא דראב"ע.	 [915:  שות כג, ה.]  [916:  תהלים צא, טו.]  [917:  תהלים לז, כח.]  [918:  ר(2)+ב(2)+ץ(9)=13.]  [919:  סוטה ג ע"א.]  [920:  קהלת א, טו.]  [921:  שבת נד ע"ב.]  [922:  תהלים קלט, כא.]  [923:  תהלים קלט כבב.]  [924:  ויקרא יט, יז.] 


וַיִּצְעַק אֶל יְהֹוָה וַיּוֹרֵהוּ יְהוָֹה עֵץ וַיַּשְׁלֵךְ אֶל הַמַּיִם וַיִּמְתְּקוּ הַמָּיִם שָׁם שָׂם לוֹ חֹק וּמִשְׁפָּט וְשָׁם 
 נִסָּהוּ (שמות טו, כה). 	
"ויצעק משה אל ה' ויורהו ה' עץ", הנה בספרי הקטן דורש טוב פירש דר"ל בענין עם 
 הארץ המחזיק ביד תלמידי חכמים ומקיימים "עץ חיים היא למחזיקים בה"[footnoteRef:925] וכו' והטעם דנקט במחזיקים עץ משום דמניינו הוא כסף[footnoteRef:926] ור"ל שיתנו כספם לת"ח ובכן חיים בתחית המתים כמ"ש מצאתי להם תרופה וכו' והיינו דקאמר הכא "ויורהו ה' עץ".	 [925:  משלי ג, יח.]  [926:  עץ=160=כסף.] 



וַיֹּאמֶר אִם שָׁמוֹעַ תִּשְׁמַע לְקוֹל יְהוָֹה אֱלֹהֶיךָ וְהַיָּשָׁר בְּעֵינָיו תַּעֲשֶׂה וְהַאֲזַנְתָּ לְמִצְוֹתָיו וְשָׁמַרְתָּ 
 כָּל חֻקָּיו כָּל הַמַּחֲלָה אֲשֶׁר שַׂמְתִּי בְמִצְרַיִם לֹא אָשִׂים עָלֶיךָ כִּי אֲנִי יְהוָֹה רֹפְאֶךָ (שמות טו, כו).	
"ויאמר אם שמוע לקול ה' אלוהיך" וכו' "כי אני רופאך" ע"כ, י"ל דמאי קמ"ל, הא פשיטא. 
 ויובן תכיות הדברים ע"פ מ"ש בשמות רבה פרשת יתרו סוף פרק כז'[footnoteRef:927], דבר אחר "שמעו דבר ה' ", הכי הוא דכתיב "שמעו ותחי נפשיכם", אמר להם אם יפול אדם מראש הגג, כל גופו לוקה, והרופא נכנס ונותן לו רטיה בראשו ובידיו ורגליו ובכל איבריו ונמצא כולו רטיות, אבל אני איני כן, אלא רמ"ח איברים באדם והאוזן אחד מהן, וכל הגוף מלוכלך בעבירות, ואוזן שומעת וכל הגוף מקבל חיים "שמעו ותחי נפשיכם" וכו' ע"ש. והיא גופה רמז הבא "אם שמוע תשמע" באוזן ניצול כל הגוף כולו מכל מין חולי ומחלה והיינו "כי אני ה' רופאיך" דהיינו רבותיה מרפואת בני אדם שצריך ליתן רטיות בכל האיברים, אבל אני בשמיעת האוזן די כמ"ש "שמעו ותחי נפשיכם".	 [927:  אות ט'.] 

ובזה יובן מש"ה במשלי ד'[footnoteRef:928] "בני לדברי הקשיבה לאמרי הט אזנך" ואם אתה עושה כן 
 "כי חיים הם למוציאיהם ולכל בשרו מרפא"[footnoteRef:929], ואין צריך לכל אבר ואבר רפואה לחודה, אלא כיון שאתה מקשיב ומאזין באוזן כל הגוף פלט ומקבל חיים וכמ"ש במשלי, והיינו רבותא ועצה טובה דקמ"ל בזה. ובזה פירש א' חכם ה"י מ"ש[footnoteRef:930] "ונהמת באחריותך" "ולא שמעתי לקול מורי ולמלמדי לא הטיתי אזני"[footnoteRef:931] וכו' והרי הוא מבואר. 	 [928:  פסוק כ.]  [929:  שם פסוק כב.]  [930:  משלי ה, יא.]  [931:  שם פסוק יג.] 


וְהָיָה כַּאֲשֶׁר יָרִים מֹשֶׁה יָדוֹ וְגָבַר יִשְׂרָאֵל וְכַאֲשֶׁר יָנִיחַ יָדוֹ וְגָבַר עֲמָלֵק (שמות יז, יא).	
"והיה כאשר ירים משה ידו וגבר ישראל" וכו' הנה בש"ס[footnoteRef:932] אמרו דר"ל בזמן שישראל 
 מסתכלים כלפי מעלה ולבם לשמים הם מתגברים וכו', ועפ"ז נאמר ע"פ מ"ש בש"ס דאין ישראל נגאלים אלא בצדקה שנאמר "ושביה בצדקה"[footnoteRef:933] וזש"ה לרמוז לישראל שאם ירימו ידם ויתנו לעניים אז וגבר ישראל, אבל אם יניחו ויקפצו ידם מליתן צדקה אז וגבר עמלק וישבו בגלות חס ושלום.	 [932:  ראש השנה פרק ג משנה ח. ]  [933:  ישעיהו א, כז.] 


[bookmark: שילה20]פרשת יתרו	
וַיִּשְׁמַע יִתְרוֹ כֹהֵן מִדְיָן חֹתֵן מֹשֶׁה אֵת כָּל אֲשֶׁר עָשָׂה אֱלֹהִים לְמֹשֶׁה וּלְיִשְׂרָאֵל עַמּוֹ כִּי הוֹצִיא 
 יְהוָֹה אֶת יִשְׂרָאֵל מִמִּצְרָיִם (שמות יח, א).	
[א] "וישמע יתרו" וכו' "כי הוציא ה' את ישראל ממצרים ויקח את צפורה", הנה תכיות 
 הדברים לפי מ"ש ז"ל והביאו רש"י בפירוש אחר שלוחיה דכשיצא אהרן לקראתו ראה צפורה וב' בניה אמר על הראשונים אנו מצטערים ואתה בא להוסיף עליהם מיד החזירן ליתרו, ומשום הכי כששמע יתרו שיצאו ממצרים ונעשו בני חורין מיד הביא אותם, והיינו שאמר "אחר שילוחיה" וכדכתב רש"י[footnoteRef:934] והעיקר דר"ל דאז אזלא לה טענת אהרן וברוך מחזיר אבידה לבעליה, ומזה אפשר ליישב למה שי"ל על מ"ש ז"ל מה שמועה שמע ובא קריעת ים סוף ומלחמת עמלק שמע ובא ע"כ, שהרי הפסוק אזיל וקא מסיים בה "את כל אשר עשה ה' למשה ולישראל עמו כי הוציא, א"כ מה זו שאלה[footnoteRef:935], ולמה בחר בהני ב', אך אפשר על מה שי"ל עוד מה הלשון אומר 'ובא', ולא הספיק לו שיאמר 'מה שמועה שמע', אך אפשר משום דמשמע לבעל המאמר דהאי מ"ש "כי הוציא" הוא על הבאת אשתו ובניו וע"ד האמור, אבל השתא קא בעי דלמה הוא בא עמהם ולא הספיק לשלחם ע"י שלוחים ועבדים, וגם על מה שבא להתגייר ולחסות תחת כנפי ה' וע"ז השיב על הני ב' בלבד, משום דשאר האותות והמופתים רובם ככולם עשו ג"כ חרטומי מצרים בלטיהם אבל הא דקריעת ים סוף שהיא אות גדול, וגם מלחמת עמלק שאפילו אם יתקבצו כל אומות העולם לא יוכלו ליגע בו יד, ובזה ידע כי גדול ה' מכל האלהים ובא עם בתו ובניה ועיקריה קאי לידבק בשכינה מכח הני ב' אותות ומופתים הגדולים, ועל עיקר מ"ש רש"י על הראשונים אנו מצטערים וכו' י"ל לכאורה שהרי כל כל שבט לוי לא היו בכלל השעבוד ונראה דמהא לא אירייא דאף שלא נשתעבדו אבל מ"מ עבדי פרעה נינהו ולא יוכלו לצאת ממצרים שלא מדעתו, וכמ"ש ז"ל שאמר לו משה רבינו ע"ה אין אנו יוצאים עד שתאמר הרי אתם ברשותכם הרי אתם בני חורין, ועל כולם הוא אומר ושבט לוי בכלל ובזה יישבנו למה שהקשה מוהרש"י בענין "אנכי ה' אלהיך אשר הוצאתיך מארץ מצרים"[footnoteRef:936] וכו' עיין בספר הקטן ויקרא יצחק בסדרין באות ג' וא"כ שפיר קאמר לו אהרן על הראשונים אני מצטער וכו'.	 [934:  כשאמר לו הקב"ה במדין, לך שוב מצרימה, ויקח משה את אשתו ואת בניו וגו', ויצא אהרן לקראתו ויפגשהו בהר האלהים, אמר לו מי הם הללו, אמר לו זו היא אשתי שנשאתי במדין ואלו בני, אמר לו והיכן אתה מוליכן, אמר לו למצרים, אמר לו על הראשונים אנו מצטערים ואתה בא להוסיף עליהם, אמר לה לכי אל בית אביך, נטלה שני בניה והלכה לה (רש"י).]  [935:  מה שמועה שמע ובא?]  [936:  שמות כ, ב.] 

[bookmark: שילה113][ב] רש"י בד"ה[footnoteRef:937] ז' שמות נקראו לו וכו', נ"ב כתב הרב בעל שפתי חכמים אבל בפרשת 
 בהעלותך כתב וב' שמות היה לו ע"כ, והרואה יראה ששם לא פירש כן אלא והרבה שמות ה"ל וכו' ע"ש[footnoteRef:938].	 [937:  צ"ל בד"ה יתרו.]  [938:  רש"י בד"ה חובב (במדבר י, כט), הוא יתרו שנאמר מבני חובב חותן משה (שופטים ד, יא), ומה תלמוד לומר ותבאנה אל רעואל אביהן (שמות ב, יח), מלמד שהתינוקות קורין לאבי אביהן אבא (ספרי עח), ושמות הרבה היו לו, יתרו על שם שיתר פרשה אחת בתורה, חובב על שחיבב את התורה וכו'.] 

[ג] רש"י בד"ה חותן משה, כאן היה מתכבד במשה אני חותן המלך וכו'[footnoteRef:939] ע"כ, נ"ב 
 לכאורה קשה דהרי אח"כ אמר "אני חותנך יתרו בא אליך"[footnoteRef:940] וכו' והוי דומיא ד"יתר חותנו"[footnoteRef:941], ונראה דאה"נ קודם אמר האמת שאני כעת מתכבד בך, אבל מכל מקום זכור תזכור בשעה שאתה היית מתכבד בי ואמר מר "יתר חותנו", ולכן סיים "אני חותנך יתרו" ועשה בגיני ואם אינך עושה בגיני עשה בגין אשתך וכו' וע"ד מ"ש ז"ל.	 [939:   כאן היה יתרו מתכבד במשה, אני חותן המלך, ולשעבר היה משה תולה הגדולה בחמיו, שנאמר "וישב אל יתר חותנו" (מכילתא שם).]  [940:  שמות יח, ו.]  [941:  שמות ד, יח (משה התכבד בחותנו).] 

[ד] רש"י בד"ה למשה ולישראל[footnoteRef:942], שקול משה כנגד כל ישראל ע"כ, נ"ב ויש לדייק עוד 
 מדהקדים משה לישראל ולא אמר לישראל קודם משמע דעדיף טפי מכל ישראל, ולפי פשט הכתוב מ"ש "למשה" היה שהצילו מחרב פרעה שנעשה צוארו כעמוד של שיש וזה היה קודם, ואח"כ אותות ומופתים "לישראל עמו", וגם י"ל במ"ש "את כל אשר עשה אלהים למשה" ר"ל במ"ש "ראה נתתיך אלהים לפרעה"[footnoteRef:943] וזה מעלה גדולה, וגם ר"ל אף על אהרן אמר לו "ואתה תהיה לו לאלהים"[footnoteRef:944].	 [942:  שמות יח, א.]  [943:  שמות ז, א.]  [944:  שמות ד, טז.] 


וְאֵת שְׁנֵי בָנֶיהָ אֲשֶׁר שֵׁם הָאֶחָד גֵּרְשֹׁם כִּי אָמַר גֵּר הָיִיתִי בְּאֶרֶץ נָכְרִיָּה (שמות יח, ג).	
[bookmark: שילה81]"ואת ב' בניה אשר שם הא' גרשום" וכו', ראיתי להרב נחל קדומים ז"ל שהביא משם הא' 
 דכתב דר"ת אשר שם הא' אשה[footnoteRef:945], דציפורה קראה לו השם וכו' ע"ש ולע"ד קשה דהרי לעיל בפרשת שמות בעיקר הלידה אמר "ויקרא את שמו גרשום כי גר הייתי"[footnoteRef:946] וכו' הרי דמשה רבינו עליו השלום גופיה קראו ולא ידעתי מה יתרץ בעניין זה, ותימה על הרב חיד"א ז"ל שלא השיגו מזה, ובמה שסיים הכתוב "ושם הא' אליעזר" וכו' דיקדק משכיל א' דהוה ליה למימר 'ושם הב' כמו שמצינו גבי בני יוסף "ואת שם הב' קרא אפרים"[footnoteRef:947] וכו', ואפשר לומר משום דהתם מצינו שאמר "ואולם אחיו הקטון יגדל"[footnoteRef:948] וכו', וא"כ הם חלוקים זה מזה, אבל בני משה רבינו עליו השלום אידי ואידי חד שיעורא נינהו, ולכן אמר בשניהם האחד ורצה לומר שכל אחד ואחד הוא מיוחד לטיבותא, ואין ביניהם אפילו כמלא נימא, וע"ד שאמרו בגמרא[footnoteRef:949] בפסוק "את הכבש האחד" וכו' המיוחד שבעדרו.	 [945:  א (שר) ש(ם) ה(אחד)= אש"ה.]  [946:  שמות ב, כב.]  [947:  בראשית מא, נב.]  [948:  בראשית מח, יט.]  [949:  מגילה כח ע"א.] 


וַיֹּאמֶר אֶל מֹשֶׁה אֲנִי חֹתֶנְךָ יִתְרוֹ בָּא אֵלֶיךָ וְאִשְׁתְּךָ וּשְׁנֵי בָנֶיהָ עִמָּהּ (שמות יח, ו).	
[א] רש"י בד"ה אני חותנך יתרו, אם אין אתה יוצא בגיני[footnoteRef:950] וכו' ע"כ, נ"ב ועפ"ז י"ל דמה 
 שסיים "ויצא משה לקראת חותנו" לומר דהעיקר בעבורו ולא משום אשתו ובניו ומ"ה לא אמר לקראתם, מכאן שחייב אדם בכבוד חמיו, וקודם "וישאלו איש לרעהו לשלום" וכו' זה משה שקרוי "איש"[footnoteRef:951] וכו', וסיים "ויבאו האהלה" ר"ל שאח"כ נכנס לאהלו זו אשתו לדרוש בשלומה וב' בניה עמה מידי דהוי כל כבודה בת מלך פנימה, וע"ד מש"ה "ויביאה יצחק האהלה"[footnoteRef:952] וגם בשרה נאמר "הנה באהל"[footnoteRef:953].		 [950:  אם אין אתה יוצא בגיני צא בגין אשתך, ואם אין אתה יוצא בגין אשתך צא בגין שני בניה (מכילתא שם) (רש"י).]  [951:  וְזֹאת הַבְּרָכָה אֲשֶׁר בֵּרַךְ מֹשֶׁה אִישׁ הָאֱלֹהִים אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לִפְנֵי מוֹתוֹ (דברים לג, א)]  [952:  בראשית כד, סז.]  [953:  בראשית יח, ט.] 

[ב] נחלת יעקב בד"ה ויאמר אל משה ע"י שליח וכו' והא דלא כתיב הנה חותנך נ"ל[footnoteRef:954] 
 וכו' ע"ש, נ"ב ולע"ד אין במשמע דברי רא"ם בהכי לדייק ממילה 'אני', דאם כן הוה ליה למימר לכך נאמר אני ולא להביא תחילה הקרא. ותו דהתם מייתורא קדריש ד"רך טוב" למ"ל ומשום הכי דרשו כל הקרא, אבל הכא אצטריך לגופיה להודיע לו שבאים אשתו ובניו עמו. ואף שהתם הקשה ואימא חד כדאמרינן אינשי רכיך וטב מכל מקום תירץ דהוא"ו יתירה דהוה מצי למימר "רך טוב", אבל הכא לא אייתרא אלא מילת "אני" דגבי יתרו ומשום הכי דרשינן ביה דפירוש צא בגיני אבל גבי אשתו לא אתייתר מידי עד שנאמר דמדהא לדרשא, גבי בני נמי לדרשא. ותדע דהא התם אילו לא היה הוא"ו יתירה לא הוה אמר אלא חד. וה"נ נימא דבשביל חמיו דוקא קאמר לו. וזה קשה ג"כ לכאורה להרא"ם שכתב כן בד"ה אם אין אתה יוצא בגיני וכו'.		 [954:  במכילתא אליבא דר״א המודעי, ואע"ג דרבי יהושע חולק וס״ל כתב לו באגרת, ולדידיה אתי שפיר לשון ״אני חותנך״, משא״כ לר״א המודעי דהו״ל להשליח לומר ׳הנה חותנך׳, מ״מ בחר הרב בדעתו, לפי דלדידיה אתי שפיר לשון ״ויאמר״ שהשליח אמר אל משה, משא״כ לר״י הול״ל ׳ויכתוב אל משה׳. והא דלא כתיב ׳הנה חותנך׳ וכתב ״אני חותנך״, נראה לי דר״א המודעי תירץ קושיא זו, וז״ל: ר״א המודעי אומר, שלח לו ביד שליח, ואמר לו עשה בגיני, ואם אין אתה עושה בגיני צא בגין אשתך, ואם לאו עשה בגין בניה, לכך נאמר ״ויאמר אל משה וגו״׳, ע״כ, הרי שנתן טעם, דלכך אמר השליח ״אני חותנך״, ר״ל ״אני״, כדאי ליצא בגיני, ומד״אני״ פירושו בגיני, ממילא ה״ה ״ואשתך ושני בניה״ ג״כ פירושם ׳בגין׳, דומיא ד״בן בקר רך וטוב״ (בראשית יח,ז). ואפשר, שהכתוב כתב בקצרה ״אני חותנך״ לרמז זה הדרוש ׳בגין׳, אבל השליח אמר ׳הנה חותנך׳ וגם אמר ׳צא בגין חותנך׳. ומחלוקת זה הובא גם כן בשמו״ר (כז,ב) ואע״פ שהוא שם בטעות (שם הדעות הפוכות). ומדברי הרא״ם משמע כאילו לא ראה זה המחלוקת כלל, וגדולה מזה יש לתמוה עליו, שכתב וז״ל; ע״י שליח ־ כי אחריו ״ויצא משה לקראת חותנו״, ע״כ, ולא ידעתי מה היה לו, דמשמע שבא למעט שלא תפרש ד״ויאמר״ קאי על יתרו שבעצמו אמר ״אני חותנך יתרו״ וכו׳, ולכך הביא לראיה מדכתיב ״ויצא משה לקראת חותנו״ משמע שעדיין לא בא יתרו, וזה דבר שאפילו בד בי דב דחד יומא לא יטעה בו דמכ״ש הוה קשה למה הוצרך לומר ״אני חותנך יתרו בא אליך״, דמסתמא הכירו וגם את אשתו, ולא הול״ל שום דבר, או הול״ל ׳הנה באתי אליך׳.] 

לכן נראה לע"ד לומר דהכא נמי קדריש משום דקיימא לן דמה בא לומר בזה, אם להגיד לו 
 שהוא בא אליו כפשטו הרי כבר כתיב בקרא דלעיל מזה "ויבא יתרו" וכו' "אל משה אל המדבר אשר הוא חונה שם" משמע שכבר בא למקומו, ואם איתא דכיוון בזה כדרך הבאים אצל קרוביהם ששולחים ומגידים להם קודם הגעתם, א"כ הוה ליה למימר זה קודם פסוק "ויבא יתרו" ולא לאחר ביאתו. לכן דרשו דכונתו בזה שאחר שכיון הגיע לרשותו יצא לקראתו בשבילו כדי לכבדו, ואם אינו יוצא בגינו יצא בגין אשתו, ואם לאו בגין הבנים, והשתא אתי שפיר דכיון דהכתוב אינו כפשוטו דרשוהו כולו להכי, והיינו דקדייק רא"ם באומר לכך נאמר "ויאמר אל משה" וכו' וכוונתו כמ"ש.	
עוד כתב נחלה יעקב אמר הרא"ם בדברי פרש"י ע"י שליח כי אחריו ויצא משה לקראת 
 חותנו ולא ידעתי וכו' ע"ש, ואנכי בעניי לא ידעתי על מה חרד אלינו כל החרדה הזאת ולדבר על הגאון הכי, דהא ע"כ בין לרא"ם ובין לר"י שחולק וסבירא ליה כתב לו באגרת תרוייהו באו למעוטי הכי שלא תבין כפשטיה דקרא דהוא בעצמו אמר הכי דהא עדין לא נתראו פנים זה עם זה. ומ"ש דמכ"ש הוה קשה וכו' אפשר דאי מהא לא אירייא כל כך דמרוב השנים שהוא פורש מהם חשש שלא יכירהו, ואף לפי דרכו לא קשה דאה"נ מהכי טעמא נמי הוציאו זה הפירוש והרא"ם חדא מינייהו נקט והוכחה דקרא עדיף ליה. באופן דכוונת הני תנאי לאפוקי זה הפירוש דאם לא כן מה ראו לאפוקי חוץ מזה וכמ"ש הרא"ם.	


וַיֵּצֵא מֹשֶׁה לִקְרַאת חֹתְנוֹ וַיִּשְׁתַּחוּ וַיִּשַּׁק לוֹ וַיִּשְׁאֲלוּ אִישׁ לְרֵעֵהוּ לְשָׁלוֹם וַיָּבֹאוּ הָאֹהֱלָה (שמות 
 יח, ז).	
נחלת יעקב בד"ה כשהוא אומר איש לרעהו וכו' הקשה הרא"ם[footnoteRef:955] וכו' ע"ש, נ"ב ולע"ד 
 אינו נראה דהתם גבי יתרו נמי מלת "האיש" מיותרת דהני מצי למימר 'ויואל משה לשבת אתו' והוה משמע מפירוש דקאי ארעואל אביהן הנזכר לעיל, לכן נראה דתירוץ הגאון עיקר דסבירא ליה כמאן דאמר רעואל אביו של יתרו, והוא הנקרא איש ולא בנו והוא הנכון ודלא כהנחלת יעקב.	 [955:  במכילתא. ומביא ראיה שנאמר ״והאיש משה ענו מאד״. הקשה הרא״ם, דיתרו נמי קרוי ״איש״, דכתיב ״ויואל משה לשבת את האיש״, ותירוצו דוחק. ולי נראה, דשאני ״איש״ דכתיב גבי משה, שהוא מיותר, דהול״ל ׳ומשה ענו מאד׳, ומדכתיב ״והאיש משה״ ש״מ שבא ללמד שמשה נקרא ״איש״, אבל ״ויואל משה לשבת את האיש״ הו״ל כאילו כתב ׳את רעואל׳, ור״ל האיש שנזכר למעלה.] 


וַיִּחַדְּ יִתְרוֹ עַל כָּל הַטּוֹבָה אֲשֶׁר עָשָׂה יְהוָֹה לְיִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר הִצִּילוֹ מִיַּד מִצְרָיִם (שמות יח, ט).	
רש"י בד"ה ויחד יתרו. וישמח יתרו, זהו פשוטו. ומדרש אגדה, נעשה בשרו חדודין חדודין, 
 מיצר על אבוד מצרים, היינו דאמרי אינשי, גיורא עד עשרה דרי לא תבזי ארמאה באפיה (סנהדרין צד.).	
נחלת יעקב בד"ה ומדרש אגדה נעשה בשרו חידודין חידודין וכו' עד סוף הלשון[footnoteRef:956], נ"ב 
 ולע"ד נראה וודאי דשמואל סובר שאינו לשון שמחה אלא לשון חידודין בלבד והוא מיצר על טובת ישראל. ומ"ש "ברוך ה' אשר הציל" וכו' אינה אלא לפנים דעונה אמן בעל כורחו. אבל לפי דברי הרב דמשתמע לתרי אנפי קשה דהא תרתי דסתרי אהדדי הם, שאם נאמר דפירוש שמח א"כ לא היה מיצר ולא נתחדד בשרו וכן איפכא, ובפרט מ"ש דידקדק הרב וכתב מיצר על איבוד מצרים ולא כתב מיצר על טובת ישראל וכו' דברים אלו לכאורה אין להם שחר דהא איבוד מצרים היא טובת ישראל, ואם פירש שהוא מיצר עלה הוי כאלו כתב על טובת ישראל, אלא דלזה י"ל דסבירא ליה לרב דאה"נ שמח וניחא ליה בהצלתה אלא שהיה מיצר על שהיתה ע"י עינוי בי' מכות ומיתתם בים סוף ולא היתה בלא איבודם, אבל עדין דוחק לפרש מילת "ויחד" לתרתי, גם מ"ש דלרב נמי דאמר שהעביר חרב חדה פירוש תרתי דא"כ מה מסיים ע"כ הטובה וכו', לא קשה דהכי קאמר "ויחד" והיינו שנתגייר ונימול משום שראה כל הטובה שעשה ה' לישראל ומזה הכיר שהוא אדון הכל וזו היא הסבה וכדקמסיים ואזיל.	 [956:  פרק חלק (סנהדרין צד,א): ״ויחד יתרו״, רב אמר שהעביר חרב חדה על בשרו, ופירש רש״י : שמל את עצמו ונתגייר, ושמואל אמר שנעשה חדודים חדודים כל בשרו, ופירש רש״י: קמטין קמטין, שהיה מיצר מאד על מפלת מצרים, ע״כ. ונראה, דאין לפרש ששמואל סובר שאינו לשון שמחה אלא לשון חדודין בלבד, ויפרש שהיה מיצר על כל הטובה, דהא בתריה ״ויאמר יתרו ברוך ה׳ אשר הציל אתכם״ משמע שהיה שמח, אלא הכי פירושו, מדלא כתיב בהדיא לשון שמחה וכתב ״ויחד״ ש״מ שהוא לישנא דמשתמע לתרי אפין, וסובר רב שהוא ג״כ לשון חדה, ושמואל סובר שמשמעו ג״ב לשון חידודין, ויהיה פירוש הכתוב כך, ״ויחד יתרו״ שהוא לשון שמחה ״על כל הטובה אשר עשה ה׳ לישראל״, ״ויחד״ שהוא לשון חידודין ״אשר הצילו מיד מצרים״, ולכן דקדק הרב כאן ובש״ס ׳מיצר על איבוד מצרים, אבל לא שהיה מיצר על טובת ישראל. ועל כרחך לפרש כן אליבא דרב, דהא אי אפשר לומר דרב יסבור שאין פירוש ״ויחד״ אלא שהעביד חרב חדה בלבד, דא״כ מה מסיים ״על כל הטובה״, הו״ל לסיים ״כי גדול ה׳ מכל האלהים״.] 


וַיֹּאמֶר יִתְרוֹ בָּרוּךְ יְהֹוָה אֲשֶׁר הִצִּיל אֶתְכֶם מִיַּד מִצְרַיִם וּמִיַּד פַּרְעֹה אֲשֶׁר הִצִּיל אֶת הָעָם מִתַּחַת 
 יַד מִצְרָיִם (שמות יח, י).	
"ברוך ה' אשר הציל אתכם" וכו' "עתה ידעתי כי גדול ה' מכל האלהים" וכו' מלבד מה 
 שפירש"י בזה אפשר דה"ק דכיון שראה כל האותות והמופתים וכל המכות והנקמה שעשה ה' עם פרעה ועמו, א"כ אף מדת הרחמים נעשית דין עליהם וז"א "כי גדול ה' " וכו' ר"ל שאף שם הוי"ה ברוך הוא שהוא רחמים נעשה דין וחזק יותר מן אלהים שהוא דין ובב' כאחד נפרע מהם משפט חזק, ובזה אפשר שזהו מש"ה בפרשה הקודמת "וירא ישראל את היד הגדולה אשר עשה ה' במצרים"[footnoteRef:957] ר"ל שראו שה' שהוא רחמים נעשה במצרים דין חזק לכן "וייראו העם את ה' " "ואת" לרבות שמלבד מה שיראו מן מדת אלהים שהוא דין גם יראו מן ה' שאף שהוא רחמים זימנין שיהפך לדין קשה כמו שראו מעשה רב שנעשה עם המצריים, וזהו אפשר מה שאמר הכתוב את "ה' אלקיך תירא"[footnoteRef:958] וכו' ר"ל אף מן מדת הרחמים מהב' שמות כאחד תירא שזימנין כולם יהיו לדין גמור, וגם י"ל בפסוק "וייראו העם את ה' "[footnoteRef:959] ר"ל שהיו מתייראים ג"כ מן הת"ח ומשום הכי "ויאמינו בה' ובמשה עבדו" שהוא רבן של כל הת"ח, והיו מקיימים הא ד"את ה' אלהיך תירא" לרבות תלמידי חכמים. ומורא רבך כמורא שמים וסיים בקרא דידן "כי בדבר אשר זדו עליהם" אפשר דקא יהיב טעם למה שיצאו קודם זמנם כי לא ישבו כי אם רד"ו כמנין דבר עם ג' אותיות והמלה שעולים כן, והטעם "אשר זדו עליהם" דקושי השיעבוד השלים המנין, וגם יש בכלל למ"ש הר"מ בסוף פ"ו מהלכות תשובה[footnoteRef:960] דטעם שהעניש הקב"ה למצרים משום שלא גזר על איש ידוע, וכל אחד ואחד הבחירה בידו שלא לענות לישראל והיינו אומרו "אשר זדו עליהם" והם בחירי הרצון שלא גזר השי"ת על איש ידוע לכן בדין הוא ענוש יענשו ביתר שאת, ולכאורה יש מקום לומר תירוץ אחר משום דלא גזר על אומה ידועה ד"בארץ לא להם" כתיב, אבל לפי זה יעלה קושיה של הראב"ד[footnoteRef:961] שהשיג דא"כ על מי תחול הגזירה ד"ארץ לא להם" ועכ"פ י"ל דגם זה רמז קרא דידן באומרו "אשר זדו עליהם" דר"ל דלא היתה הגזירה בארץ מצרים אלא "בארץ לא להם" סתם ולהכי נענשו המצריים, והראב"ד תירץ בתחילה על זדונו ובזותו את הבורא הוא גרם לו ע"ש, וז"א "אשר זדו עליהם" ר"ל זדונו שמרד בה' ואמר "לא ידעתי את ה' " דין גרמ"א להו ענוש ייענש, עוד תירץ הראב"ד תירוץ ב' משום שה' אמר "וענו אותם" והם עבדו בהם בפרך והמיתו מהם ועל רוע זדונם נענשו על דרך אני קצפתי מעט והם עזרו לרעה כו' ע"ש, וגם זה רמז קראין באומרו "אשר זדו עליהם" ר"ל על רוע זדונם שעבדו בהם בפרך, ועוד יש מקום לומר על עיקר קושית הר"מ משום שהם לא כיוונו לקיים גזירת הבורא אלא להנאת עצמם וגם כי צוררים הם לכם ובמדומה לי שהמפרשים ג"כ תירצו הכי, וגם את זה רמז קראין באומרו "אשר זדו עליהם" ר"ל שלא כוונו לקיים גזירת הבורא אלא במרד ובמעל ובמזיד וגם "פן ירבה" וכו' ולכן בדין הוא להענישם.	 [957:  שמות יד, לא.]  [958:  דברים י, כ.]  [959:  שמות יד, לא.]  [960:  וַהֲלֹא כָּתוּב בַּתּוֹרָה (בראשית טו-יג) "ועֲבָדוּם וְעִנּוּ אֹתָם", הֲרֵי גָּזַר עַל הַמִּצְרִיִּים לַעֲשׂוֹת רַע. וּכְתִיב (דברים לא-טז) "וְקָם הָעָם הַזֶּה וְזָנָה אַחֲרֵי אֱלֹהֵי נֵכַר הָאָרֶץ", הֲרֵי גָּזַר עַל יִשְׂרָאֵל לַעֲבֹד עֲבוֹדָה זָרָה. וְלָמָּה נִפְרַע מֵהֶן. לְפִי שֶׁלֹּא גָּזַר עַל אִישׁ פְּלוֹנִי הַיָּדוּעַ שֶׁיִּהְיֶה הוּא הַזּוֹנֶה אֶלָּא כָּל אֶחָד וְאֶחָד מֵאוֹתָן הַזּוֹנִים לַעֲבֹד עֲבוֹדָה זָרָה אִלּוּ לֹא רָצָה לַעֲבֹד לֹא הָיָה עוֹבֵד. וְלֹא הוֹדִיעוֹ הַבּוֹרֵא אֶלָּא מִנְהָגוֹ שֶׁל עוֹלָם. הָא לְמָה זֶה דּוֹמֶה לְאוֹמֵר הָעָם הַזֶּה יִהְיֶה בָּהֶן צַדִּיקִים וּרְשָׁעִים. לֹא מִפְּנֵי זֶה יֹאמַר הָרָשָׁע כְּבָר נִגְזַר עָלָיו שֶׁיִּהְיֶה רָשָׁע מִפְּנֵי שֶׁהוֹדִיעַ לְמשֶׁה שֶׁיִּהְיוּ רְשָׁעִים בְּיִשְׂרָאֵל. כָּעִנְיָן שֶׁנֶּאֱמַר (דברים טו-יא) "כִּי לֹא יֶחְדַּל אֶבְיוֹן מִקֶּרֶב הָאָרֶץ". וְכֵן הַמִּצְרִיִּים כָּל אֶחָד וְאֶחָד מֵאוֹתָן הַמְּצֵרִים וְהַמֵּרֵעִים לְיִשְׂרָאֵל אִלּוּ לֹא רָצָה לְהָרַע לָהֶם הָרְשׁוּת בְּיָדוֹ. שֶׁלֹּא גָּזַר עַל אִישׁ יָדוּעַ אֶלָּא הוֹדִיעוֹ שֶׁסּוֹף זַרְעוֹ עָתִיד לְהִשְׁתַּעְבֵּד בְּאֶרֶץ לֹא לָהֶם. וּכְבָר אָמַרְנוּ שֶׁאֵין כֹּחַ בָּאָדָם לֵידַע הֵיאַךְ יֵדַע הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא דְּבָרִים הָעֲתִידִין לִהְיוֹת.]  [961:  והלא כתוב בתורה ועבדום וענו אותם וכו'. אמר אברהם אלה הם אריכות דברים שאינן מתובלים וחיי ראשי כמעט אני אומר שהם דברי נערות. יאמר הבורא לזונים למה זנית ואני לא הזכרתיך בשם כדי שתאמר שעליך גזרתי יאמרו לו הזונים ועל מי חלה גזרתך על אותן שלא זנו הנה לא נתקיימה גזרתך. אבל וקם העם הזה וזנה כבר אמרנו שאין בענין הזה ידיעת הבורא גזירה וכ''ש בכאן שאף משה אמר כי השחת תשחיתון הן בעודני חי עמכם ואף כי אחרי מותי וכ''ש הבורא שהיה יכול לומר כן בלא גזירה. וענין המצרים אינה שאלה משני פנים. האחד כי הדבר ידוע שאין הבורא נפרע מאדם רע אלא ברע ממנו ואחר שיפרע מזה יחזור ויפרע מן הרע ממנו ברשעו וכן הוא אומר הוי אשור שבט אפי כהתימך שודד תושד פי' מפני רשעך וגודל לבך והתפארך עלי. והמצרים ג''כ רשעים היו וראויים למכות ההם ואילו שמעו למשה בתחלה ושלחו את ישראל לא היו לוקים ולא טבעו בים אבל זדונו של פרעה ובזותו את הבורא יתברך לפני שלוחו הוא גרם לו. והשני כי הבורא אמר וענו אותם והם עבדו בהם בפרך והמיתו מהם וטבעו מהם כענין שנאמר אני קצפתי מעט והם עזרו לרעה לפיכך נתחייבו (ראב"ד).] 

ומזה נבוא לפרש מקצת קושיות האמורים בנחמיה ט'[footnoteRef:962] "ותרא את עני אבותינו במצרים 
 ואת זעקתם שמעת על ים סוף ותתן אותות ומופתים בפרעה ובכל עבדיו ובכל עם ארצו כי ידעת כי הזידו עליהם" וכו', והכוונה בהם הכי שאמר תחילה את עני אבותינו לפי מ"ש בזוהר פרשת בא דף ל"ג שעשו אותם עניים שלקחו ממונם בעצת איוב וכו' ע"ש[footnoteRef:963], וזה מלבד מה שהיו מלקים אותם ואין אדם לוקה ומשלם, וגם היו ממיתין מהם ובכ"ז נתמלאת סאתם ואמר "ואת זעקתם שמעת על ים סוף" ר"ל אף שהיו באותו פרק ובאותו מקום מה אלו אף אתה שמעת זעקתם ולא הטית אוזן לשר של מצרים וקטרוגו, "ותתן אותות ומופתים" ועשית בהם משפט חזק, וכי תימא כיון שבתחילה כך היתה הגזירה א"כ למה הענישם, ולזה אמר "בפרעה ובכל עבדיו" ר"ל שלא גזר על איש ידוע שכל אחד מעבדיו אילו לא היה רוצה להלקותם הבחירה בידו וכתירוץ הרמב"ם, וגם "ובכל עם ארצו" שלא גזר בארץ מצרים ד"בארץ לא להם" כתיב וכאידך תירוץ, וגם רמז במילת בפרעה ר"ל על זדונו ובזותו להשי"ת וכתירוץ א' דהראב"ד, ועוד בה "כי ידעת כי הזידו עליהם" ר"ל אני קצפתי מעט וכו' וכתירוץ ב' דהראב"ד, וגם יש בכלל אידך תירוץ דידן שהם לא היו מכוונים לקיים גזירתו יתברך אלא לאוות נפשם ובכן בדין הוא שיענשו, וגם יש בכלל הא ד"כי ידעת כי הזידו עליהם" נתינת טעם על שיצאו קודם הזמן משום קושי השיעבוד השלים המנין ואמר "ותעש לך שם כהיום הזה" אפשר דשם רמז הא דלילה כיום יאיר וכו', ואמר "והים בקעת לפניהם ויעברו בתוך הים ביבשה" ר"ל שבכלל הנס צף קרקעית הים למעלה והיו מהלכין ביבשה מעלה מעלה ומן הקצה אל הקצה, "ואת רודפיהם השלכת במצולות" מטה מטה גם יש בכלל בפסוק "ואת זעקתם שמעת על ים סוף" ע"ש מ"ש לעולם יקדים אדם תפלה לצרה כדי שלא יאמרו בעת צרתם אומרים קומה והושיענו, אבל כאן זעקתם שמעת על ים סוף אף שלא הקדימו התפלה, ובזה אפשר שזהו מש"ה "מן המצר קראתי יה"[footnoteRef:964] ר"ל אף שקראתי בעת הצרה עצמה, "ענני במרחב יה" וזה שאמר ג"כ "רצון יראיו יעשה"[footnoteRef:965] מה שבלבו ואין צריך לומר "ואת שועתם ישמע ויושיעם" וזו ואין צריך לומר זו קאמר, וז"ש ג"כ בפרשת מלך "תאות לבו נתת לו"[footnoteRef:966] ואין צריך לומר הא ד"וארשת שפתיו בל מנעת סלה" רוצה לומר אף שלא תבע אלא בעת הצרה עצמה, ואפשר דכל מעלה זו ניתנה לרבים לכללות ישראל והמלך דינו כרבים וגם פסוק ד"מן המצר"[footnoteRef:967] נאמר על כללות ישראל כמ"ש קודם "הללו עבדי ה' " וכו', וז"ש ג"כ במזמור "תפלה לדוד"[footnoteRef:968] וכו' "ביום צרתי אקראך כי תענני" והיינו אומרו ג"כ "ויצעקו אל ה' בצר להם ממצוקותיהם יצילם"[footnoteRef:969] גם מה שאמר הכתוב "ועת צרה היא ליעקב וממנה יושע"[footnoteRef:970] וז"ש מתוך צרה רווחה והכל מכוון להאמור, ויש מקום לומר במ"ש "ענני במרחב יה"[footnoteRef:971] ר"ל שהוא בעצמו ענני ולא על ידי שליח אלא כמתנת המלך שהיא בשופע וכ"ש מלך מלכי המלכים הקב"ה שהיא רחבה מני ים וזה שאמר הכתוב "כי עתה הרחיב ה' לנו"[footnoteRef:972] וכו' ר"ל ע"י השי"ת לכן "ויקרא שמה רחובות" ולא תגע בה יד פלשתים, אבל הראשונות היה סיוע שלהם ע"י שליח לכן מ"ם סתומה[footnoteRef:973], וגם אידך קראי שנאמר "כי תענני"[footnoteRef:974] "ממצוקותיהם יצילם"[footnoteRef:975] "וישמע ויושיעם"[footnoteRef:976] וכו' וגם מ"ש "תאות לבו נתת לו" וכו' כולם מכוונים להאמור.	 [962:  פסוק ט.]  [963:  מִשּׁוּם שֶׁאִיּוֹב מִקְּרוֹבֵי הָעֵצָה שֶׁל פַּרְעֹה הָיָה, וּכְשֶׁעָמַד פַּרְעֹה עַל יִשְׂרָאֵל, רָצָה לַהֲרֹג אוֹתָם. אָמַר לוֹ, לֹא, אֶלָּא קַח מָמוֹנָם וּשְׁלֹט עַל גּוּפָם בַּעֲבוֹדָה קָשָׁה, וְאַל תַּהֲרֹג אוֹתָם. אָמַר לוֹ הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, חַיֶּיךְ, בְּאוֹתוֹ דִין מַמָּשׁ תִּהְיֶה נִדּוֹן. מַה כָּתוּב? (איוב ב) אוּלָם שְׁלַח נָא יָדְךְ וְגַע אֶל עַצְמוֹ וְאֶל בְּשָׂרוֹ וְגוֹ'. בְּמַה שֶּׁהוּא דָּן - כָּךְ נִדּוֹן. וְאַף עַל גַּב שֶׁבְּכָל הַשְּׁאָר הָיָה יָרֵא מֵהַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא (זוהר מתורגם).]  [964:  תהלים קיח, ה.]  [965:  תהלים קמה, יט.]  [966:  תהלים כא, ג.]  [967:  תהלים קיח, ה.]  [968:  תהלים פו, א,ז.]  [969:  תהלים קז, ו]  [970:  ירמיהו ל, ז.]  [971:  תהלים קיח, ה.]  [972:  בראשית כו, כב.]  [973:  וַיַּחְפְּרוּ עַבְדֵי יִצְחָק בַּנָּחַל וַיִּמְצְאוּ שָׁם בְּאֵר מַיִם חַיִּים: וַיָּרִיבוּ רֹעֵי גְרָר עִם רֹעֵי יִצְחָק לֵאמֹר לָנוּ הַמָּיִם וַיִּקְרָא שֵׁם הַבְּאֵר עֵשֶׂק כִּי הִתְעַשְּׂקוּ עִמּוֹ: וַיַּחְפְּרוּ בְּאֵר אַחֶרֶת וַיָּרִיבוּ גַּם עָלֶיהָ וַיִּקְרָא שְׁמָהּ שִׂטְנָה (בראשית כו, יט-כא). דהיינו שתי הבארות הראשונות.]  [974:  תהלים פו, ז.]  [975:  תהלים קז, ו.]  [976:  תהלים קמה, יט.] 

ואגב נבין מ"ש קודם "אתה הוא ה' האלהים אשר בחרת באברם"[footnoteRef:977] וכו' "ותקם את דבריך 
 כי צדיק אתה" ע"כ, וי"ל ההוא אמר ולא יעשה, גם מאי טעמא השתא הכא דקא משבח לאברהם אבינו "ומצאת את לבבו נאמן לפניך", אך נראה משום דמה אלו אף אלו, ולא היו ישראל ראויים לכל הנסים וכשתהיה ההבטחה מהשי"ת בעצמו וגם ע"י נביא מוחזק חוזר בגרם החטא לכן הכא אזלי ומודו להשי"ת שהכל עשה לפנים משורת הדין משום שאתה בעצמך "כרות עמו הברית" ולא ע"י נביא וגם אברהם אבינו הוא נאמן ונביא מוחזק ובכה"ג חוזרת ההבטחה, ואפילו הכי "ותקם את דברך" והיינו רבותיה ואמר "כי צדיק אתה" ר"ל במדת צדקה וחסד, ובזה יתיישב מה שיש להקשות לכאורה על רש"י ז"ל שפירש בב"מ[footnoteRef:978] על מ"ש על מי שלא יקיים את דברו אין רוח חכמים נוחה הימנו[footnoteRef:979], כלומר אין רוח חכמים וחסידיו בקרבו ע"כ, ולכאורה יש להקשות הרי קרא כתיב "ותקם את דברך כי צדיק אתה" הרי קאמר שקרוי צדיק ולא חסיד אבל ע"פ האמור אתי שפיר, וגם דא"ת דר"ל צדיק שעושה כדין מאי רבותיה דקא משתבח קרא בגדול אדונינו שעשה כדין, וגם דקושטא קאי דכל הענין היה לפנים משורת הדין לכן מוכרח לפרש במדת צדקה קאמר והכל במדת חסידות, ובזה ה"ל סייעתא לפירוש רש"י הנזכר וזכר לדבר "כי צדיק ה' צדקות אהב"[footnoteRef:980], וגם יש ראיה לזה ממ"ש[footnoteRef:981] ג"כ שם גבי הנהו שקולאי דתברו חביתא דחמרא ואף שהיו חייבים לשלם פטרם משום ד"למען תלך בדרך טובים" ואחר כך אמר הב להו אגרייהו משום "ואורחות צדיקים תשמור", ופשיטא דגם התם פירוש צדיקים הוא מדת צדקה וחסד והכל במדת חסידות ודון מינה ג"כ בקרא דידן דכי צדיק אתה וכמדובר.	 [977:  נחמיה ט, ז.]  [978:  דף מח ע"א.]  [979:  רש"י בד"ה אין רוח חכמים נוחה הימנו, אין נחת רוח לחכמי ישראל במעשיו של זה אין דעתם נוחה עליהם הימנו על ידו.]  [980:  תהלים יא, ז.]  [981:  רבה בר בר חנן תברו ליה הנהו שקולאי חביתא דחמרא שקל לגלימייהו, אתו אמרו לרב אמר ליה הב להו גלימייהו, אמר ליה דינא הכי אמר ליה אין (משלי ב-כ) "למען תלך בדרך טובים" יהיב להו גלימייהו, אמרו ליה עניי אנן וטרחינן כולה יומא וכפינן ולית לן מידי אמר ליה זיל הב אגרייהו א''ל דינא הכי אמר ליה אין (משלי ב-כ) "וארחות צדיקים תשמור" (ב"מ פג ע"א).] 

ובעיקר הסוגיא דהנהו שקולאי וכו' פירש רחימא דנפשאי החכם המ' ה"ן גביר כמה"ר 
 מרדכי אלחייך הי"ו וירפאהו רפואה שלמה ויבנה לו בית נאמן אכי"ר, דאחר שאמר לו משום "למען תלך בדרך טובים" מחל להם והסכים לזה, אמרו לו עניי אנן וכו' ואז אמר לו הב להו אגרייהו דכיון שאתה מחלת להם על השכר א"כ הב להו אגרייהו דהוי כאלו לא היה, ואמר לו דינא הכי מלבד מה שמחלתי להם אתן להם השכירות, אמר לו אין "ואורחות צדיקים תשמור", ר"ל בדין הוא שיטול שכרן כיון שמחלת על השכר הוי מחילה סתם על הכל ופש גבך השכירות דביומו תתן שכרו ע"כ תורף דבר קודשו והוא נכון.	
עוד תירץ אח טוב וחסד הנזכר דמה שכתוב "וארחות צדיקים תשמור" היינו שהוא חייב 
 ליתן להם משום מצות הצדקה ד"נתון תתן"[footnoteRef:982] לפי שאמרו עניי אנן וכפינן ולית לן כלום, לכן אמר להם אין דחייב אתה ליתן להם ולזונם ולא תוכל להתעלם ממצוה הבאה לידך, ומ"ש הב להו אגרייהו לאו דוקא מענין השכירות אלא מענין הצדקה והפרנסה שחייבה תורה לזון עניי עמו ועני זה עומד על פתחך ופרנסתו אמונה ופקדון אצלך וגם זה נכון.	 [982:  דברים טו, י.] 

ועדיין י"ל מקצת קושיות דנחמיה אמאי הניח הא ד"ותתן אותות ומופתים בפרעה" וכו' 
 לבסוף ואמר ענין דנתינת ארץ ישראל "ותקם את דברך" בתחילה שהיא היתה סוף כל סוף כמ"ש בפרשת לך לך וא"כ אמאי הקדים את המאוחר ואיחר הקודם.	
הדרן עלן לעיקר קושית הרמב"ם שאת זה ראיתי למהר"ח אבואלעפייא שכתב דמעיקרא 
 קושיא ליתא, משום שכך היתה גזרתו יתברך אחר "ועבדום" "דן אנכי" ומאן דעביד הא נפיל בהא ע"כ, ואנכי בעניי בספר הקטן בזרע יחק בפרשת וארא הרגשנו בזה ואח"כ כתב דהי מהא לא אירייא דכוונת הר"מ קו' לאלהינו וכו' ויישבה שפיר ע"ש.	
וע"פ האמור בענין אפשר דזה רמז הפסוק בפרשת שמות בעיקר השליחות ששלח השי"ת 
 למשה רבינו ע"ה "ראה ראיתי את עוני עמי"[footnoteRef:983] ר"ל מה שנטלו ממונם בעצת איוב וגם אשר במצרים ד"בארץ לא להם" כתיב ולא גזרתי על אומה ידועה ואיש ידוע, וגם "את צעקתם שמעתי" מפני נוגשיו דאני קצפתי מעט והם עזרו לרעה, ובכן "ועתה לכה ואשלחך אל פרעה" וכו' ולהפרע ממנו ומאומתו מאחר דאית לן הני טעמי, וגם מ"ש אח"כ "לך ואספת את זקני ישראל"[footnoteRef:984] וכו' "פקד פקדתי אתכם ואת העשוי לכם במצרים" וכו' שעזרו לרעה וגם "כי לא יתן אתכם מלך מצרים להלוך" וכו' והוא מורד בי ולכן בדין הוא "ושלחתי את ידי והכתי את מצרים" וכו' לפי שלא גזרתי על אומה ידועה ואיש ידוע וככל הטעמים הנזכרים, וזה שאמר ג"כ בסוף הפרשה "עתה תראה אשר אעשה לפרעה כי ביד חזקה ישלחם"[footnoteRef:985] וכדפירש רש"י מפני ידי חזקה שתחזק עליו ישלחם וכו' והוא מכוון להאמור, וגם מה שכתוב בפרשת וארא "וגם אני שמעתי את נאקת בני ישראל אשר מצרים מעבידים אותם"[footnoteRef:986] ר"ל בעבודת פרך וגם מצרים "ואזכור את בריתי" שאמר ב"ארץ לא להם" ולא במצרים, וגם לא היתה הגזירה בעינוי קשה "לכן אמור לבני ישראל אני ה' " וכו' "וגאלתי אתכם בזרוע נטויה ובשפטים גדולים" מהטעמים הנזכרים, וגם מ"ש שם "ואני אקשה את לב פרעה" וכו' "ולא ישמע עליכם פרעה ונתתי את ידי במצרים" וכו' "בשפטים גדולים וידעו מצרים כי אני ה' בנטותי את ידי על מצרים" וכו' כי לכאורה נראה שהדברים כפולים ועל פי האמור אתי שפיר שרמז להטעמים הנזכרים, וגם מ"ש אחר כך "הנני משליח בך ובעבדיך ובעמך"[footnoteRef:987] וכו' שם רמז לב' טעמים, ועוד יש כמה פסוקים מובנים כפירוש זה דוק ותשכח.	 [983:  שמות ג, ז.]  [984:  שמות ג, טז.]  [985:  שמות ו, א.]  [986:  שמות ו, ה.]  [987:  שמות ח, יז.] 

וגם י"ל בעיקר תירוץ הר"מ משום דלא גזר על איש ידוע וכו' דהרי עבדי פרעה מה שהיו 
 מענין ומשעבדין את ישראל הכל על פי דברי פרעה והם אנוסים, וגם בענין מה שהיו ממיתין מהם ומאי אית להו למעבד ומכל שכן כשפרט לעבדיו ואמר פרעה ופירוש תעשה כך ובענין העינוי אפשר דהיו יכולים לשנות ולעשות להם קצת צער ויאמר למלך שעשינו כן, אבל בענין המיתה קשה, עוד כתב הר"מ בכלל ד"ק ליתן האי טעמא לגבי הרשעים שבדין הוא להענישם משום שהבחירה בידם וכו' ובזה אפשר להבין מאז"ל בפסוק "כי ה' הוגה על רוב פשעיה"[footnoteRef:988] ר"ל שכל אחד ואחד הוא בחירי שלא יהיה רשע, וגם יש מקום לומר דבאומרו "כי ה' " משמע דאף בשם הוי"ה שהוא רחמים הענישם וכל כך למה ותירץ "על רוב פשעיה" דכיון שהרבו להרשיע הפכו מדת הרחמים לדין, וגם י"ל שכיון שהם אנוסים מיצר הרע הם פטורים לכן אמר "על רוב פשעיה" דכיון שיש לפניהם ב' דרכים והבא ליטהר מסייעין אותו ובדרך שאדם רוצה לילך מוליכין אותו וסמי מכאן טענת אונס.	 [988:  איכה א, ה.] 


וַיִּקַּח יִתְרוֹ חֹתֵן מֹשֶׁה עֹלָה וּזְבָחִים לֵאלֹהִים וַיָּבֹא אַהֲרֹן וְכֹל זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל לֶאֱכָל לֶחֶם עִם חֹתֵן 
 מֹשֶׁה לִפְנֵי הָאֱלֹהִים (שמות יח, יב).	
[א] "ויקח יתרו חותן משה עולה וזבחים לאלהים" וכו', י"ל אמאי הוצרך לחזור עוד לומר 
 "חותן משה", אי משום שנתכבד במלך חתנו זה כבר למדנו ממ"ש קודם, ואפשר ע"פ מ"ש רש"י קודם זה במ"ש ויספר משה לחותנו, למשוך את לבו לקרבו לתורה ע"כ, ומום הכי סיים "ויקח יתרו חותן משה" ר"ל דהועילו חכמים בתקנתם ואהנו מעשיו ומגלגלין זכות ע"י זכאי והקריב קרבנות להשי"ת, וסיים "ויבא אהרן וכל זקני ישראל לאכל לחם עם חותן משה" לומר שהכל עשו לכבודו של משה שכיבדו לחמיו של מלך, ומלבד הפשט י"ל דכוונת אומר "לאכל לחם" היינו בלחמה של תורה כמש"ה "לכו לחמו בלחמי"[footnoteRef:989] כיון שראו אותו שנתגייר והקריב עולה וזבחים לאלהים באו ללמוד עמו בתורה, ומשום הכי אמר "וכל זקני ישראל" הכל לרבות הת"ח שבדור ואין זקן אלא זה שקנה חכמה, ובזה אפשר דמה שסיים "לפני האלהים" היינו לפני האלהים ממש דהשכינה שרויה ביניהם בעסק התורה "ונגד זקניו כבוד ה' "[footnoteRef:990] ורש"י[footnoteRef:991] פירש משום שהנהנה מסעודת ת"ח וכו'.	 [989:  משלי ט, ה.]  [990:  ישעיהו כד, כג.]  [991:  רש"י בד"ה לפני האלהים, מכאן שהנהנה מסעודה שתלמידי חכמים מסובין בה, כאילו נהנה מזיו השכינה (ברכות סד ע"א).] 

[ב] רש"י בד"ה וזבחים, ושלמים ע"כ, נ"ב כתב הרב דבק טוב דייק ממ"ש אח"כ "לאכל 
 לחם" בהכרח הוא שלמים דאל"כ היאך אכלו לחם ע"כ, ולע"ד אי מהא לא אירייא חדא דאימא דזבחו זבחים אחרים וגם דאימא שאכלו מינים אחרים, ואף שעיקר הסעודה הוא לחם מ"מ לא מוכרח על השלמים אימא על דבר אחר כגון מאכלי חלב או מיני מתיקה וכיוצא, אבל הנראה מדלא אמר שהקריב קרבנות סתם אלא אמר עולה וזבחים א"כ עולה כולה לגבוה והזבחים היינו שלמים וכן משמע מדברי רש"י.	

וְהִזְהַרְתָּה אֶתְהֶם אֶת הַחֻקִּים וְאֶת הַתּוֹרֹת וְהוֹדַעְתָּ לָהֶם אֶת הַדֶּרֶךְ יֵלְכוּ בָהּ וְאֶת הַמַּעֲשֶׂה אֲשֶׁר 
 יַעֲשׂוּן (שמות יח, כ).	
"והודעת להם את הדרך ילכו בה ואת המעשה אשר יעשון" נראה ע"פ מ"ש ז"ל בפירוש 
 "אם בחוקתי תלכו"[footnoteRef:992] שתהיו עמלים בתורה, וגם אמרו דאין בור ירא חטא[footnoteRef:993], וז"א הכא דבתחילה "והודעת להם את הדרך ילכו בה" שיהיו עמלים בתורה ובזה יזכו, "ואת המעשה אשר יעשון" אבל בלא הכי לא, א"נ רמז למ"ש[footnoteRef:994] תלמוד גדול שהתלמוד מביא לידי מעשה ומשום הכי אמר לימוד התורה קודם והמעשה אח"כ, וגם יש בכלל למ"ש התוס'[footnoteRef:995] דאדם שלא למד עדיין אז תלמוד גדול וכו', וז"א "והודעת להם" וכו' ר"ל דאם הוא אדם שהוא בסוג עדיין לא ידע אז "אשר ילכו בה" זה תלמוד את שיש בה ידיעה בתחילה שהוא קודם בכה"ג למעשה, אבל אם הם בסוג שכבר ידעו אז המעשה גדול וקודם ללימוד, א"נ רמז למ"ש הטור בהלכות צדקה שאם אין לו והלך ועשה לאחרים שכרו כשכר הנותן, והיא גופא קמ"ל בכלל מודעא רבא הזו שאם אין להם והלכו ועשו לאחרים אלהים חשבה לטובה כאלו "ואת המעשה אשר יעשון" הם, וגם רמז הא ולא המדרש הוא העיקר אלא המעשה, ולכן אמר ואת המעשה וא"ו להוסיף דטובים ב' מן הא', וגם רמז בכפל "ואת המעשה אשר יעשון" לומר שיתעסקו במעשה יותר מן התלמוד דומייא דאביי ולא כרבא וכנודע ובזה ימים יאריכו, א"נ רמז דזימנין אם לא יוכלו לקיים המצוות כמו הא דבן סורר ומורא או ענין יבום וכיוצא אם ילמוד בהלכותיהן חשיב שפיר כאלו "ואת המעשה" וכו', א"נ רמז למ"ש אם פגע בך מנוול זה משכהו לבית המדרש[footnoteRef:996], וזה בכלל ידיעה זו אשר ילכו לבית המדרש ובזה יזכו לעשות רצון קונם ולא יטו אחר היצה"ר, א"נ רמז למ"ש "אשרי איש ירא את ה' במצוותיו"[footnoteRef:997] ולא בשכר מצותיו וז"א "ואת המעשה אשר יעשון" שיהיו חפצים במעשה המצוות ולא משום השכר וכו', ועיין בספרי הקטן ויקרא יצחק מה שפירשתי בכל האמור קרא דאם בחוקתי וכו', א"נ רמז למ"ש המפרשים במתניתין דאבות[footnoteRef:998] הפוך בה והפוך בה וכו', דר"ל על גהינם שהיא הב הב, דכל בה שעל הרוב אין כל אדם יוכל להנצל ממנה וכו', וז"א דבכלל מודעא רבא זו להודיע להם "את הדרך ילכו בה" לעה"ב ושם דינה של גהינם שהיא הב הב, וגם שיזכרו תמיד המיתה כי הולך האדם אל בית עולמו כמ"ש המפרשים בפסוק "ויצו את שלמה בנו לאמר אנכי הולך בדרך כל הארץ"[footnoteRef:999] שאין לך דבר שדוחה היצה"ר אלא המיתה ובזה יזכו ואת המעשה אשר יעשון ולא יטו אחר עצת היצה"ר כלל. 	 [992:  ויקרא כו, ג.]  [993:  אבות פרק ב' משנה ה'.]  [994:  קידושין מ ע"ב.]  [995:  וי''מ דאדם שלא למד עדיין ובא לימלך אם ילמוד תחילה או יעסוק במעשה אומרים לו למוד תחלה לפי שאין עם הארץ חסיד אבל אדם שלמד כבר המעשה טוב יותר מלימוד (תוס' שם).]  [996:  קידושין ל ע"ב.]  [997:  תהלים קיב, א.]  [998:  פרק ה משנה כב.]  [999:  מלכים א' ב, א-ב.] 

עוד י"ל במ"ש קודם "והזהרת אתהם" ואח"כ "והודעת" והדר "ואת המעשה" לרמוז בזה 
 דעל ג' פשעי ישראל גם רמז למ"ש רש"י לקמן בפירוש "לך רד"[footnoteRef:1000] שמזרזין את האדם קודם ומעשה וחוזרין ומזהירין אותם בשעת מעשה, וז"א "והזהרת אתהם" קודם וגם "את המעשה" בשעת מעשה אזהרה אחרת, והאי וא"ו לרבות אזהרה ב' בשעת מעשה, גם בא ולימד הא דאין מלקין אלא אם כן מתרין ומ"ה אמר קודם "והזהרתה" זו התראה ואח"כ את שיש בה ידיעה בסוף לעשות גמילות חסדים עם נפשו שלא תאבד, "אשר ילכו זו" בק"ח משום דאין השי"ת פוגע בנפשות תחילה, אלא קודם יסורים וחולאים אם חזר בו מוטב, ואם לאו אזיל וקא מסיים "בה" זו קבורה שם תהא מיתתו וקבורתו, ולכן ישתדל "ואת המעשה אשר יעשון" בכל מדותיו לפנים משורת הדין והמרחם הוא ירחם ג"כ להסיר ממנו מכת המות, גם רמז בהאי והודעת וכו' שיש לפניהם ב' דרכים: א' את הדרך זה דרך החיים, והב' יסורים ודרך המות "בה" זו קבורה, לכן יבחר להם דרך הטוב ואת המעשה במצות ומעשים טובים, גם רמז למ"ש במתניתין[footnoteRef:1001] איזו היא דרך ישרה שיבור לו האדם כ"ש תפארת לעושיה ותפארת לו מן האדם, וז"א "את הדרך זו" היא דרך ישרה ומה היא, "ואת המעשה" אשר יעשון מעשים טובים, שהם טוב לשמים ולבריות ובפרט לפנים משורת הדין וכמש"ה "אמרו צדיק כי טוב"[footnoteRef:1002] וכו' ופירוש במי שהוא טוב לשמים ולבריות.	 [1000:  שמות יט, כד.]  [1001:  אבות פרק ב משנה א.]  [1002:  ישעיהו ג, י.] 

ועתה נבוא למ"ש בש"ס על האי קרא בב"מ בדף ל' ע"ב מ"ד "והודעת להם את הדרך ילכו 
 בה", "והודעת להם" זה בית חייהם, "את הדרך" זו גמ"ח, "ילכו" זה ביקור חולים, "בה" זו קבורה, "ואת המעשה אשר יעשון" זו לפנים משורת הדין וכו' ע"ש, והנראה משום דהוקשה להם כיון שאמר "והזהרתה אתהם את החקים ואת התורות" א"כ מה הוצרך לומר עוד הא ד"והודעת להם" וכו', לכן פירשו "והודעת להם" זה בית חייהם זו אומנות[footnoteRef:1003] שהיא שייכא להם לצורך גופם, דאם אין קמח אין תורה, אבל ע"י שילמדו אומנות וירויחו מזה משיכה קונה שיעשו גמ"ח בגופם ובממונם, ועל מ"ש ילכו ביקור חולים פריך בגמרא דהיינו גמ"ח, ותירצו לא צריכא אלא לבן גילו וכו'[footnoteRef:1004], ובזה יתיישב מה שי"ל לכאורה דגמ"ח הוי בכלל החוקים והתורות, אך לפ"ז אתי שפיר שלא תאמר דמה שחייבה תורה גמ"ח היינו היכא דלא ה"ל היזקא דגופו בלבד להכי קמ"ל דאף בכה"ג חייב, וגם בענין הקבורה לא תאמר דכמו דלענין השבת אבידה אם היה זקן ואינה לפי כבודו פטור ה"נ לענין קבורה, אלא קבורה חמירא דכל אדם חייב ולא יוכל להתעלם, ומלבד זה אפשר לומר ע"פ מאי דקיי"ל בדין אם אמר שלא יקברוהו אין שומעין לו והיא גופא קמ"ל דחייב לעשות הקבורה עכ"פ אף אם צוה שלא יקברוהו משום זילותא דכבוד הבריות, וגם משום יקרא דחיי, וגם י"ל דרומז בזה למ"ש אנן בעניותין על ענין גהינם שהיא ג"כ נקרא קבר ושאול תחתון ולכן אמר "בה" זו קבורה שאומרת הב הב, ובזה יתיישב ג"כ לקושיית הש"ס דהיינו גמ"ח, ומזה אפשר ג"כ דמ"ש "ילכו" זה ביקור חולים רמז בזה דכשילך האדם לבקר חולים יזכור ג"כ שהוא מעותד לכמה חולאים וגם כשילך לבית הקברות יזכור ג"כ שאפשר שהיום כאן ומחר בקבר עם המתים ובזה ישבר תמיד להיצה"ר, ועם מ"ש "ואת המעשה אשר יעשון" זה לפנים משורת הדין מזה נוכל לומר דזש"ה "ולך ה' חסד"[footnoteRef:1005] שמתנהג במידת חסידות וקא מפרש ואזיל עם מי "תשלם לאיש כמעשהו" זהו מי שמקיים הא ד"ואת המעשה אשר יעשון" גם אתה תשלם לו כמדתו כמעשהו דייקא ולא עם כל אדם וכאמור, ובמ"ש "זה" בית חייהם מלבד פירש"י י"ל דר"ל שיודיע להם על עולם הבא שהיא חיים נצחיים ולא כמו עולם הזה שהיא חיי שעה והבל הבלים, וקאמר דבמה יזכו לזה ע"י הגמ"ח והמעשים טובים שיעשו בעולם הזה בזה יקנו לעולם הבא שהיא בית חייהם העיקרי דע"י שמתנהגים לפנים משורת הדין אף אם יהיה להם איזה חטא מלך מוחל וסולח ומשלם להם כפעלם, וגם יש מקום לומר באומר "זה" בית חייהם דר"ל שכל אחד ישתדל להיות לו בית נאמן ביתו זו אשתו שנאמר בה "ראה חיים עם האשה אשר אהבת"[footnoteRef:1006] ובזה גומל נפשו איש חסד לקיים גמ"ח עם נפשו העלובה וקא יהיב טעמא שיזכור שהוא מעותד לכשיחלה וימות והולך לבית הקברות, ואם ישא אשה ויוליד בנים כאלו לא מת, וגם יש בכלל דבזה יזכו לעולם הבא שהיא בית חייהם אבל בלא הכי אין לו חלק לעולם הבא ולא יראה פני שכינה שהיא אור פני מלך חיים וראיה מחזקיה וכו' וכנודע.	 [1003:  כפרש"י.]  [1004:  דאמר מר בן גילו נוטל אחד מששים בחליו ואפי' הכי מבעי ליה למיזל לגביה.]  [1005:  תהלים סב, יג.]  [1006:  קהלת ט, ט.] 


וְאַתָּה תֶחֱזֶה מִכָּל הָעָם אַנְשֵׁי חַיִל יִרְאֵי אֱלֹהִים אַנְשֵׁי אֱמֶת שׂנְאֵי בָצַע וְשַׂמְתָּ עֲלֵהֶם שָׂרֵי אֲלָפִים 
 שָׂרֵי מֵאוֹת שָׂרֵי חֲמִשִּׁים וְשָׂרֵי עֲשָׂרֹת (שמות יח, כא).	
[א] רש"י בד"ה ואתה תחזה, ברוח הוקדש שעליך ע"כ, נ"ב כתב הרב ש"ח ד"תחזה" 
 מלשון חזיון, אי נמי דאל"כ איך יכול משה לברר מי' ק' אלף[footnoteRef:1007] אנשי חיל ואמת ע"כ[footnoteRef:1008], ולע"ד קצת קשה על פירוש השני דאימא הוא והע' זקנים עמו יבררו, והנראה דיותר נכון כפירוש ראשון, וגם דדייק ג"כ מלשון "ואתה" דמשמע שאין כל אחד יוכל לברר חוץ ממך, וגם דה' בוחן לבבות ולא שייך לידע זה הבן אדם, אבל אתה שזכית לרוח הקודש ביתר שאת תוכל להבחין, וגם אפשר דדיק מן וא"ו ד"ואתה" לרבות הרוח הקודש דבהצטרפות סייעתא דשמיא וב' כאחד תוכל לברר.	 [1007:  י - שרי עשרות, ק- שרי מאות, אלף שרי אלפים.]  [1008:  דתחזה מלשון חזיון דאם לא כן הל"ל תבחר אי נמי דאם לא כן איך יכול משה לברר מת"ר אלף אנשי חיל ואנשי אמת (שפתי חכמים).] 

[bookmark: שילה94][bookmark: שילה95][ב] רש"י בד"ה ואתה תחזה, ברוח הקודש שעליך ע"כ, נ"ב הרב עמר נקא כתב דדייק מן 
 מילת תחזה כמו מחזה שדי יחזה ע"ש[footnoteRef:1009], וכתב הרב שפתי חכמים בפירוש אחר[footnoteRef:1010], ולע"ד די"ל דדייק מן מילת "ואתה" ר"ל אתה שיש לך רוח הקודש תוכל להבחין ולבררם ולא אחר, וראיתי להרב שפתי חכמים שהביא פירוש אחר דאל"כ איך יכול משה לברר מו' מאות אלף אנשי חיל ע"כ, ולע"ד אי מהא לא אירייא דהוא והע' זקנים והראשים שבכל שבט ושבט היו יכולים, ומשוי שקשה לא' נוח לב', לכן היותר י"ל דפירוש אחר או כמ"ש אנן בעניותין וגם דהאדם יראה לעינים וה' יראה ללבב ובני אדם לא יוכלו לברר ולהבחין בין טוב לרע, אבל גברא רבא כמשה רבינו ע"ה שרוח הקודש אצלו תמיד יוכל להבחין ומשום הכי אמר "ואתה" ולא אחר.	 [1009:  ברוח הקדש שעליך פירוש כמה דאת אמר מחזה שדי יחזה היה דבר ה' אל אברם במחזה לכך פירש ברוח הקודש (עמר נקא).]  [1010:  דתחזה מלשון חזיון. דאם לא כן הוה ליה למימר תבחר. אי נמי, דאם לא כן איך יכול משה לברר משש מאות אלף אנשי חיל ואנשי אמת (שפתי חכמים).] 

[ג] בד"ה[footnoteRef:1011] שונאי בצע, ששונאים ממונם בדין כההיא דאמר כל דיינא דמפקינן מיניה 
 וכו'[footnoteRef:1012] ע"כ, נ"ב כתב הרא"ם דלא דק דאין הנדון דומה לראיה וכו' ע"ש[footnoteRef:1013], ולע"ד אפשר דגם רש"י לא בא לומר שהוא דומה בדומה אלא כמו דהתם דאינו רוצה לעמוד בדין ולהיות בסוג יהיו בעיניך כרשעים ונתן מה שתובעו חבירו אף בתוספת, גם אם יש לו ממון אצל חבירו בבירור ואינו רוצה לפורעו יבא עליו בטענות שקר הוא שונא ממונו ומוחל לו כדי שלא יעמוד עמו בדין ויהיה בסוג כרשעים ומשום הכי דייק רש"י ואמר 'כההיא' ולא כתב 'והיינו' מ"ש וכו', משום דר"ל דלאו בחד שיעורא ממש אלא חד טעמא נינהו וכמ"ש.	 [1011:  צ"ל רש"י בד"ה.]  [1012:  שֶׁשּׂוֹנְאִין אֶת מָמוֹנָם בַּדִּין, כְּהַהִיא דְּאָמְרִינָן: כָּל דַיָּנָא דְּמַפְּקִין מָמוֹנָא מִינֵּיהּ בְּדִינָא לָאו דַּיָּנָא הוּא (בבא בתרא נ"ח), רש"י.]  [1013:  הוא לא דייקא דאי בשכפר בממון והוציאוהו ממנו בב"ד בעדים קמיירי אין זה ממונו אלא ממון של אחרים ואי בשטעה בדין וחיבוהו לשלם ממונו קמיירי הא נמי לאו ממונו הוא ועוד שאין פסולו של זה מחמת ממון אלא מחמת שאינו בקי בדינין (רא"ם).] 


וַיְשַׁלַּח מֹשֶׁה אֶת חֹתְנוֹ וַיֵּלֶךְ לוֹ אֶל אַרְצוֹ (שמות יח, כז).	
רש"י ד"ה וילך לו אל ארצו, לגייר בני משפחתו ע"כ, נראה דדייק דהוה ליה למימר "וילך" 
 ופשיטא שחזר לעירו, ולמה אמר "אל ארצו", אלא לאו שבא לומר שכל סיבת עיקר הליכתו שלא נשאר עם חתנו לשם שמים כדי לזכות לחייביא ולגייר בני ארצו ולהיות כמוהו, ומה שהוצרך לומר "וישלח משה לחותנו" נראה דר"ל שעשה לו לויה כדי שיגיע לשלום, גם קמ"ל שכמו שעשה לו כבוד בביאה "ויצא משה לקראת לקראת חותנו" כן עשה לו כבוד כשחזר והיציאה כביאה.	

וְעַתָּה אִם שָׁמוֹעַ תִּשְׁמְעוּ בְּקֹלִי וּשְׁמַרְתֶּם אֶת בְּרִיתִי וִהְיִיתֶם לִי סְגֻלָּה מִכָּל הָעַמִּים כִּי לִי כָּל 
 הָאָרֶץ (שמות יט, ה).	
"ועתה אם שמוע תשמעו בקולי ושמרתם את בריתי" וכו' יובן ע"פ מ"ש בנדרים בפסוק 
 "אם לא בריתי" וכו' לחד מאן דאמר דקאי אברית מילה[footnoteRef:1014], גם ידעת מ"ש בקונטרס עקב ענוה דעל ידי שישראל מקיימין המילה ועושים קיום לעולם בדין הוא שיזכו ישראל גם בעולם הזה וניצולים מהא דיעקב ועשו חלקו עולמות, ובזה פירשתי מ"ש[footnoteRef:1015] במדרש אם מקיימין בניך את המילה נכנסים לארץ וכו', ודייק ואמר אם מקיימין ר"ל שישמרו בריתם בטהרה ולא יחטאו בו ולא שימולו בלבד, וגם מ"ש במדרש[footnoteRef:1016] וזה הדבר אשר מל יהושע דבר אמר להם ומלן וכו', אפשר ג"כ דהיא גופא קמ"ל דכדי לבטל האי טענה דחלקו עולמות צריכים לברית מילה כדי שיזכו בארץ ישראל שהיא עידית העולם, והיא גופא קמ"ל הכא דאם תשמרו את בריתו זו ברית מילה ותשמרו אותה שמירה מעלייא בזה תזכו "והייתם לי סגולה מכל העמים"[footnoteRef:1017] שתזכו גם בעולם הזה בסגולת מלכים וטוב מעדנים של עוה"ז יותר מכל העמים ואין מי שיטעון עליהם דבר, והיינו שסיים "ואתם תהיו לי ממלכת כהנים" ר"ל שכולם יהיו בעושר ומעלה כמלכים ועיין ברש"י[footnoteRef:1018], ואמר "כי לי כל הארץ" זו ארץ ישראל שלקח אותה השי"ת לו לשמו כמ"ש "השמים כסאי והארץ הדום רגלי"[footnoteRef:1019], וכן אמרו בזוהר בראשית דף ס"ז[footnoteRef:1020] על פסוק "לה' הארץ ומלואה" האי קרא על ארץ ישראל אתמר ע"ש[footnoteRef:1021], ועפ"ז יש ליישב רומיא דקראי שהקשה בש"ס[footnoteRef:1022] כתיב "לה' הארץ ומלואה" וכו' דלפ"ז קרא ד"והארץ נתן לבני אדם" על שאר ארצות ולפי הענין קאמר הכא דאמר רבי יהודה היא חלק ה' ומעיקרא לא נכנסה בסוג חלוקת עולמות ואני נותנה לכם כשתשמרו את בריתי, ולפי דברי הזוהר אתי שפיר מה שסיים "מי יעלה בהר ה' ומי יקום במקום קדשו" וכו' דקאי על ארץ ישראל שאמר בתחילה ששם בנין בית המקדש "והארץ הדום רגלי", עוד אמרו בזוהר שם דבר אחר "לה' הארץ ומלואה" דא ארעא קדישא עלאה דקב"ה אתרעי בה, "ומלואה" אילין נשמתין דצדיקייא וכו' ע"ש, וגם בזה דייקי שסיים עלה "מי יעלה בהר ה' " וכו' דקאי על עולם הבא וגם בזה יתיישב רומיא דקראי דלפ"ז מ"ש "והארץ נתן לבני אדם" היינו על עוה"ז, וגם אתי שפיר שאמר "השמים שמים לה' " דהכפל קאי אעולם הבא דקב"ה אתרעי בה וגם יש בכלל הכפל על נשמתהון של צדיקים וכמ"ש רז"ל שהנשמה נקראת שמים וכמ"ש לקמן.	 [1014:  דבר אחר גדולה מילה שאילמלא מילה לא נתקיימו שמים וארץ שנאמר (ירמיה לג-כה) אם לא בריתי יומם ולילה וגו' (נדרים לב ע"א).]  [1015:  וְנָתַתִּי לְךָ וּלְזַרְעֲךָ אַחֲרֶיךָ אֵת אֶרֶץ מְגֻרֶיךָ (בראשית יז, ח), רַבִּי יוּדָן אָמַר חָמֵשׁ, אִם מְקַבְּלִים בָּנֶיךָ אֱלָהוּתִי אֲנִי אֶהְיֶה לָהֶם לֵאלוֹהַּ וּלְפַטְרוֹן, וְאִם לָאו לֹא אֶהְיֶה לָהֶם לֵאלוֹהַּ וּלְפַטְרוֹן. אִם נִכְנָסִין בָּנֶיךָ לָאָרֶץ הֵן מְקַבְּלִין אֱלָהוּתִי וְאִם לָאו אֵינָם מְקַבְּלִים. אִם מְקַיְמִין בָּנֶיךָ אֶת הַמִּילָה הֵן נִכְנָסִים לָאָרֶץ וְאִם לָאו אֵין נִכְנָסִים לָאָרֶץ. אִם מְקַבְּלִים בָּנֶיךָ אֶת הַשַּׁבָּת הֵם נִכְנָסִין לָאָרֶץ וְאִם לָאו אֵינָם נִכְנָסִים (מדרש רבה בראשית פרשה מו אות ט).]  [1016:  רַבִּי בֶּרֶכְיָה וְרַבִּי חֶלְבּוֹ בְּשֵׁם רַבִּי אָבוּן בֶּן רַבִּי יוֹסֵי כְּתִיב (יהושע ה, ד): וְזֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר מָל יְהוֹשֻׁעַ, דָּבָר אָמַר לָהֶם יְהוֹשֻׁעַ וּמָלָן, אָמַר לָהֶם מָה אַתֶּם סְבוּרִין שֶׁאַתֶּם נִכְנָסִין לָאָרֶץ עֲרֵלִים, כָּךְ אָמַר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לְאַבְרָהָם אָבִינוּ וְנָתַתִּי לְךָ וּלְזַרְעֲךָ אַחֲרֶיךָ וגו' עַל מְנָת (בראשית יז, ט): וְאַתָּה אֶת בְּרִיתִי תִשְׁמֹר (מדרש רבה בראשית פרשה מו אות ט).]  [1017:  שמות יט, ה.]  [1018:  רש"י בד"ה סגלה, אוצר חביב, כמו "וסגלת מלכים" (קהלת ב, ח), כלי יקר ואבנים טובות שהמלכים גונזים אותם, כך אתם תהיו לי סגולה משאר אומות, ולא תאמרו אתם לבדכם שלי ואין לי אחרים עמכם, ומה יש לי עוד שתהא חבתכם נכרת, כי לי כל הארץ, והם בעיני ולפני לכלום:]  [1019:  ישעיהו סו, א.]  [1020:  עמוד א'.]  [1021:  רַבִּי יְהוּדָה פָּתַח וכו' לַה' הָאָרֶץ וּמְלוֹאָהּ - פָּסוּק זֶה נֶאֱמַר עַל אֶרֶץ יִשְׂרָאֵל שֶׁהִיא אֶרֶץ הַקְּדוֹשָׁה. וּמְלוֹאָהּ זוֹ הַשְּׁכִינָה, כְּמוֹ שֶׁנֶּאֱמַר (דברי הימים ב ה) כִּי מָלֵא כְבוֹד ה' אֶת בֵּית ה', וְכָתוּב (שמות מ) וּכְבוֹד ה' מָלֵא אֶת הַמִּשְׁכָּן. לָמָּה מָלֵא וְלֹא מִלֵּא? אֶלָּא מָלֵא וַדַּאי, שֶׁהִתְמַלֵּא מֵהַכֹּל, שֶׁהִתְמַלֵּא מֵהַשֶּׁמֶשׁ. הַלְּבָנָה שְׁלֵמָה בְּכָל הַצְּדָדִים. מָלֵא מִכָּל טוּב שֶׁלְּמַעְלָה, כְּמוֹ הָאוֹצָר הַזֶּה שֶׁהִתְמַלֵּא מִכָּל טוּב שֶׁל הָעוֹלָם, וְעַל זֶה כָּתוּב לַה' הָאָרֶץ וּמְלוֹאָהּ. תֵּבֵל וְיֹשְׁבֵי בָהּ - אֵלּוּ שְׁאָר הָאֲרָצוֹת (זוהר מתורגם).]  [1022:  אמר רב יהודה אמר שמואל כל הנהנה מן העוה''ז בלא ברכה כאילו נהנה מקדשי שמים שנא' (תהילים כד-א) לה' הארץ ומלואה ר' לוי רמי כתיב לה' הארץ ומלואה וכתיב (תהילים קטו-טז) השמים שמים לה' והארץ נתן לבני אדם לא קשיא כאן קודם ברכה, כאן לאחר ברכה (ברכות לה ע"א).] 

וחוץ מזה י"ל ע"פ מ"ש ז"ל בפסוק "אקרא אל השמים מעל"[footnoteRef:1023] זו הנשמה "ואל הארץ לדין 
 עמו" זה הגוף וכו', גם אמרו ג' שותפים יש באדם הקב"ה ואביו ואמו בשעה שיגיע קצו של אדם נוטל הקב"ה חלקו וא"ל הרי חלקכם מוטל לפניכם[footnoteRef:1024], והיינו דרמז באומרו "השמים שמים לה' " זו הנשמה חלק אלוה ממעל "והארץ נתן לבני אדם" זה הגוף שהוא חלק בן אדם לאב ואם ובשעה שנוטל הקב"ה חלקו אז "לא המתים יהללו יה"[footnoteRef:1025] שנעשה אבן דומם וכו', וכפי זה יתיישב ג"כ רומיא דקראי, ומקום י"ל בפסוק דידן ע"פ מ"ש בזוהר בראשית בדף צ"ג[footnoteRef:1026] בפסוק "גשו אלי" דאחזי להו קיימא דמילה אמר דא גרמת לי מלכו מכאן אוליפנא מאן דנטיר להאי קיימא מלכו אתנטרת ליה וכן בועז דנטיר להאי ברית זכה דנפקו מיניה מלכין וכו' ע"ש[footnoteRef:1027], ונראה דזו היתה ברכת הזקנים לבועז "יתן ה' את האשה הבאה"[footnoteRef:1028] וכו' ר"ל כמו שיצא מן רחל יוסף הצדיק שזכה למלכות על דנטיר אות קיימא, וגם מן לאה שיצא ממנה יהודה גבר באחיו כן תזכה אתה מידי דהוי דנטר ג"כ להאי ברית, ומאן דעביד הא יזכה להא ואפשר ג"כ דזה רמז קראי דידן מ"ש "ושמרתם את בריתי"[footnoteRef:1029] ודבר שהיה בכלל ברית המילה שישמרו אותה שמירה מעלייא בזה תזכו "ואתם תהיו לי ממלכת כהנים" ומלכות ומעלה כמ"ש ובני דוד כהנים היו וכמו שמצינו מעשה רב כיוסף הצדיק ובועז והיא גופה מש"ה בפרשת לך לך מ"ש ה' לאברהם אבינו ע"ה "התהלך לפני והיה תמים" ואתנה בריתי ביני וביניך"[footnoteRef:1030] זו ברית מילה, ובזה וארבה אותה דהשומר מצות המילה כהלכתה יזכה לקיים מצות פריה ורביה בזש"ק ואף גם זאת "ומלכים ממך יצאו" דמאן דנטיר ברית דא מלכו אזדמנת ליה ובהכי א"ש שאמר ברכה זו עם מצות המילה, וכאמור ובזה א"ש ג"כ שאמרה התורה במלך "לא ירבה לו נשים"[footnoteRef:1031] וכו' דבריבוי הנשים לא יוכל לשמור בריתו בטהרה דמן ההיתר יסיתנו לאיסור כמ"ש מרן בש"ע, ומאן דעביד הא לא יזכה למלכות דעיקר הכתר מלכות הוא להשומר בריתו, אבל אם קיים הא ד"לא ירבה לו נשים" וכו' אז "למען יאריך ימים על ממלכתו" כיוסף הצדיק שזכה למלכות, אם בגבורות פ' ובזה א"ש שאמר ברכה דאריכות ימים על מלכותו אחר שמקיים הא דלא ירבה לו נשים וכאמור.	 [1023:  תהלים נ, ד.]  [1024:  נידה לא ע"א.]  [1025:  תהלים קטו, יז.]  [1026:  עמוד ב'.]  [1027:  קָם אַחֵר וְאָמַר, (בראשית מה) וַיֹּאמֶר יוֹסֵף אֶל אֶחָיו גְּשׁוּ נָא אֵלַי וַיִּגָּשׁוּ וַיֹּאמֶר וְגוֹ'. וְכִי לָמָּה קָרָא לָהֶם, וַהֲרֵי הֵם הָיוּ קְרוֹבִים אֵלָיו? אֶלָּא בְּשָׁעָה שֶׁאָמַר לָהֶם אֲנִי יוֹסֵף אֲחִיכֶם, תָּמְהוּ שֶׁרָאוּ אוֹתוֹ בְּמַלְכוּת עֶלְיוֹנָה. אָמַר יוֹסֵף, הַמַּלְכוּת הַזּוֹ, מִשּׁוּם זֶה הִרְוַחְתִּי אוֹתָהּ. גְּשׁוּ נָא אֵלַי וַיִּגָּשׁוּ, שֶׁהֶרְאָה לָהֶם אֶת בְּרִית הַמִּילָה. אָמַר, זוֹ גָרְמָה לִי אֶת הַמַּלְכוּת הַזּוֹ, מִשּׁוּם שֶׁשָּׁמַרְתִּי אוֹתָהּ. מִכָּאן לָמַדְנוּ, שֶׁמִּי שֶׁשּׁוֹמֵר אֶת אוֹת הַבְּרִית הַזּוֹ, הַמַּלְכוּת שְׁמוּרָה לוֹ. מִנַּיִן לָנוּ? מִבֹּעַז, שֶׁכָּתוּב (רות ג) חַי ה' שִׁכְבִי עַד הַבֹּקֶר. שֶׁיִּצְרוֹ הָיָה מִתְגָּרֶה בּוֹ, עַד שֶׁנִּשְׁבַּע שְׁבוּעָה וְשָׁמַר אֶת הַבְּרִית הַזּוֹ, מִשּׁוּם כָּךְ זָכָה שֶׁיָּצְאוּ מִמֶּנּוּ מְלָכִים שַׁלִּיטִים עַל כָּל שְׁאָר הַמְּלָכִים, וְהַמֶּלֶךְ הַמָּשִׁיחַ שֶׁנִּקְרָא בִּשְׁמוֹ שֶׁל הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא (זוהר מתורגם).]  [1028:  רות ד, יא.]  [1029:  שמות יט, ה.]  [1030:  בראשית יז, א.]  [1031:  דברים יז, יז.] 



וַיִּסְעוּ מֵרְפִידִים וַיָּבֹאוּ מִדְבַּר סִינַי וַיַּחֲנוּ בַּמִּדְבָּר וַיִּחַן שָׁם יִשְׂרָאֵל נֶגֶד הָהָר (שמות יט, ב).	
[א] רש"י בד"ה ויחן שם ישראל, כאיש אחד בלב אחד וכו' ע"כ, נ"ב ועפ"ז אפשר דזהו 
 שסיים "נגד ההר" ר"ל שהיו כאיש אחד ונוחים זה לזה וקנו מדת הענוה ולמדו מהר סיני ע"י שהיה שפל זכה שניתנה תורה עליו ממנו ראו וכן עשו כדי לזכות בתורה שאין החכמה מתקימת אלא במשים עצמו כאין וכו', והאי "נגד" הוא כמו "שויתי ה' לנגדי"[footnoteRef:1032], והיינו דסיים "ומשה עלה אל האלהים" ר"ל משום שהיה עניו מאוד ושפל כמו ההר זכה שהוא עלה לקבל התורה ולא אחר, וכמ"ש המפרשים במשנה[footnoteRef:1033] דמשה קיבל תורה מסיני וכו', וז"ש ג"כ "ויקרא אליו ה' מן ההר" וכו' דלכאורה י"ל כיון שאמר לו "עלה אל האלהים" א"כ כיצד קראו אליו מן ההר, ואף דקושטא קאי "וירד ה' על הר סיני"  מ"מ חוץ מזה אפשר לומר דה"ק ויקרא אליו בלבד ולא לאחר אתו מן ההר ר"ל דומיא ד"וירד ה' על הר סיני" שהוא שפל וכו' ואמר "לאמר כה תאמר לבית יעקב"[footnoteRef:1034] ר"ל שיאמר לאחרים ללמד לבני ישראל שיתפסו מדה טובה זו ואהנייא להו שאף אם יהיו בסוג יעקב עוקבא על ידי מדת הענוה יהיו ישראל ישר אל ומעביר להם על כל חטאתם.	 [1032:  תהלים טז, ח.]  [1033:  אבות פרק א משנה א.]  [1034:  שמות יט, ג.] 



אָנֹכִי יְהוָֹה אֱלֹהֶיךָ אֲשֶׁר הוֹצֵאתִיךָ מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם מִבֵּית עֲבָדִים (שמות כ, ב).	
רש"י בד"ה מבית עבדים, מבית פרעה שהייתם עבדים לו וכו' ולא עבדים לעבדים[footnoteRef:1035] 
 ע"כ, נ"ב ולע"ד אפשר ע"פ מ"ש רש"י לעיל[footnoteRef:1036] בפסוק אשר הצילו מיד מצרים דעד עתה לא היה עבד יכול לברוח ממצרים שהיתה הארץ מסוגרת ואלו יצאו ס' רבוא ע"כ, וז"א הכא "מבית עבדים" ר"ל שמי שנכנס למצרים נשאר עבד תמיד ועבדם לעולם ואני הוצאתי אתכם ס' רבוא משם ביד רמה ותפול עליהם אימה ופחד והיינו רביתיה, וזהו כוונתם ז"ל במ"ש כדאי היא היציאה שתשעבדו לי לשמי משום שסיים מבית עבדים והכוונה בו כאמור.	 [1035:  מבית פרעה שהייתם עבדים לו, או אינו אומר אלא מבית עבדים שהיו עבדים לעבדים, תלמוד לומר ויפדך מבית עבדים מיד פרעה מלך מצרים, אמור מעתה, עבדים למלך היו, ולא עבדים לעבדים (רש"י).]  [1036:  צ"ל רש"י בד"ה על כל הטובה. טובת המן והבאר והתורה (מכילתא שם), ועל כולן אשר הצילו מיד מצרים, עד עכשיו לא היה עבד יכול לברוח ממצרים, שהיתה הארץ מסוגרת, ואלו יצאו ששים רבוא (מכילתא שם).] 


שֵׁשֶׁת יָמִים תַּעֲבֹד וְעָשִׂיתָ כָּל מְלַאכְתֶּךָ (שמות כ, ט).	
רש"י בד"ה ועשית כל מלאכתך וכו', שלא תהרהר אחר מלאכה ע"כ, נ"ב לכאורה קשה שהרי אמר בש"ס[footnoteRef:1037] על פסוק "ודבר דבר"[footnoteRef:1038] דיבור אסור הרהור מותר, והיאך הכא קא אסר לן רש"י ז"ל גם ההרהור. וראיתי להטור באו"ח בסימן ש"ו [footnoteRef:1039]שכתב הרהור בעסקיו מותר, ומכל מקום משום עונג שבת מצוה שלא יחשב בהם כלל וכו', וכתב מרן הבית יוסף שם דה"ר יונה באגרת התשובה כתב דאף שאמר הרהור מותר אם יש לו מההרהור טרדת לב או דאגה אסור שנאמר "ועשית כל מלאכתך" ואמרינן במכילתא שתהא כל מלאכתך בעיניך כאילו היא עשויה שלא תהרהר עליו וכו' ע"ש, וא"כ אפוא דברי רש"י לקוחים הם מדברי המכילתא הנזכרת, וצ"ל דמיירי בהרהור שיש בו טרדא לב ודאגה, אבל בלאו הכי על זה אמר בגמרא הרהור מותר, וכי היכי דלא ליפלוג המכילתא עם הש"ס צ"ל כן, אבל בדברי הטור אפשר דקאמר מר דאף בדבר שאין בו טרדה ודאגה ומן הדין מותר אפילו הכי מצוה וכו', והיינו ממדת החסידות אבל בעניין שיש בו דאגה הא קאמר הרב יונה דאיסורא איכא ולא מצוה בלבד, ועיין להרא"ם שהביא מן המכילתא לשון אחר שאמר דבר אחר שבות ממחשבת עבודה ע"ש וגם בזה צ"ל דמיירי במחשבת עבודה שיש בה דאגה וכדי להשוותם עם הש"ס דידן, ואנו פלוגתא לא מפשינן מידי דהוי דנקט בה שבות וכו' והוא לשון איסור משמע ולא מצוה בעלמא להורות נתן למ"ש.	 [1037:  שבת קג ע"א.]  [1038:  ישעיהו נח, יג.]  [1039:  סעיף ח'.] 


כַּבֵּד אֶת אָבִיךָ וְאֶת אִמֶּךָ לְמַעַן יַאֲרִכוּן יָמֶיךָ עַל הָאֲדָמָה אֲשֶׁר יְהוָֹה אֱלֹהֶיךָ נֹתֵן לָךְ (שמות כ, 
 יב).	
[א] כבד את אביך וכו', י"ל אמאי בשלוח הקן אמר "והארכת ימים"[footnoteRef:1040] והכא נקט "יאריכון 
 ימיך", ונראה ע"פ מ"ש הראשונים טעם ל"ימי שנותינו בהם ע' שנה"[footnoteRef:1041] משום דג' שותפין יש באדם הקב"ה ואביו ואימו[footnoteRef:1042] א"כ מנין אב אם הם מ"ד, ושם הוי"ה ב"ה כ"ו, הרי ע' ע"כ, ובזה אתי שפיר דקאמר "כבד את אביך" וכו' "למען יאריכון ימיך" אלו הע' שנה הקצובים לך כנגד הג' שותפים ואם אתה מכבד את כולם תזכה בהם ואם לאו לא, ובזה נראה דזש"ה "אבא בגבורות ה' אלהים אזכיר צדקתך לבדך"[footnoteRef:1043] ר"ל דהע' שנה הם באים מכוח הג' שותפים, אבל אם בא ברוך הוא והוסיף עליהם לך תהיה צדקה לבדו, ובזה נראה דזש"ה בפרשת משפטים במכה ומקלל אביו ואמו מות יומת ר"ל מיתת עוה"ז דשוב לא יזכה להשנים שכנגדן וגם יומת בעולם הבא ומ"ה נקט ב' מיתות, ועדיין יש לדקדק דאמאי הכא לא אמר "כאשר צוך" כמ"ש בפרשת ואתחנן[footnoteRef:1044], גם לא אמר "ולמען ייטב לך" כדלקמן, ואפשר דהכא קמ"ל אפילו שיעשה אותה לקבל פרס ואורך ימים איכא וכל שכן עושר וכבוד, ומזה יזכה לקיים אח"כ "כאשר צוך ה' אלוהיך" לשמו ולשמה דמתוך וכו', וממילא רווחא שמעתתא ג"כ לאורך ימים ורוב טובה וגם יש בכלל לעולם שכולו טוב וארוך יזכה לב' עולמות, ועדיין יש לדקדק אמאי הכא בדברות הראשונות כתיב יאריכן ביו"ד ובלא וא"ו[footnoteRef:1045], ובאחרונות אמר יארכון בוא"ו ובלא יוד, ואפשר משום דהראשונות היו מכתב אלהים ומעשה אלהים משום הכי אמר יארכן דקאי על הקב"ה כי עמו מקור חיים שהוא מאריכן למקיים דברו הטוב, אבל האחרונות שנעשו ע"י שליח א' יארכון משמע מעלמא שיבא הטוב מ"מ ע"י מלאך ושליח יארכון ומשלם לאיש כמעשיהו וכן תירץ רחימא דנפשאי החכם המופלא הן גביר סו' מרדכי אלחאייך נר"ו.	 [1040:  דברים כב, ז.]  [1041:  תהלים צ, י.]  [1042:  נדה לא ע"א.]  [1043:  תהלים עא, טז.]  [1044:  כַּבֵּד אֶת אָבִיךָ וְאֶת אִמֶּךָ כַּאֲשֶׁר צִוְּךָ יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ לְמַעַן יַאֲרִיכֻן יָמֶיךָ וּלְמַעַן יִיטַב לָךְ עַל הָאֲדָמָה אֲשֶׁר יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ נֹתֵן לָךְ (דברים ה, טז).]  [1045:  במחילה מכבוד הרב בספרים שלנו כתוב להפך: בלוחות הראשונות- יַאֲרִכוּן, בלוחות האחרונות - יַאֲרִיכֻן.] 

[ב] "כבד את אביך" וכו' אפשר דהאי "את" לרבות חמיו דחייב אדם בכבוד חמיו משום 
 דאשתו חצי גופו א"כ חשיב אביו וגם "את אמך" לרבות חמותו מהכי טעמא.	
[ג] "כבד את אביך" וכו' וסמיך ליה "לא תרצח" וכו' נראה דהסמיכות בא לומר דאם לא 
 עשה כבוד אב ואם ולא ישמע בקול אב ואם א"כ נעשה בן סורר ומורא ויהרג ומשום הכי סמך למצוה זו לא תרצח ר"ל לעצמו, ועבירה גוררת עבירה "לא תנאף" שכיון שיהיה בן סורר מורא ושותה יין הרבה, הרבה יין עושה ונמשך אחר הזנות ושונא תוכחת אב ואם וסמיך ליה "לא תגנוב" שהוא גונב ממון אב ואם "ואמר אין פשע ויהיה חבר לאיש משחית"[footnoteRef:1046] וגם יש בכלל שהוא גונב ג"כ ממון אחרים כמ"ש לסוף מכלה ממון אביו ויוצא ומלסטם את הבריות, ולכן אמר אח"ז "לא תנגוב" וגם יש בכלל האי "לא תרצח" לומר דאם לא יעשה כיבוד אב ואם והוא מבעט באב ואם ורוצה שיעשו רצונו בכל מה דבעי וכשאין ממלאין תאותו יבא להרוג את עצמו שיפול מן הגג וכיוצא כמו דהוה עובדא בחד גברא רחמנא ישזיבינן, וגם בענין הזנות מעשים בכל יום למי שלא יעשה כיבוד אב ואם ולא ישמע למוסר אביו יהיה בסוג רועה זונות באופן דכל הני ג' עבירות החמורות הם נגררין למי שאינו עושה כיבוד אב ואם וכמ"ש.	 [1046:  משלי כח, כד.] 




לֹא תִרְצַח: לֹא תִנְאָף (שמות כ, יג-יד).	
בזוהר הקדוש בסוף סדרין לא תרצח לא תנאף אי לאו דפסקא טעמא אסיר לקטלא נפשא 
 אף דעבר על אורייתא וגם הוה אסיר אף לאולדא במצות פריה ורביה עם אשתו ובמה דפסק טעמא אסיר ושרי וכו' ע"ש[footnoteRef:1047], והקשו לו בחלום לחד מן חברייא הי"ו דהיאך היינו אומרים כן כיון דנצטוינו בתורה על ד' מיתות ב"ד וכן על מצות פריה ורביה ובכ"מ קיי"ל דאתי עשה ודחי לא תעשה והניחה בקושיה זהו מה שראה בחלומו, וגם בהקיץ ויחזקהו במסמרים ורצה ליישבו בדוחק גדול וגם משכיל אחר הי"ו הוקשה לו בהקיץ כן ואני בעניי תירצתי להם דאי מהא לא אירייא דהיא גופה קמ"ל דמעיקרא לא אמרה תורה לאסור במצות פריה ורביה או בד' מיתות ב"ד ע"ד שנצטרך להתיר מהא דאתי עשה וכו', אלא לא בא לכלל איסור אלא לרצוח על חנם או בביאות האסורות, אבל במה שציותה תורה עשה והצלח ובהכי מעיקרא קושיא ליתא ושבקיה כי הוא א' דכד ניים ושכיב מר אמר להאי מילתא.	 [1047:  לֹא תִרְצַח. לֹא תִנְאָף. לֹא תִגְנֹב. לֹא - יֵשׁ טַעַם מַפְסִיק בְּכָל שְׁלֹשֶׁת אֵלֶּה. וְאִם לֹא הָיָה טַעַם מַפְסִיק, לֹא הָיָה תִקּוּן לָעוֹלָמוֹת, וְיִהְיֶה אָסוּר לָנוּ לַהֲרֹג נֶפֶשׁ בָּעוֹלָם, אַף עַל גַּב שֶׁיַּעֲבֹר עַל הַתּוֹרָה. אֲבָל בְּמַה שֶּׁיֵּשׁ הֶפְסֵק טַעַם - אָסוּר וּמֻתָּר. לֹא תִנְאָף - אִם לֹא טַעַם מַפְסִיק, אָסוּר אֲפִלּוּ לְהוֹלִיד אוֹ לִשְׂמֹחַ בְּאִשְׁתּוֹ שִׂמְחַת מִצְוָה, וּבְמַה שֶּׁהַטַּעַם מַפְסִיק - אָסוּר וּמֻתָּר. לֹא תִגְנֹב - אִם לֹא הָיָה טַעַם מַפְסִיק, הָיָה אָסוּר אֲפִלּוּ לִגְנֹב דַּעַת שֶׁל רַבּוֹ בַּתּוֹרָה אוֹ דַעַת שֶׁל חָכָם כְּדֵי לְהִתְבּוֹנֵן בָּהּ, אוֹ דַיָּן שֶׁדָּן דִּין לְפִי טַעֲנָה שֶׁצָּרִיךְ לִגְנֹב אֶת דַּעַת הָרַמַּאי, וְלִגְנֹב אֶת דַּעַת שְׁנֵיהֶם כְּדֵי לְהוֹצִיא אֶת הַדִּין לָאוֹר. וּבְמַה שֶּׁמַּפְסִיק הַטַּעַם - אָסוּר וּמֻתָּר. לֹא תַעֲנֶה בְרֵעֲךְ עֵד שָׁקֶר. כָּאן לֹא מַפְסִיק טַעַם, מִשּׁוּם שֶׁזֶּה אָסוּר כְּלָל וּכְלָל, וּבְכָל דִּבְרֵי הַתּוֹרָה שָׂם הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא סוֹדוֹת עֶלְיוֹנִים, וְלִמֵּד בְּנֵי אָדָם דֶּרֶךְ לְהִתְתַּקֵּן בָּהּ וְלָלֶכֶת בָּהּ, כְּמוֹ שֶׁנֶּאֱמַר (ישעיה מח) אֲנִי ה' אֱלֹהֶיךְ מְלַמֶּדְךְ לְהוֹעִיל מַדְרִיכְךְ בְּדֶרֶךְ תֵּלֵךְ. אַף כָּאן לֹא תַחְמֹד, לֹא מַפְסִיק טַעַם כְּלָל. וְאִם תֹּאמַר, אֲפִלּוּ חִמּוּד שֶׁל הַתּוֹרָה אָסוּר, כֵּיוָן שֶׁלֹּא מַפְסִיק הַטַּעַם? בֹּא וּרְאֵה, בְּכֻלָּם עָשְׂתָה הַתּוֹרָה כְּלָל, וּבָזֶה עָשְׂתָה פְּרָט. בֵּית רֵעֶךְ שָׂדֵהוּ וְעַבְדּוֹ וְגוֹ', בְּכָל דִּבְרֵי הָעוֹלָם. אֲבָל הַתּוֹרָה הִיא תָּמִיד חוֹמְדִים אוֹתָהּ, שַׁעֲשׁוּעִים, גִּנְזֵי חַיִּים, אֹרֶךְ הַיָּמִים, בָּעוֹלָם הַזֶּה וּבָעוֹלָם הַבָּא. (זוהר מתורגם דף צג ע"ב).] 


לֹא תַעֲנֶה בְרֵעֲךָ עֵד שָׁקֶר (שמות כ, יג).	
"לא תענה ברעך עד שקר" ע"כ, אפשר דרמז בזה אף אם ראה בו דבר ערוה והוא יחידי לא 
 יעיד עליו, ואם העיד הוי עדות שקר ועובר אלאו כמו הא דטוביה חטא וזיגוד מינגד[footnoteRef:1048] ואמר לו דשם רע הוא דאפיק עליה ועבר אלאו ד"לא יקום עד אחד באיש" וגם הכא בי' דברות רמז דין זה ומ"ה נקט "עד" ולא אמר 'לא תענה ברעך שקר' משום דר"ל הא דעד א'.	 [1048:  כי הא דטוביה חטא בדבר ערוה, ואתא זיגוד [שם אדם] לחודיה, לבדו, ואסהיד ביה, העיד עליו קמיה דרב פפא. נגדיה, הלקה רב פפא לזיגוד. אמר ליה זיגוד לרב פפא: וכי טוביה חטא, וזיגוד מנגיד?! הכיצד יתכן שטוביה עבר עבירה, ואילו אני, זיגוד, לוקה!? אמר ליה רב פפא: אין, אכן כך הוא, משום דכתיב "לא יקום עד אחד באיש". ואת לחודך אסהדת ביה. ומאחר שאין עדותך מתקבלת כי אתה עד אחד, הרי אין עליך מצוה להעיד. אלא, אדרבה, שם רע בעלמא קא מפקת ביה, ועברת על "לא תלך רכיל בעמיך", ולכן לקית (פסחים קיג ע"ב).] 


וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל הָעָם אַל תִּירָאוּ כִּי לְבַעֲבוּר נַסּוֹת אֶתְכֶם בָּא הָאֱלֹהִים וּבַעֲבוּר תִּהְיֶה יִרְאָתוֹ 
 עַל פְּנֵיכֶם לְבִלְתִּי תֶחֱטָאוּ (שמות כ, יז).	
"ויאמר משה וכו' ובעבור תהיה יראתו על פניכם לבלתי תחטאו" ע"כ לכאורה י"ל אמאי 
 נקט ביראה,על פניכם" שעיקר היראה היא תקועה בלב, ונראה ע"פ מה שנודע שאין לך דבר לשבר היצה"ר אלא ע"י שיחשוב שהשכינה תמיד לנגדו שמלא כל הארץ כבודו, וכמ"ש מרן "שויתי ה' לנגדי תמיד"[footnoteRef:1049] זה כלל גדול בתורה, והיא גופה קמ"ל הכא שיראו תמיד שהשכינה על פניו, פנים בפנים ובזה מובטח להם שלא תחטאו, ומ"ה גם כן תיקנו לנו בברכת המזון ותהיה יראתו על פנינו לבלתי נחטא וכמו לישנא דקרא.	 [1049:  תהלים טז, ח.] 



[bookmark: שילה21]פרשת משפטים	
וְאֵלֶּה הַמִּשְׁפָּטִים אֲשֶׁר תָּשִׂים לִפְנֵיהֶם (שמות כא, א).	
[א] הסמיכות "ולא תעלה במעלות"[footnoteRef:1050] "ואלה המשפטים" וכו' יובן עם מ"ש[footnoteRef:1051] 
 "והחכמה מאין תמצא" במי שמשים עצמו כאין, והמתיהר חכמה מסתלקת ממנו, ומה שזכה משה רבינו עליו השלום לכל המעלות הטובות משום שהיה עניו מאד. גם ידעת דכל תלמיד חכם יש בו ניצוץ מנשמת משה רבינו עליו השלום וכל שכן בתלמיד חכם העניו. וזה אמרו בזמן "שלא תעלה במעלות על מזבחי" אז תזכה "לאלה המשפטים" להיות בקי בחכמת התורה, ואשר "אשר תשים לפניהם" רצה לומר שישים לענוים מניצוץ נשמתו וחכמתו, ואמר "לפניהם" רצה לומר ולא לפני בעלי גאוה ומכוון לזה מ"ש דמה שבחר השי"ת בישראל משום שהם ענוים כמ"ש בפסוק "לא מרובכם מכל העמים" וכו' ומינה יליף הרב חיד"א ז"ל דעיקר היהדות ענוה וכו' ואם כן המתיהר הרי זה בכלל הגויים והיינו דרמזו ז"ל באומרם "לפניהם" ולא לפני גוים וכאמור.		 [1050:  שמות כ, כב.]  [1051:  איוב כח, יב.] 

[ב] "ואלה המשפטים אשר תשים לפניהם" מלבד מ"ש ז"ל אפשר לומר ע"פ מ"ש[footnoteRef:1052] 
 דבאו מלאכי השרת ליקח התורה מטענת בן המצר ואמר להם משה רבינו ע"ה דינין יש לכם וכו', וא"כ היא גופא קמ"ל הכא דמטעם הדינין בזה "לפניהם" ולא לפני המלאכים, וזש"ה "מגיד דבריו ליעקב חוקיו ומשפטיו לישראל"[footnoteRef:1053] שזכו בתורה, "ולא עשה כן לכל גוי" ה"כל" לרבות אפילו למלאכי השרת שלא נתן להם התורה משום "ומשפטים בל ידעום" דלא שייך בהם, ומשום הכי לא הוה ליה ידיעה בתחילה ולכן "הללויה" על שזכינו בהאי טענה ליקח התורה, וע"ז אמרו משה זכה וזיכה את הרבים זכות הרבים תלוי בו ור"ל שנצח מלאכי השרת בטענה זו, ומ"ש על הגוים "ומשפטים בל ידעום" אף דקושטא קאי דבני נח מוזהרים על הדינין, ומ"מ לא ראי זה כראי זה וגם דלישראל הרבה להם תורה ומצוות בב' תורות משא"כ לאומות העולם דכמעט אחד מק'[footnoteRef:1054] ממה שזיכה לישראל עמו.		 [1052:  ע"פ שבת פח ע"ב.]  [1053:  תהלים קמז, יט.]  [1054:  7 מצות בני נח לעומת תרי"ג לישראל.] 

[ג] רש"י בד"ה לפניהם[footnoteRef:1055], ולא לפני גוים[footnoteRef:1056] וכו', נ"ב נראה להבין מ"ש שלמה המלך עליו 
 השלום[footnoteRef:1057] "שמע בני מוסך אביך ואל תטוש תורת אמך" ע"כ, וכבר ידעת מ"ש ז"ל זה אביך שבשמים שנאמר "הלא הוא אביך קנך"[footnoteRef:1058], וי"ל שכיון שישמע דברי אבינו שבשמים ממילא שאל יטוש התורה, ומה הוצרך לסיים "ואל תטוש" וכו', אך נראה דהכי קאמר שמע בני מוסך אביך כאשר צוך ה' אלהיך ובתנאי שאל תטוש תורת אמך, שאף אם ידעת בדין א' שדנים אותו כדיני ישראל לא תלך לפניהם ולומר שבשוים הכתוב מדבר, אלא אל תטוש תורת אמך שאמר "לפניהם" ולא לפני גוים "זאת התורה אשר שם משה לפני בני ישראל"[footnoteRef:1059], ובזה היה מפרש אחי יפ"ת הרב הכו' מהרח"ע נר"ו כוונת הפסוק[footnoteRef:1060] "תורה אחת ומשפט אחד יהיה לכם" ור"ל דאף אם ידעת בדין א' שתורה א' ומשפט א' אידי ואידי חד שיעורא הוא אצל אומות העולם, אפ"ה יהיה לכם ולא לפני גוים.	 [1055:  שמות כא, א.]  [1056:  ולא לפני עובדי אלילים (גיטין פח:), ואפילו ידעת בדין אחד שהם דנין אותו כדיני ישראל, אל תביאהו בערכאות שלהם, שהמביא דיני ישראל לפני ארמים, מחלל את השם ומיקר שם האלילים להשביחם (ס"א להחשיבם), שנאמר כי לא כצורנו צורם ואויבינו פלילים (דברים לב, לא.), כשאויבינו פלילים זהו עדות לעלוי יראתם.]  [1057:  משלי א, ח.]  [1058:  דברים לב, ו.]  [1059:  דברים ד, מד.]  [1060:  במדבר טו, טז.] 

ואל קשר זה מ"ש דוד המלך עליו השלום במזמור ק"ו[footnoteRef:1061] "ויתערבו בגוים וילמדו מעשיהם" 
 ר"ל שע"י ההתחברות עם אומות העולם דין גרמא ללמוד מעשיהם ולדון כמעשה ב"ד של הדיוטות שלהם שאין בו ממש, ובכן "ויעבדו את עצביהם"[footnoteRef:1062] שמיקר שם האלילים להשביחם ויהיו להם למוקש, שהרי זה מחלל את ה' ואין לך מוקש גדול מזה, וגם עבירה גוררת עבירה "ויחל העם לזנות בבנות"[footnoteRef:1063] הארץ, ואמרו ז"ל שהבא על הכותית הוי כמשחווה לע"ז והיינו אומרו "ויעבדו את עצביהם" וגם ויהיו להם למוקש לאכול ולשתות עמהם במאכלות אסורות ויין נסך, ומאן דעביד האי עביד הא, ומלתא זוטרתי הוא לגביה, והיינו דסיים[footnoteRef:1064] "ויזבחו את בניהם ואת בנותיהם לשדים" שמערבין קדש זרע ישראל לקדושים אשר בארץ, לשדים אלו אומות העולם עם הדומה לחמור "וישפכו דם נקי דם בניהם ובנותיהם לעצבי כנען"[footnoteRef:1065] אלו אומות העולם "ויטמאו במעשיהם ויזנו במעלליהם" וכו' ומשום הכי "ויחר אף ה' בעמו" וכו'. וגם יש בכלל למ"ש[footnoteRef:1066] "לשכב אצלה" בעולם הזה "להיות עמה" לעולם הבא, והיינו אומרו "ויהיו להם למוקש" ר"ל שקשורה בו ככלב[footnoteRef:1067], ואחריתו עדי אובד, והינו אומרו "ואחריתה מרה כלענה"[footnoteRef:1068] וכו' משום שקשור עמה בעולם הבא בגהינם הדלוקה, אחים ולא יתפרדו בב' עולמות רחמנא ישזבינן. אתה הראת לדעת כמה החמירו רז"ל במביא דיני ישראל לפני אומות העולם שהרי זה מחלל את ה' ומיקר שם ע"ז, ואפילו בהולך ומעיד על חבירו לפני אומות העולם לחייבו ממון הרי הוא בכלל כ"ד דברים שמנדין עליהם, כל שכן בהולך לדון לפניהם וגם הן בעון מנהג אומות העולם שמניחין סופרי הדיינים ומסדרין הטענות ומי שרוצה לדון עם חבירו והמה בכתובים וכדי להרבות שכר לסופריהם וכמעט שלפעמים צריך להוציא יותר מן עיקר החובות, ומשום הכי בני אדם נמנעין מלדון ורבו כמו רבו מאן דאכיל דלאו דיליה, ואין דורש ואין מבקש בדמעת העשוקי"ם, ודבר זה מסור לחכמים ודייניהם ופרנסיהם ומנהיגי הדור הי"ו להוכיחם על זה ולהציל עשוק מיד עשקו, ולהחזיר עטרה ליושנה, ולדון דין תורה הקדושה, והוא מג' דברים שהעולם עומד עליהם על הדין ועל האמת ועל השלום וכו', אבל בלאו הכי במקום שאין דין למטה וכו'.	 [1061:  פסוק לה'.]  [1062:  פסוק לו'.]  [1063:  במדבר כה, א.]  [1064:  תהלים קו, לז.]  [1065:  תהלים קו, לח.]  [1066:  בראשית לט, י.]  [1067:  ע"ז ה ע"א.]  [1068:  משלי ה, ד.] 

[ד] רש"י בד"ה אשר תשים לפניהם, אמר לו הקב"ה למשה וכו' כשולחן ערוך ומוכן 
 לאכול לפני האדם[footnoteRef:1069] ע"כ, נ"ב נראה דדייק דהוה ליה למימר 'להם' ומדאמר "לפניהם" משמע שהוה ליה כשולחן ערוך שהוא מונח לפני האדם ובשול כל צרכיה ולא תחסר כל בה.		 [1069:  אמר לו הקב"ה למשה, לא תעלה על דעתך לומר, אשנה להם הפרק וההלכה ב' או ג' פעמים, עד שתהא סדורה בפיהם כמשנתה, ואיני מטריח עצמי להבינם טעמי הדבר ופירושו, לכך נאמר אשר תשים לפניהם, כשלחן הערוך ומוכן לאכול לפני האדם (רש"י).] 

[ה] "ואלה המשפטים אשר תשים לפניהם" ע"כ, כתב הרב בעל הטורים דיש בפסוק ה' 
 תיבות לומר שהדן דין אמת כאלו קיים ה' חומשי תורה וכאלו נעשה שותף להקב"ה במעשה בראשית ע"כ, ולע"ד נראה דבאות ה' שבתיבת "המשפטים" רמז זה דכאלו קיים חמשה חומשי תורה, ונראה לומר דהטעם הוא משום דמן הדינין מוכח דמעשה ידי אדם עדיף, ודון מינה ומינה ג"כ בביטול העבודה זרה שאמר "אבד תאבדון"[footnoteRef:1070] וכו' לכן המקיים הדינין וימשך מזה בביטול העבודה זרה, לכן חשיב כאלו קיים כל התורה משום דהמודה בע"ז ככופר בכל התורה וההפך הכופר בה כאלו קיים כל התורה, ומשום הכי ג"כ נעשה שותף וכו' משום דמחזיק בזה שהקב"ה ברא העולם ומלואו ואין אחר אתו ומשום הכי דייק קרא דידן שסיים ואמר "לפניהם" ר"ל שציותי לכם שאתם תעשו הדינין ולא אני כדי לחזק האי סברא דמעשה ידי אדם עדיף וכו', ולהכי ג"כ סמך פרשת המשפטים והדינין למ"ש בסוף פרשה הקודמת "לא תעשון אתי אלהי כסף"[footnoteRef:1071] וכו' משום דהא בהא תלייא, ולכולהו חד טעמא ד"משם בארה[footnoteRef:1072] דמעשה ידי אדם עדיף וכאמור, וגם ממצות המילה מוכח ג"כ הכי, ומזה נבוא להבין מ"ש ז"ל דכשנכנס דוד המלך ע"ה למרחץ וראה עצמו ערום אמר אוי לא שאני ערום בלא מצוה כיון שנסתקל במילה שבבשרו אמר שירה עליה "למנצח על השמינית"[footnoteRef:1073] על המילה שניתנה בח' ע"ש[footnoteRef:1074], וחל עלינו לבאר המזמור כולו בתחילה אומר "הושיעה ה' כי פסו אמונים מבני אדם", מאי שיטתיה עם המילה לכאן, אך אפשר דע"פ מ"ש אתי שפיר שבא דוד המלך ע"ה להכריח לנו דקושטא קאי דבכל ענין מעשה ידי אדם עדיף והא ראיה מן המילה ומזה היה תמיה על הרשעים ש"פסו אמונים מבני אדם שוא ידברו איש את רעהו" וכו' וגוזלים וחומסים ואומר "מי אדון לנו" דור ששופט את שופטיו ואומר דמעשה ידי שמים עדיף, ואילו לא היה רוצה הקב"ה בהם היה הוא נפרע מהם והם רואים דרך רשעים צלחה, וגם יש בכלל שאינם מאמינים בהשי"ת שה' אחד ושמו אחד ואינם מאבדים העבודה זרה ואומרים אם אינו חפץ בה למה אינו מבטלה, ומזה ג"כ ימשך שמעלימים עיניהם מן הצדקה ואומרים אם ה' אוהב עניים למה אינו מפרנסן לכן "משוד עניים והאביונים עתה אקום יאמר ה' " שהם צועקין חמס אין קול ואין עונה ואין כס"ף, ובדין הוא ליפרע מהם על הכל, ובמסלה נעלה להבין מש"ה בפרשת לך לך בעיקר ציווי המילה "והקימותי את בריתי"[footnoteRef:1075] וכו' "להיות לך לאלהים ולזרעך אחריך" ע"כ, ור"ל דמענין המילה דמוכח דמעשה ידי אדם עדיף ממילא רווחא שמעתתא "להיות לך לאלהים" ו"אבד תאבדון" כל מיני ע"ז שבעולם ומעשה ידי אדם עדיף, ואל קשר זה מ"ש במדרש אם מקיימין בניך את המילה הם מקבלין אלהותי והוא מובן, ומזה ג"כ יובן מש"ה בפרשת וירא "כי ידעתיו למען אשר יצוה את בניו ואת ביתו אחריו ושמרו דרך ה' לעשות צדקה ומשפט"[footnoteRef:1076] דמה"מ מעלייתא מוכח דמעשה ידי אדם עדיף ומשיכה קונה לשמור דרך ה' לבדו ולא אחר הע"ז, וכאמור ואל זה הפירוש שרמזו במתניתין דפ"ג דנדרים שאמרו מאוסה היא הערלה שנתגנו בה הרשעים וכו'[footnoteRef:1077], ור"ל דע"י שבראם הקב"ה ערלים ואומרים דמעשה ידי שמים עדיף ומזה מחזיקין טעותם בענין הע"ז ואינם מאבדין אותם ובזה מאוסה הערלה, וגם מ"ש שם לס' ר' גדולה מילה שאלמלא היא לא ברא הקב"ה את עולמו[footnoteRef:1078] וכו' הוא מכוון לזה, וכמ"ש בקונטרס עקב ענוה בדף ק"ב ע"א ע"ש, ובזה יובן מ"ש בבראשית רבה פרשה מ"ו התהלך לפני והיה תמים שאמר ה' לאברהם אבינו אין בך מותר אלא הערלה העבר אותה ובטל המום ע"ש[footnoteRef:1079], ור"ל דקושטא קאי שהוא הודיע אלהותו יתברך בעולם אבל אם יניח הערלה א"כ בזה מחזיק סברת עובדי ע"ז שאומרים מזה דמעשה ידי שמים עדיף והו"ל תרתי דסתרן וזהו המום, לכן העבר אותו והיה תמים שבזה סותר סברת הטועים ויחזרו משיטותם.	 [1070:  דברים יב, ב.]  [1071:  שמות כ, יט.]  [1072:  לשון מליצה לביאור.]  [1073:  תהלים יב, א.]  [1074:  ובשעה שנכנס דוד לבית המרחץ וראה עצמו עומד ערום אמר אוי לי שאעמוד ערום בלא מצוה וכיון שנזכר במילה שבבשרו נתיישבה דעתו לאחר שיצא אמר עליה שירה שנאמר (תהילים יב-א) למנצח על השמינית מזמור לדוד על מילה שניתנה בשמיני (מנחות מג ע"ב).]  [1075:  בראשית יז, ז.]  [1076:  בראשית יח, יט.]  [1077:  רַבִּי אֶלְעָזָר בֶּן עֲזַרְיָה אוֹמֵר, מְאוּסָה עָרְלָה שֶׁנִּתְגַּנּוּ בָהּ הָרְשָׁעִים, שֶׁנֶּאֱמַר, כִּי כָל הַגּוֹיִם עֲרֵלִים (משנה יא).]  [1078:  דָּבָר אַחֵר, גְּדוֹלָה מִילָה, שֶׁאִלְמָלֵא הִיא, לֹא בָרָא הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא אֶת עוֹלָמוֹ, שֶׁנֶּאֱמַר (ירמיה לג), כֹּה אָמַר ה' אִם לֹא בְרִיתִי יוֹמָם וָלָיְלָה (לט), חֻקּוֹת שָׁמַיִם וָאָרֶץ לֹא שָׂמְתִּי (שם).]  [1079:  אָמַר רַבִּי לֵוִי לְמַטְרוֹנָא שֶׁאָמַר הַמֶּלֶךְ עִבְרִי לְפָנַי וְעָבְרָה לְפָנָיו וְנִתְכַּרְכְּמוּ פָנֶיהָ, אָמְרָה תֹּאמַר שֶׁנִּמְצָא בִּי פְּסֹלֶת. אָמַר לָהּ הַמֶּלֶךְ אֵין בָּךְ פְּסֹלֶת אֶלָּא צִפֹּרֶן שֶׁל אֶצְבַּע קְטַנָּה שֶׁלָּךְ גְּדוֹלָה קִמְעָה, הַעֲבִירִי אוֹתוֹ וּבָטֵל הַמּוּם. כָּךְ אָמַר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לְאַבְרָהָם אָבִינוּ אֵין בְּךָ פְּסֹלֶת אֶלָּא הָעָרְלָה הַזֹּאת, הַעֲבֵר אוֹתָהּ וּבָטֵל הַמּוּם. (בראשית יז, א ב): הִתְהַלֵּךְ לְפָנַי וֶהְיֵה תָמִים, וְאֶתְּנָה בְרִיתִי בֵּינִי וּבֵינֶךָ וגו' (אות ד).] 

וע"פ האמור נבין מ"ש בישעיה נ"ד[footnoteRef:1080] "וכל בניך למודי ה' " שלומדים התורה ומאמינים 
 בה' ולא בשאר אלהות והראיה בצדקה תכונני ממה שציותי לכם "נתון תתן לו"[footnoteRef:1081] מזה ראיה שמעשה ידי אדם עדיף ומאבדין הע"ז "ויאמינו בה' "[footnoteRef:1082] וכו' וגם ימשך מזה רחקו מעושק שלא יעשקו ויגזלו זה את זה ומקיימים פרשת משפטים דכולהו חד טעמא, ואפשר להבין בזה מ"ש במזמור כ"ב "יראי ה' הללוהו"[footnoteRef:1083] וכו' "וגורו ממנו כל זרע ישראל כי לא בזה ולא שקץ ענות עני" וכו', וי"ל מאי דקא יהיב טעמא ליראת ה' מהא ד"עני", אך ע"פ דרכנו אתי שפיר והכי קאמר "יראי ה' הללוהו" "וגורו ממנו" ואין לאחר אתו ולא יכנסו בשבוש אם אינו חפץ בע"ז למה לא יבטלה ומעשה ידי שמים עדיף דהא ליתא, דהרי "לא בזה" "ענות עני" וכמה אזהרות כתב לנו "נתון תתן לו" ומכאן ראיה דמעשה ידי אדם עדיף וכאמור, וסיים בה "יאכלו ענוים וישבעו" וכו' לבטל טענת מ"ש "בנעשה אדם"[footnoteRef:1084] דחס ושלום יש ב' רשויות, אלא לימדה תורה דרך ארץ שיהא גדול נמלך בקטן ושם מורה למדת הענוה[footnoteRef:1085], וסיים "כי לה' המלוכה ומושל בגויים" והוא מכוון להאמור ובמסלה נעלה להבין בזה מש"ה בפרשת ואתחנן "ויצונו ה' לעשות את כל החוקים האלה ליראה את ה' אלהינו"[footnoteRef:1086] וכו' "וצדקה תהיה לנו כי נשמור לעשות את כל המצוה הזאת לפני ה' אלקינו כאשר צונו" ע"כ, וי"ל דהרי מחוייבים אנחנו לעשות ולא במדת צדקה, אך אפשר דהכי קאמר "ויצונו ה' לעשות" וכו' "ליראה את ה' אלקינו" ולא לשאר אלוהות, ולא נכנס בסברת אומות העולם אם אינו חפץ בע"ז למה אינו מבטלה, דקושטא קאי דמעשה ידי אדם עדיף והראיה לזה ממצות הצדקה שצונו ה' בה ביתר שאת דמשם בארה דמעשה ידי אדם עדיף, ודון מינה לשמה "לעשות ככל אשר צונו ה' אלהינו" ולא לשאר אלוהות והיינו אומרו "וצדקה תהיה לנו" וכו' וכאמור, ומקום יש בראש לפרש ע"פ מ"ש ז"ל דלפי שאין כל בריה יכולה לעבוד מתחילה מאהבה, לכן יעשה תחילה מיראה ואח"כ הוה ליה סיוע אלהי לעשות רצונו כרצונו, והיינו אומרו "ויצונו ה' לעשות את החוקים האלה ליראה" וממילא רווחא שמעתתא שנשמור לעשות כאשר צונו ולעשות נחת רוח ליוצרנו, דכך היא המדה מתוך שלא לשמה בא לשמה וע"פ דברינו נבין מ"ש בישעיה נ"ו[footnoteRef:1087] "כה אמר ה' שמרו משפט ועשו צדקה" וכו' ור"ל דע"י אלו משם מוכח דס"ל דמעשה ידי אדם עדיף ובזה משיכה קונה אשרי אנוש יעשה זאת שמקיימים כל התורה ולא יכנסו בסברת אומות העולם דמעשה ידי שמים עדיף אלא שומר ידו מעשות כל רע ומבטל הע"ז, וז"ש שם בסי' ח"ן[footnoteRef:1088] "הלא פרוס לרעב לחמך" וכו' "אם תסיר מתוכך מוטה" וכו', זו העבודה זרה דהא בהא תלייא וז"ש ג"כ סי' ס"א[footnoteRef:1089] "שוש אשיש בה' " וכו' "מעיל צדקה יעטני" וכו' כן "אדני ה' יצמיח צדקה ותהלה נגד כל הגויים" ור"ל דמן מצות הצדקה נסתרה סברת אומות העולם ומשום הכי אמר "שוש אשיש בה'" אשר קדשנו במצותיו וציוונו במצות הצדקה וז"ש בתהלים י"ד[footnoteRef:1090] "עצת עני תבישו כי ה' מחסהו" ר"ל שאומרים אם ה' אוהב עניים למה לא יפרנסן ומעשה ידי שמים עדיף ולא ידעו ולא יבינו משום "מי יתן מציון ישועת ישראל"[footnoteRef:1091] וכו' דכדי להושיע ישראל ולהצילם מדינה של גיהנום הוא דעבד וגם אהנייא להו "בשוב ה' שבות עמו" כמ"ש "ציון במשפט תפדה ושביה בצדקה"[footnoteRef:1092], ולכן "יגל יעקב ישמח ישראל", ואמר "יעקב" ר"ל אפי' אם היה בסוג יעקב עוקבא ואין לו אלא מצוה זו ש"אל ישוב דך נכלם"[footnoteRef:1093] ממנה יושע וכ"ש מי שהוא ישר וצדיק וזהיר גם במצוה זו דצריך לשמוח עוד מלבד הגילה, ומזה נבין ג"כ מש"ה במזמור פ"ט "לך השמים אף לך ארץ"[footnoteRef:1094] וכו' ואין לאחר אתו והראיה "צדק ומשפט מכון כסאך" ממה שציוה על הצדקה והדינין הרי דמעשה ידי אדם עדיף ודון מינה בענין הע"ז, ובזה כסאו נכון לעולם יהיה ואין עוד מלבדו כתיב וז"ש ג"כ במזמור צ"ט[footnoteRef:1095] "ה' מלך ירגזו עמים" וכו' ועוד "מלך משפט אהב" וכו' "משפט וצדקה ביעקב אתה עשית רוממו ה' אלקינו" וכו', והם מובנים שפיר ע"פ האמור ואפשר דזש"ה "צדקת תמים תיישר דרכו"[footnoteRef:1096] ר"ל אם יזהר במצות הצדקה ויאמר דמעשה ידי אדם עדיף וגם יהיה תמים במצות המילה כמ"ש לאברהם אבינו ע"ה "התהלך לפני והיה תמים"[footnoteRef:1097] בזה תייחד דרכו דאזיל ומודה באחדותו יתברך, אבל וברשעתו שאם לא יקיים מצות הצדקה ומעלים עיניו ממנה שנקרא בליעל ורשע בזה יפול רשע בכל מידי דאזיל ומודה ג"כ בע"ז וכיוצא ואפשר לכוין בזה מ"ש בש"ס עד היכן כוחה של צדקה ואייתו "מפזר נתן לאביונים צדקתו עומדת לעד"[footnoteRef:1098] ר"ל שעומדת לו יסוד וקרן להקים דגל התורה כולה שנאמר בה "כבוד חכמים ינחלו"[footnoteRef:1099] וגם אייתו ו"הוא מרומים ישכון"[footnoteRef:1100] משום ד"לחמו נתן מימיו נאמנים" ונושא ונותן באמונה ומקיים הדינין ומר סבר דמעשה ידי אדם עדיף, א"כ בזה מקיים כל התורה כולה, ומזה נבוא להבין ג"כ מש"ה במזמור י'[footnoteRef:1101] "בגאות רשע ידלק עני" וכו' ור"ל דמי שהוא בעל גאוה יהיה סובר בפירוש "נעשה אדם" דחס ושלום יש ב' רשויות ולא יפרש משום הענוה וממילא סברתו ג"כ דמעשה ידי שמים עדיף א"כ בזה "ידלק עני" דגם יתרחק מן הצדקה ואומר אם ה' אוהב עניים למה לא יפרנסן, ומשום הכי אמרו במעלים עיניו מן הצדקה כאילו עובד ע"ז וסיים "יתפשו במזמות" וכו' "יארוב במסתר" וכו' "לחטוף עני" וכו', ר"ל דגם לא יתקיים הדינין "אמר בלבו שכח אל"[footnoteRef:1102] כו' ומעשה ידי שמים עדיף ומשום שרואה שיחולו דרכיו בכל עת א"כ השי"ת חפץ בזה וקאמר "על מה נאץ רשע אלהים אמר בלבו לא תדרוש" וכו' "שבור זרוע רשע"[footnoteRef:1103] וכו' ובזה "ה' מלך לעולם ועד"[footnoteRef:1104] וקושטא קאי, "תאות ענוים שמעת ה' " וגם "לשפוט יתום ודך" וכו' ותן להם כשיטתם דבמקום שאין דין יש דין, ובזה יובן ג"כ מש"ה במשלי י"ד "וצדקה תרומם גוי וחסד לישראל"[footnoteRef:1105] ע"ד מ"ד בגמרא דהכל קאי לישראל וע"פ דרכנו ר"ל דע"י שהם עושים הצדקה והחסד בזה יתרוממו שמחזיקים בדתם ומודים באחדותו יתברך, אבל לאומים שאינם עושים הני מילי מעלייתא ואומרים דמעשה ידי שמים עדיף א"כ בזה חטאת הוא להם "ילכו אחר ההבל"[footnoteRef:1106] דע"ז "ויהבלו", וגם מ"ש שם "עושק דל חירף עושהו"[footnoteRef:1107] הכוונה לפ"ז דמי ש"עושק הדל" ואינו נותן צדקה משום דסבר דמעשה ידי שמים עדיף א"כ ימשך לו מזה ל"חרף עושהו" ולעבוד ע"ז ואינו מבטלה, אבל "ומכבדו חונן אביון" וכמדובר, וחוץ מזה י"ל משום שאמרו ז"ל עני זה עומד על פתחך ושכינה עומדת עמו "כי יעמוד לימין אביון"[footnoteRef:1108] א"כ העושק לדל ומשיבו נכלם חרף עושהו להשכינה העומדת עמו אבל המכבדו חונן אביון, וע"פ דרכנו נבין מ"ש עוד בסי' כ"א "עושה צדקה ומשפט נבחר לה' מזבח"[footnoteRef:1109] דבה"מ מעלייתא אזיל ומודה דה' אחד ושמו אחד וכאלו הקריב כל הקרבנות שמקיים כל התורה כולה ע"י שסובר דמעשה ידי אדם עדיף, ואפשר דזהו ג"כ מ"ש[footnoteRef:1110] ז"ל במה תרום קרנן של ישראל אמר לו בכי תשא וכו' והיינו ע"י שנותנים איש כופר נפשו וזהירים במצות הצדקה בזה מודים שה' אחד ובזה "קרנם תרום בכבוד", וז"ש ג"כ במשלי א'[footnoteRef:1111] "לדעת חכמה ומוסר" וכו' ר"ל שאם תרצה לקנות ולהשיג חכמת התורה ישתדל לקחת "מוסר" השכל דבר שהשכל מחייבו צדק זו מצות הצדקה וגם ומשפט אלו הדינין ומישרים זה משא ומתן באמונה שהוא ישר, כמ"ש בפסוק "והישר בעיניו תעשה"[footnoteRef:1112] דמה"מ מעלייתא מוכח דמעשה ידי אדם עדיף, ובזה אזיל ומודה להשי"ת ומקיים שפיר כל חכמת התורה וז"ש ג"כ בסי' ב' "בני אם תקח אמרי" וכו' "לנצור ארחות משפט" וכו' "אז תבין צדק ומשפט ומישרים כי תבוא חכמה בלבך ודעת לנפשך ינעם" והם מובנים שפיר עם האמור ועם האמור דמן המילה[footnoteRef:1113] ג"כ דמעשה ידי אדם עדיף בזה פירש במדרש אגדה כוונת הפסוק "השולח אמרתו ארץ"[footnoteRef:1114] זו המילה שהיא אמרת ה' צרופה, תדע למה שלח אותה לארץ למעשה ידי אדם כדי "עד מהרה ירוץ דברו", מ"ש "לא יהיה לך אלהים אחרים על פני"[footnoteRef:1115] שאנכי ולא יהיה לך מפי הגבורה שמענום שבזה אנו מקיימין אבד תאבדון ויש כמה פסוקים וענינים שמתבארים ע"פ כל האמור דוק ותשכח ועת לקצר.	 [1080:  פסוק יג.]  [1081:  דברים טו, י.]  [1082:  שמות יד, לא.]  [1083:  פסוק כד.]  [1084:  בראשית א, כו.]  [1085:  ע"פ רש"י שם.]  [1086:  דברים ו, כד- כה.]  [1087:  פסוק א.]  [1088:  ישעיהו נח, ז-ח.]  [1089:  ישעיהו סא, י.]  [1090:  פסוק ו.]  [1091:  פסוק ז.]  [1092:  ישעיהו א, כז.]  [1093:  תהלים עד, כא.]  [1094:  פסוק יב.]  [1095:  פסוק א.]  [1096:  משלי יא, ה.]  [1097:  בראשית יז, א.]  [1098:  תהלים קיב, ט.]  [1099:  משלי ג, לה.]  [1100:  ישעיהו לג, טז.]  [1101:  פסוק ב.]  [1102:  תהלים י, יא.]  [1103:  תהלים י, טו.]  [1104:  תהלים י, טז.]  [1105:  צ"ל "צְדָקָה תְרוֹמֵם גּוֹי וְחֶסֶד לְאֻמִּים חַטָּאת" (משלי יד, לד).]  [1106:  ירמיהו ב, ה.]  [1107:  משלי יד, לא.]  [1108:  תהלים קט, לא.]  [1109:  משלי כא, ג.]  [1110:  ב"ב י ע"ב.]  [1111:  פסוק ב']  [1112:  שמות טו, כו.]  [1113:  ברית המילה.]  [1114:  תהלים קמז, טו.]  [1115:  שמות כ, ב.] 


ובכל אשר אמרתי אליכם תשמרו ושם אלהים אחרים לא תזכירו לא ישמע על פיך (שמות 
 כג, יג).	
רש"י בד"ה ובכל אשר אמרתי אליכם תשמרו לעשות, כל מצות עשה באזהרה, שכל שמירה 
 שבתורה אזהרה במקום לאו ע"כ, נ"ב למדנו מזה כלל מחודש שכל מי שעובר אעשה עובר ג"כ אלאו, ולכאורה י"ל ממ"ש בש"ס שאמר לו לאליהו ז"ל ענשיתו אעשה והשיב לו דבעידן ריתחא ענשינן[footnoteRef:1116], וקשה דלפי דברי רש"י הנזכרים דהעובר אעשה עובר ג"כ אלאו, וא"כ מאי האי דקבעי ענשיתו אעשה ומשום דעל הלאו בכל עידן עונשין, א"כ פשיטא דגם עונשים אעשה כיון דאית ביה תרתי עשה ולא תעשה, ומאי גריעותיה דעשה שאין עונשין אלא בעידן ריתחא, ומה גם דבכל מקום אמרו אתי עשה ודחי ל"ת ואי לאו דחמיר לא היה דוחה הלאו והחומרא שלו לפי האמור דאית ביה תרתי, ודוחק לומר דאה"נ לענין מלקות ועונש דעולם הזה מלקין גם להעובר אעשה, אבל בענין עונשי דעוה"ב לא מענישים אעשה אלא בעידן ריתחא, דודאי אידי ואידי חד שיעורא נינהו מעלה ומטה, ומזה ג"כ לכאורה קצת קשה דבמצות הצדקה שנאמר בה בפרט "השמר לך פן"[footnoteRef:1117] וכו' וכל מקום שנאמר השמר אינו אלא ל"ת, וגם "נתן תתן" הרי לאו ועשה ואמאי אין מלקין עליה, וגם אמאי אמרו בש"ס[footnoteRef:1118] הא דאכפייה בדברים לימא במלקות, ומיהו לזה י"ל הא דמלקין הוא למי שלא קיימה כלל אבל אם נתן אפילו שליש השקל בשנה חשוב כאילו קיימה, והא דאכפייה בדברים היינו מלבד החיוב, אבל הקשה לזה אמאי הוצרכו לומר כן משום דמצות עשה שמתן שכרה בצדה אין ב"ד כופין עליה לימא משום שהיה מלבד החיוב, וגם דלא ראינו להפוסקים שחייבו להלקות אעשה וגם דמעשים בכל יום על כל העוברים אעשה שבתורה דאין בית דין מלקין אותן ואמאי, ולכאורה צריך יישוב על הכל וגם מזה י"ל לכאורה אמ"ש פי"ד דזבחים משנה ט' הרי אלו בעשה ואין בהם בל"ת[footnoteRef:1119] ע"כ, דכיון דבכל מ"ע יש בהדה לאו הרי יש בכלל שיש בהם ג"כ הלא תעשה, ומיהו י"ל דה"פ הרי אלו בעשה ואה"נ דיש עמהם ג"כ הלאו אבל אין בהם בלא תעשה ולעבור עליהם בב' לאוין, וכן מ"ש קודם במשנה הקודמת הרי אלו בעשה ול"ת ר"ל בב' לאוין ועשה.	 [1116: דמלאכא [מלאך] אשכחיה לרב קטינא דמיכסי בסדינא שלא היה לה ציצית, שגזרו שלא להטיל בה ציצית משום כסות לילה. אמר ליה המלאך: קטינא, קטינא! כיון שאתה מתכסה בסדינא שאין מטילין בה ציצית בקייטא [בקיץ]. ובסרבלא [שהוא בגד שקצותיו עגולין ואין לו אלא שני כנפים למטה, ופטור מן הציצית] אתה מתכסה בסיתוא. אם כן ציצית מה תהא עליה? אימתי תקיים מצות ציצית? אמר ליה רב קטינא למלאך: וכי בשמים ענשיתו אעשה ? הרי אין אדם מחוייב לקנות טלית המחוייבת בציצית כדי להטיל בה ציצית, אלא רק אם הוא לבוש בבגד שיש לו ארבע כנפות הוא חייב להטיל בה ציצית, ומדוע אמרת לי ציצית מה תהא עליה?! אמר ליה המלאך: אמנם בזמן רגיל אין עונשין בשמים מי שאינו קונה בגד המחויב בציצית, אבל בזמן דאיכא ריתחא בעולם ענשינן אפילו על אי קיום מצות עשה (מנחות מא ע"א).]  [1117:  דברים טו, ט.]  [1118:  הא דרבא אכפיה לרב נתן בר אמי ושקיל מיניה ארבע מאה זוזי לצדקה (ב"ב ח ע"ב).]  [1119:  כָּל הַקֳּדָשִׁים שֶׁהִקְדִּישָׁן בִּשְׁעַת אִסּוּר בָּמוֹת, וְהִקְרִיבָן בִּשְׁעַת אִסּוּר בָּמוֹת בַּחוּץ, הֲרֵי אֵלּוּ בַעֲשֵׂה וְלֹא תַעֲשֶׂה, וְחַיָּבִין עֲלֵיהֶן כָּרֵת. הִקְדִּישָׁן בִּשְׁעַת הֶתֵּר בָּמוֹת, וְהִקְרִיבָן בִּשְׁעַת אִסּוּר בָּמוֹת, הֲרֵי אֵלּוּ בַעֲשֵׂה וְלֹא תַעֲשֶׂה, וְאֵין חַיָּבִין עֲלֵיהֶן כָּרֵת. הִקְדִּישָׁן בִּשְׁעַת אִסּוּר בָּמוֹת וְהִקְרִיבָן בִּשְׁעַת הֶתֵּר בָּמוֹת, הֲרֵי אֵלּוּ בַעֲשֵׂה וְאֵין בָּהֶם בְּלֹא תַעֲשֶׂה.] 


אם אדניו יתן לו אשה וילדה לו בנים או בנות האשה וילדיה תהיה לאדניה והוא יצא בגפו 
 (שמות כא, ד).	
"אם אדוניו יתן לו אשה" וכו' אפשר דכאן רמז מילתא אגב אורחיה דעיקר זיווגו של איש 
 מה' ואם זה חובה דחייב להשיא אשה לבנו ואמר לו ר"ל לפי מעשיו ואם הוא ירא שמים יזכה לאשה יראת ה' וינצל מסוג "מר ממות את האשה"[footnoteRef:1120], גם וילדה לו בנים ברא כרעא דאבוהי דהאב זוכה לבן וכו', גם "לו" ולא לאחר שלא תזנה עליו, גם יש בכלל שלא ימות בקיצור שנים ותקח איש אחר אלא יזכה להשלים ימיו עם אשת חיל והדר וילכו שניהם יחדיו, אי נמי אשה זו תורה, והדר וילדה לו בנים ובנות אלו מצוות ומעשים טובים דעיקר תולדות הצדיקים מצות ומעשים טובים, ובלא הכי אין בור ירא חטא ואמר "האשה וילדיה תהיה לאדוניה" ר"ל שיהיה לימוד התורה והמצוות הכל לשם שמים לאדון הכל, "והוא יצא בגפו" ע"מ שלא לקבל פרס, "ואם אמר יאמר העבד ישראל אהבתי את אדוני" לאהבה את ה' "ואת אשתי ובני" ואהבת התורה המצוות, "לא אצא חפשי" לא אמות ואעשה חפשי מהתורה והמצוות אלא אחיה, אז "ורצע אדוניו את אזנו במרצע" שיזכהו השי"ת לכתר התורה שמספר קטן של מרצע הוא כ"ב[footnoteRef:1121] כנגד כ"ב אותיות התורה, וקאמר ש"רצון יראיו יעשה"[footnoteRef:1122] ועצה שיש בה "יראת ה' היא תקום"[footnoteRef:1123] ויקויים בו מ"ש "הט אזנך ושמע דברי חכמים"[footnoteRef:1124], "ועבדו לעולם" דומיא דאליהו הנביא ז"ל, גם יש בכלל לכל כללות הצדיקים שגם בעולם הבא שהיא עולם שכולו ארוך אין להם מנוחה שילכו מחיל אל חיל מה כאן עומד ומשמש וכו', גם אפשר דר"ל ששפותיתיהם דובבות בקבר[footnoteRef:1125] בשכבך תשמור עליך והיינו אומרו ועבדו לעולם ר"ל שיזכה בעבודת הבורא לעולם וכמדובר ועיין מ"ש בספרי הקטן דורש טוב.	 [1120:  קהלת ז, כו.]  [1121:  מ(4)+ר(2)+צ(9)+ע(7)=22]  [1122:  תהלים קמה, יט.]  [1123:  משלי יט, כא.]  [1124:  משלי כב, יז.]  [1125:  יבמות צז ע"א.] 


וְאַנְשֵׁי קֹדֶשׁ תִּהְיוּן לִי וּבָשָׂר בַּשָּׂדֶה טְרֵפָה לֹא תֹאכֵלוּ לַכֶּלֶב תַּשְׁלִכוּן אֹתוֹ (שמות כב, ל).	
"ואנשי קודש תהיון לי ובשר בשדה טרפה לא תאכלו לכלב תשליכון אותו" ע"כ עיין מ"ש 
 רש"י[footnoteRef:1126] וי"ל לפי' אמאי נקט "ואנשי" כיון שאיסור זה אף לנשים וגם למה נקט "בשדה" ורש"י פירש שדבר הכתוב בהוה, אבל חוץ מזה אפשר לומר ע"פ מ"ש רש"י בפרשת קדושים דכל מקום שאתה מוצא גדר ערוה אתה מוצא קדושה[footnoteRef:1127] וכו' וא"כ אפוא השתא הכא באה אזהרה זו ביתר שאת לבני ישראל האנשים שיקדשו עצמם בענין העריות ואז תהיון לי כמוני שהקב"ה קדוש ואתם קדושים תהיו מהכי טעמא ולכן "ובשר בשדה טרפה לא תאכלו" ר"ל שלא תגעו בבשר של אשה, שמספר אשה עם הג' אותיות היא כמנין "שדה", "טרפה" אלו אומות העולם עם הדומה לחמור, "לא תאכלו" כמו "כי אם הלחם אשר הוא אוכל"[footnoteRef:1128], כמ"ש בזוה"ק בפרשת ויחי[footnoteRef:1129] דלא לאתערבא צולמא דיליה בצולמא דעובד ע"ז בגין דההיא קדישא והיא מסאבא והנוגע בהם עליו נאמר "לכלב תשליכון אותו" לשטנם של אומות העולם, וכמ"ש "ולא שמע אליה לשכב אצלה"[footnoteRef:1130] בעה"ז "להיות עמה" בעה"ב, גם י"ל דרמז באומרו "ואנשי קודש תהיון לי" ר"ל שיקדש האשה ויאמר לה הרי את מקודשת לי לשמי כדת משה וישראל בז' ברכות וכו', "ובשר בשדה טרפה לא תאכלו" דכלה בלא ברכה אסורה לבעלה כנדה, וטומאת הנדה כמו טומאת הנבילות והטריפות כמ"ש בזהר הקדוש דלית מסאבו כמסאבו דנדה וכו' ולכן אמר "לכלב תשליכון אותו", גם רמז במילת "לי"[footnoteRef:1131] שתהיה מצות פריה ורביה לשם שמים לו לשמו ולא להנאת עצמו הוא דורש ואמר לשון "תהיון" כמ"ש "ויהיו"[footnoteRef:1132] "האדם ואשתו" וגם אמר בפסוק "כי הוא אמר ויהי"[footnoteRef:1133] זו אשה[footnoteRef:1134]. 	 [1126:  רש"י בד"ה ואנשי קודש תהיון לי. אם אתם קדושים ופרושים משקוצי נבלות וטרפות, הרי אתם שלי, ואם לאו אינכם שלי: רש"י בד"ה ובשר בשדה טרפה. אף  בבית כן, אלא שדבר הכתוב בהווה (מכילתא פ"כ), מקום שדרך בהמות ליטרף, וכן כי בשדה מצאה (דברים כב, כז.), וכן אשר לא יהיה טהור מקרה לילה (שם כג, יא.), הוא הדין למקרה יום, אלא שדבר הכתוב בהווה. (ואונקלוס תרגם) ובשר דתליש מן חיוא חיתא, בשר שנתלש על ידי טרפת זאב או ארי (או) מן חיה כשרה או מבהמה כשרה בחייה:]  [1127:  רש"י בד"ה קדושים תהיו (ויקרא יט, א), הוו פרושים מן העריות ומן העבירה, שכל מקום שאתה מוצא גדר ערוה אתה מוצא קדושה (ויק"ר שם ו.), אשה זונה וחללה וגו' (ויקרא כא, ז.), אני ה' מקדשכם. (ת"כ פרשתא א, א.) ולא יחלל זרעו, אני ה' מקדשו (שם טו.). קדושים יהיו (שם ו.), אשה זונה וחללה וגו' (שם ז.).]  [1128:  בראשית לט, ו.]  [1129:  וַיְחִי יַעֲקֹב, בְּתוֹכָם. לָכֵן צָרִיךְ לְאָדָם שֶׁלֹּא לְעָרֵב צֶלֶם שֶׁלּוֹ בְּצֶלֶם שֶׁל עוֹבְדֵי כוֹכָבִים וּמַזָּלוֹת, מִשּׁוּם שֶׁזֶּה קָדוֹשׁ וְזֶה טָמֵא. בֹּא רְאֵה מַה בֵּין יִשְׂרָאֵל לָעַמִּים עוֹבְדֵי כוֹכָבִים וּמַזָּלוֹת, שֶׁיִּשְׂרָאֵל כְּשֶׁנִּמְצָא אָדָם מֵת, הוּא מְטַמֵּא אֶת כָּל הַגּוּף, וְהַבַּיִת טָמֵא. וְגוּף שֶׁל עוֹבְדֵי כוֹכָבִים וּמַזָּלוֹת לֹא מְטַמֵּא מִישֶׁהוּ אַחֵר, וְגוּפוֹ [וביתו] לֹא טָמֵא כְּשֶׁהוּא מֵת. מָה הַטַּעַם? יִשְׂרָאֵל בְּשָׁעָה שֶׁהוּא מֵת, כָּל הַקְּדֻשּׁוֹת שֶׁל רִבּוֹנוֹ עוֹבְרוֹת מִמֶּנּוּ, וְעוֹבֵר מִמֶּנּוּ הַצֶּלֶם הַקָּדוֹשׁ הַזֶּה, וְעוֹבֶרֶת מִמֶּנּוּ רוּחַ הַקְּדֻשָּׁה הַזּוֹ, נִשְׁאָר הַגּוּף טָמֵא. אֲבָל עוֹבְדֵי כוֹכָבִים וּמַזָּלוֹת עוֹבֵד עֲבוֹדָה זָרָה לֹא כָּךְ, שֶׁבְּחַיָּיו טָמֵא בְּכָל הַצְּדִים, צַלְמוֹ טָמֵא וְרוּחוֹ טְמֵאָה, וּמִשּׁוּם שֶׁכָּל הַטֻּמְאוֹת הַלָּלוּ שְׁרוּיוֹת בְּתוֹכוֹ, אָסוּר לִקְרַב אֵלָיו. כֵּיוָן שֶׁמֵּת, יוֹצְאוֹת כָּל הַטֻּמְאוֹת הַלָּלוּ, וְנִשִׁאָר גּוּף בְּלִי טֻמְאָה לְטַמֵּא. וְאַףֹ עַל גַּב שֶׁגּוּפָם טָמֵא, בֵּין בְּחַיֵּיהֶם וּבֵין בְּמִיתָתָם, אֲבָל בְּחַיֵּיהֶם שֶׁכָּל אוֹתָן הַטֻּמְאוֹת שֶׁנִּמְצָאוֹת אֶצְלָהֶם, יֵשׁ לָהֶם כֹּחַ לְטַמֵּא אֲחֵרִים. וּבְמִיתָתָם, כַּאֲשֶׁר יוֹצְאוֹת כָּל אוֹתָן הַטֻּמְאוֹת מֵהֶם, לֹא יְכוֹלִים לְטַמֵּא, וְשֶׁל יִשְׂרָאֵל יָכוֹל לְטַמֵּא אֲחֵרִים, כִּי כָּל הַקְּדֻשּׁוֹת יוֹצְאוֹת מִמֶּנּוּ, וְשׁוֹרֶה עָלָיו צַד הָאַחֵר (זוהר מתורגם דף רכ ע"א).]  [1130:  בראשית לט, י.]  [1131:  ואנשי קודש תהיון לי.]  [1132:  בראשית ב, כה.]  [1133:  תהלים לג, ט.]  [1134:  אמר רב כהנא מאי דכתיב (תהילים לג-ט) "כי הוא אמר ויהי" זו אשה, שאם לא גזירת הקדוש ברוך הוא, לא היתה ראויה להתאוות לה. לפי שהיא כחמת המליאה מיאוס. הוא צוה ויעמוד" - אלו בנים. תנא: אשה היא חמת מלאה צואה, ופיה מלא דם. ועל אף כן, הכל רצים אחריה. (שבת קנב ע"א).] 


לֹא תִהְיֶה אַחֲרֵי רַבִּים לְרָעֹת וְלֹא תַעֲנֶה עַל רִב לִנְטֹת אַחֲרֵי רַבִּים לְהַטֹּת (שמות כג, ב).	
"לא תהיה אחרי רבים לרעות" וכו' הקו' מבואר ורז"ל תירצו לא כהטייתך לטובה הטייתך 
 לרעה וכו'[footnoteRef:1135], ועפ"ז נוכל לומר באו' א' ע"פ מ"ש בש"ס עבר רוב שנותיו של אדם ולא חטא מובטח לו שלא יחטא עוד וכמה ל"ו שנים ע"כ, והנה ודאי דלא אמר האי כללא אלא בטובה ובזכות אבל לרעה אף אם עבר רוב שנותיו בחטא לא יתייאש ויאמר שאז אין לו תקנה, אלא "תשב אנוש עד דכא"[footnoteRef:1136] והיא גופה קמ"ל באומר "לא תהיה אחרי רבים לרעות" ר"ל אם עברו רוב שנותיו ברעה לא תאמר דאזיל בתר רובא, אלא אכתי אית ליה תקנה והיא זאת "ולא תענה על ריב"[footnoteRef:1137] ר"ל שיבלום עצמו בשעת מריבה וישמע חרפתו וישתוק ובזה מעבירין לו על כל פשעיו, אבל זמנין אמינא לך ד"אחרי רבים להטות" והיינו בטובה אם עבר רוב שנותיו בעצת יצה"ט אז מובטח לו שישלים כל ימיו כן, וע"ד שדרשו רז"ל דהסיפא קאי בטובה ומזה נבין מש"ה במזמור כ"א[footnoteRef:1138] "ה' בעזך ישמח מלך" אין עוז אלא תורה כמ"ש[footnoteRef:1139] דמניח ס"ת בחיקו כמו קמיע ובזה תורה מגנא ומצלא, וע"ד אם פגע בך האי מנוול משכהו לב"ה וכו'[footnoteRef:1140] ובזה "ובישועתך מה יגל מאד"[footnoteRef:1141] שמושיעו מיצה"ר דהבא ליטהר מסייעין אותו, ואמר "תאות לבו נתת לו" ר"ל שהגיע לרוב שנותיו שהם ל"ו ונשאר לב טהור אז "וארשת שפתיו בל מנעת סלה" ר"ל שתמיד כל שנותיו ישלימם בטוב בעסק התורה בפיו ולא יחטא כלל וכאמור, וחוץ מזה י"ל במה שי"ל למה אמר הלב[footnoteRef:1142] קודם גם שאפילו מה שבלבו יתן לו כל שכן הא ד"ארשת שפתיו", ולפי הפשט זו ואין צריך לומר זו קאמר, אבל אפשר ג"כ דהכי קאמר "תאות לבו" במילי דשמיא בעניני עה"ב שהוא "לב טהור ברא לי אלהים"[footnoteRef:1143] "נתת לו" שהוה ליה סיוע אלהיי, וגם "ארשת שפתיו" בתפלתו שהיא צרכי דעה"ז "בל מנעת", והא בהא תליא כיון שזכה ללב טהור דא אהנייא ליה גם זו לטובה שאוכל מפירותיהם בעוה"ז ומשום הכי הקדים הלב דעה"ב, וגם פלגינהו לתרי בבי, ובני ידידי החכם השלם אברהם בראש הי"ו מרגלא בפומיה לפרש דרמז באומרו "תאות לבו" ר"ל במצות ומעשים טובים מידי דהוי מחשבה טובה הקב"ה מצרפה למעשה, וכן "וארשת שפתיו" במה שידור נדר לה' בפיו ובשפתיו בגופו ובממונו ונאנס ולא יכול לקיים "בל מנעת סלה" שאלהים חשבה כאלו קיימם וכפל הענין במלות שונות.	 [1135:  רש"י בד"ה לא תהיה אחרי רבים לרעות. יש במקרא זה מדרשי חכמי ישראל, אבל אין לשון המקרא מיושב בהן על אופניו. מכאן דרשו שאין מטין לחובה בהכרעת דיין אחד (סנהדרין ב.), וסוף המקרא דרשו, אחרי רבים להטות, שאם יש שנים מחייבין יותר על המזכין, הטה הדין על פיהם לחובה, ובדיני נפשות הכתוב מדבר. ואמצע המקרא דרשו, ולא תענה על ריב, על רב, שאין חולקין על מופלא שבבית דין, לפיכך מתחילין בדיני נפשות מן הצד, לקטנים שבהן שואלין תחלה שיאמרו את דעתם. ולפי דברי רבותינו כך פתרון המקרא.]  [1136:  תהלים צ, ג.]  [1137:  שמות כג, ב.]  [1138:  תהלים כא, ב.]  [1139:  "ה' עוז לעמו יתן" (תהלים כט, יא).]  [1140:  סוכה נב ע"ב.]  [1141:  תהלים כא. ב.]  [1142:  "תאות לבו נתת לו".]  [1143:  תהלים נא, יב.] 


וַיָּבֹא מֹשֶׁה וַיְסַפֵּר לָעָם אֵת כָּל דִּבְרֵי יְהֹוָה וְאֵת כָּל הַמִּשְׁפָּטִים וַיַּעַן כָּל הָעָם קוֹל אֶחָד וַיֹּאמְרוּ 
 כָּל הַדְּבָרִים אֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָֹה נַעֲשֶׂה (שמות כד, ג).	
רש"י בד"ה את כל דברי ה'. מצות, פרישה, והגבלה.	
[א] רא"ם בד"ה את כל דברי ה', מצות פרישה והגבלה תימה דבפרק ר"ע וכו' וצ"ע ע"כ[footnoteRef:1144], נ"ב כתב הנחלת יעקב ולי נראה ליישב וכו' ע"ש, ושותיה דמר לא ידענא דהא פשיטא דרשות עליית משה ודעמיה נאמר לו בד' ומאי קא חדית לן בזה, הא מילתא לא נגע ולא פגע ליישוב קושיית הגאון. גם מ"ש ומזה המקרא למד כן וכו' תימה על עצמך דאיך שיהיה בין אם נאמר שלמד מזה המקרא גופיה ובין אם תאמר ממקום אחר, נפול תפול קושיית הרא"ם דמנא ליה לרש"י ללמוד כן, כיון דבש"ס[footnoteRef:1145] אליבא דכולי עלמא סברוה דהגבלה בג' בירחא הואי, ואם איתא הוו ילפי מהאי ילפותא ולא הוו שתקי מינה, ומ"ש ואפשר דמשום הכי נכתב בפרשת יתרו וכו' קשה לן דהרי רש"י ז"ל גופיה שם בגמרא בד"ה בג' אמר להם מצות הגבלה וכו', כתב אע"פ שהוא כתוב בתורה אחר וקדשתם היום ומחר שהיא מצות פרישה קודם לכן נאמר דכתיב בההיא עלייה וכו' ע"ש[footnoteRef:1146], ואם איתא הוה ליה למימר מהאי טעמא לפי דחזר ונאמר עם מצות פרישה אלא לאו דרש"י גופיה לא משמע לה כלומר לא סבירא ליה הכי.	 [1144:  כתב הרא״ם: תימא, דבפרק ר״ע (שבת פז, ע"א) אמרו בהדיא דלכו״ע בתלתא בירחא אמר להו מצות הגבלה ובארבעה בירחא עבוד פרישה, ומדברי הרב משמע דתרווייהו בד׳ בירחא הוו, וצ״ע, עכ״ל. ול״נ ליישב, דאע״ג דבג׳ בירחא א״ל מצות הגבלה, מ״מ הרשות לעליית משה ואהרן נדב ואביהוא וע׳ זקנים לא נאמר לו בג׳ אלא בד׳, ומזה המקרא למד‘ כן, מדכתיב ״ויספר לעם את כל דברי ה׳״ ולא אמר ׳את דברי ה״, משמע פרישה והגבלה. ואפשר דמשום הכי נכתב בפרשת יתרו ( פרק יט) מצות הגבלה (פסוק יב) לאחר מצות פרישה (פסוקים י,יא), ללמד דאף על פי דנאמרה לו מצות הגבלה בג׳ בירחא, אפ״ה חזר ונאמרה לו עם מצות פרישה, והיינו פרשה זו ״ואל משה אמר וגו״׳. ועל כרחך לומר כן, דהא בפרשת יתרו (יט,כג) בפסוק ״לא יוכל העם לעלות אל הר סיני״, פירש הרב- שהרי מותרין ועומדין הם היום שלשת ימים ע״כ, והיינו בד׳ בסיון, כמו פרישה שנאמר ״היו נכונים לשלשת ימים״, ונכון הוא בעיניי.]  [1145:  בתלתא אמר להו מצות הגבלה בארבעה עבוד פרישה (שבת פז ע"א).]  [1146:  שהדברים שנאמרו לו בשני ירד לערב ואמרן לישראל כדכתיב ויבא משה ויקרא לזקני העם וגו' ולמחרת השכים ועלה וישב משה את דברי העם וגו' כדאמר כל עליותיו בהשכמה היו ובו ביום נאמר לו הנה אנכי בא אליך בעב וגו', ומצות הגבלתם דהשמרו לכם עלות בהר אע''פ שהיא כתובה אחר וקדשתם היום ומחר שהיא מצות פרישה קודם לכן נאמרה דכתיב בההיא עלייה שעלה בשלישי להשיב להקב''ה דברי העם דנעשה (ונשמע) הנה אנכי בא אליך וסיפא דקרא ויגד משה את דברי העם וגו', וכי מה דברי העם יש כאן אלא מצות הגבלה נאמר לו בו ביום ולקמן תניא לה הכי ולערב אמרה לישראל ולמחרת בד' השכים ועלה והגיד שקבלו עליהם מצות הגבלה ונאמרה לו מצות פרישה וקדשתם היום ומחר ואע''פ שיש עוד ג' ימים עד יום שבת האמרינן לקמן לר''י דמשה הוסיף יום אחד מדעתו.] 

ותו כתב הנחלת יעקב ועכ"ל כן דהא בפרשת יתרו וכו' ע"ש, ולע"ד אין מזה הכרח דרש"י 
 ז"ל קאמר אליבא דרבנן דסברי מרנן בו' בחדש ניתנו י' הדברים, וכן משמע ממה שפירש קודם בפירוש ליום ג' שהוא ו' בחדש, וכתב הרא"ם דכאן הכריח כרבנן וכו' ע"ש, וא"כ בג' בירחא שאמר להם מצות הגבלה שהוא ד' בשבת, נמצא שביום השבת שניתנה התורה שהוא יום ו' לחודש הרי יש להם מותרין ועומדין ג' ימים אבל הפרישה ב' ימים בלבד דכתיב "וקדשתם היום ומחר" וקרא דהיו נכונים כמו ליום הג' והיינו בתחילת היום וכפירוש רש"י בפרשת יתרו ע"ש, וא"כ אפוא הדרא עלך קושיית הגאון על רש"י היאך פירש דתרוייהו בד' בירחא אמר.	
והנראה ליישב בדרך אפשר דמ"ש הכא רש"י והגבלה לאו אהגבלה של העם שנאמר 
 בפרשת יתרו "השמרו לכם עלות בהר" וכו' קאי דההיא אליבא דכולי עלמא בג' בירחא אמר להם, אלא הכא קאי אהגבלת הזקנים ואהרן ובניו גופייהו דציוה לו שיעלו עמו להר אבל "ונגש משה לבדו אל ה' והם לא יגשו". וזאת ההגבלה הגיד אותה עם מצות פרישה בד' בירחא, וא"כ מה שפירש רש"י מצות פרישה והגבלה הפרישה קאי להעם והזקנים הכל בכלל, אבל הגבלה זו לא קאי אע' זקנים ואהרן ובניו כמ"ש ודוחק.	
אבל הנכון הוא כפי מה ששמעתי מפה קדוש ח"ר יששכר אשכנזי נר"ו שתירץ דמה 
 שהוכרחו ז"ל לומר דקודם לכן נאמר מצות הגבלה ולא הניחו אותה כסדר הכתוב משום שאמר בש"ס שם תניא "וישב משה את דברי העם אל ה'" וכתיב "ויגד משה את דברי העם" מה אמר לו הקב"ה למשה ומה אמר להם משה לישראל ומה אמרו ישראל למשה, ומה השיב משה לפני הגבורה זו מצות הגבלה דברי רבי יוסי בר יהודה וכו' ע"ש, אבל רש"י לעיל בפרשת יתרו פירש אהאי קרא גופיה "ויגד משה את דברי העם" תשובה ע"ד זה שמעתי מהם שרצונם לשמוע ממך, אינו דומה השומע מפי שליח לשומע מפי המלך, רצוננו לראות את מלכנו וכו' ע"ש, וכתב הרא"ם שם דהכי איתא במכילתא, וא"כ האי דרשא דמכילתא פליג ע"ד ר"י בר יהודה דאמר בש"ס ואזיל בשיטת רב דפליג עליה שם בגמרא ולא סבירא ליה דזו מצות הגבלה, ולדידהו פרישה והגבלה נאמר ביום א' שהוא יום ה', וכדמשמע פשטא דקראי וכיון דחזינן לרש"י דאזיל כשיטת המכילתא משום הכי פירש הכא מצות פרשה והגבלה ולשיטתיה אזיל, ע"כ הגיעו דברי פי חכם חן מדי עברו אלינו בשליחות צפת תו"בב וכן נראה האמת. ולא תיקשי דהך רש"י קא שביק שיטת הגמרא מה שהוא אליבא דכולי עלמא והביא דרשת המכילתא דכיון דהוה פשטיה דקרא הביאו כמנהגו הטוב בכל מקום, וכ"כ הנחלת יעקב שם פרשת יתרו בד"ה את דברי העם תשובה ע"ד זה וכו'[footnoteRef:1147] ע"ש, ואיברא דהוא תימא על הגאון והנחלת יעקב שלא הרגישו בזה בתירוץ קושיה זו. 	 [1147:  במכילתא אליבא דרבי. ואע״ג דר״י הגלילי פליג וס״ל דמצות הגבלה א״ל, וכן כתבתי לעיל בשם הש״ס, מ״מ נמשך הרב גם אחר פשוטו וכו'.] 


רש"י בד"ה ואת כל המשפטים. ז' מצות שנצטוו בני נח, ושבת, וכבוד אב ואם, ופרה 
 אדומה, ודינין, שניתנו להם במרה (מכילתא בחדש פ"ג).	
[ב] רא"ם בד"ה ואת כל המשפטים, ז' מצות וכו', והרמב"ן טען שאמר וכו'[footnoteRef:1148] ולא ידעתי 
 מי הגיד לו וכו' ע"ש[footnoteRef:1149], נ"ב ראיתי להרב בני שמואל הנדפס מחדש להרב משה עדאוי ז"ל בטו' בליקוטים בדף ק"ס ע"ב שהקשה מדברי הרא"ם הללו אמ"ש הרא"ם גופיה בפרשת וישב בד"ה ויספר אותו לאביו[footnoteRef:1150] וכו' שכתב שלא תפול סיפור רק על הפעם הא' שהוא סיפור חדש ע"כ, והרי זה סותר הקודם ואדרבה תמה על הרמב"ן שכתב סברתו ע"ש בפרשת וישב זהו תורף ד"ק ע"ש.	 [1148:  לאחר מתן תורה נאמר לו כן. גם אלו דבריו ז''ל. ואין הפרשיות באות כסדרן ולא כמשמען כלל. ועוד כתיב (להלן בפסוק ג) ויבא משה ויספר לעם את כל דברי ה' ואת כל המשפטים, שהם המשפטים האלה הכתובים למעלה, שאמר בהם (לעיל כא, א) ואלה המשפטים אשר תשים לפניהם, כי איננו נכון שיהיה על המשפטים שנצטוו בני נח ושנאמרו להם במרה שכבר שמעו וידעו אותם. ולא יאמר ''ויספר'' אלא בחדשות אשר יגיד (בראשית כד, סו), רמב"ן על פסוק א'.]  [1149:  ולא ידעתי מי הגיד לו זה כי הנה הרד"ק ז"ל וכו' עניין הספור כי לא יבא אלא על הדבר שנעשה או נאמר.]  [1150:  בראשית לז, י.] 

ולכאורה נראה דמאן דקמותיב שפיר קמותיב בסתירת דברי הגאון אהדדי, אבל מכל מקום 
 כי היכי דלא נימא דדברי הגאון באו שלא בהשגחה חלילה, צריכים אנו לידחק ולומר דלא ראי זה כראי זה, דהכא ברישא פרש"י דהמשפטים ז' מצות וגו' והרמב"ן טען שאינו נכון דהנהו כבר ידעו ושמעו אותם ולא שייך לומר 'ויספר' אלא בחדשות אשר יגיד והיינו על מצוה חדשה שלא נאמרה מעולם. ועל זה השיב הרא"ם דמי הגיד לו זה דהרד"ק כתב בעניין הסיפור לא יבא אלא ע"ד שנעשה דהיינו אם אירע שום מעשה בעולם ובא א' להגידה שייך לומר בה ויספר או על צווי הנאמר מקודם וכבר הוזכרו בו בני אדם, וכשיבוא לומר לאחרים יאמר בו עניין ויספר, וזהו לענין המדבר והמזהיר אותו ענין, אבל לגבי השומע ממנו אה"נ שלא תפול בו מילה 'סיפור' אלא אם הוא בפעם הראשונה שהוא סיפור חדש, והיינו אף אם הוא כבר נעשה ונאמר לאחרים, אבל סוף סוף לגבי דידיה מיהא הוי חידוש גדול, היינו מ"ש בפרשת וישב ודוק ותשכח בדברי הגאון ז"ל דהכא כתב לא כן ענין הסיפור לא יבא אלא ע"ד וכו', והתם בפרשת וישב כתב לא תפול מילת 'סיפור' רק על הפעם הראשונה וכו', והיינו שזה הדבר נעשה ונאמר בחלום יוסף אבל לגבי השומעו לא תפול מילת 'סיפור' אלא בפעם הראשונה דאם כבר ידעו מה שייך לומר עלה ויספר דמה שמועה שמע מחדש מה שלא ידע מקודם. ובענין הז' מצות הן אמת דכבר נאמרו לאחרים ומשום הכי שייך אומר בהו ענין סיפור אבל מכל מקום לגבי השומעים השתא דאיכא מינייהו דאכתי לא שמעו ולא נצטוו לגבי דידהו שייך לומר מילת 'סיפור' שהיא פעם ראשונה לדידהו והוי סיפור חדש שאין כל ישראל גדולים וקטנים היו יודעים זה, ולפי זה הוי דומה בדומה לההיא דפרשת וישב דכיון דאביו אכתי לא שמע החלום לדידה שייך לומר לשון ויספר וכמ"ש הרא"ם זהו הנראה לפי חומר הנושא בסתירת דברי הגאון ושבקיה דאיהו דחי ומוקי אנפשיה.	
ולעיקר טענת הרמב"ן ז"ל נראה לומר דאף אי יהבינן ליה שיטתיה למר דלא שייך לומר 
 ויספר אלא בחדשות אשר יגיד וכו' הכא לא אירייא כל כך להקשות ע"ד רש"י דהרי לקושטא דמילתא השתא הכא אשכחן חידוש רבה ויקירא מ"ש את כל דברי ה' ופרש"י מצות מרישא בהקבלה[footnoteRef:1151], ואין לך חידוש גדול מזה ולהאי מילתא קאמר עלה "ויספר משה את כל דברי ה' " וקאי מילת סיפור אדסמיך ליה ומשום דבעי למימר בזה לשון סיפור סיים בה "ואת כל המשפטים" וכו' ולא האריך לומר בהו לשון השייך להם דזכרון אחד עולה לכאן ולכאן, ואגב דבעי למימר בהנהו של חידוש לשון סיפור כיילינהו לכולהו בחדא מחתא. 	 [1151:  צ"ל מצות פרישה והגבלה.] 


[bookmark: שילה22]פרשת תרומה	
דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְיִקְחוּ לִי תְּרוּמָה מֵאֵת כָּל אִישׁ אֲשֶׁר יִדְּבֶנּוּ לִבּוֹ תִּקְחוּ אֶת תְּרוּמָתִי (שמות 
 כה, ב).	
[א] "ויקחו לי תרומה" וכו' "תקחו את תרומתי" ע"כ, י"ל אמאי בתחילה נקט "תרומה" 
 וסיים כאשר ידבנו לבו "תרומתי". גם מה בא לרבות בהאי "כל", ונראה דהכי קאמר "ויקחו לי תרומה מאת כל איש" ה"כל" לרבות הקמצנין שסוברין שהעולם שלהם תקחו מהם בין רב למעט, אבל מ"אשר ידבנו לבו" ונותן בשופע "תקחו את תרומתי" מידי דהוי שיודעים הא דתן לו משלו[footnoteRef:1152], ועוד אפשר ע"פ מ"ש בתרגום יונתן דהעננים הביאו אבני שוהם מאת ה' ולקחו אותם הנשיאים והם אותם שהביאו בנדבת המשכן[footnoteRef:1153] ע"כ, והיינו אומרו "ויקחו לי תרומה מאת כל איש" אלו שאר העם שנותנים משלהם אחד המרבה ואחד הממעיט, אבל "מאשר ידבנו לבו" אלו נשיאי העדה שהביאו בנדיבות לב ובשופע זה "תקחו את תרומתי" שאלו אבני שוהם שהביאו הוא מאתי מן השמים.	 [1152:  אבות פ"ג מ"ז.]  [1153:  וַעֲנַנֵי שְׁמַיָא אָזְלִין לְפִישׁוֹן וְדַלְיַין מִתַּמָּן יַת אַבְנֵי בּוּרְלְוַת חֵילָא וְיַת אַבְנֵי אַשְׁלָמוּתָא לְשַׁקְעָא בְּאֵיפוֹדָא וּבְחוּשְׁנָא וּמַחְתַן יַתְהוֹן בְּאַנְפֵּי מַדְבְּרָא אָזְלִין רַבְרְבָנֵי יִשְרָאֵל וּמַיְיתַן יַתְהוֹן לִצְרוֹךְ עִיבִידְתָּא (שמות לה, כז).] 

[ב] אמר רש"י בד"ה לי, לשמי ע"כ, נ"ב רצה לומר שלא להתגדל ולא על מנת לקבל פרס 
 אלא לשם שמים בלי שום פנייה וכמ"ש בדורש טוב ע"ש, וזה שאמר דוד המלך עליו השלום "כי אם בתורת ה' חפצו"[footnoteRef:1154] היינו לשם שמים וממילא רווחא "והיה כעץ וכו' אשר פריו יתן בעתו" שאוכל מפירותיהן בעולם הזה וכו', וזה שאמר ג"כ "הנחמדים מזהב ומפז רב ומתוקים מדבש"[footnoteRef:1155] ולא תאמר שמשום הכי אני עוסק בתורה ובמצות אלא "גם עבדך נזהר בהם" רצה לומר משום אהבת התורה "בהם" דייקא וע"ד שאמר "במצותיו" ולא בשכר מצותיו.	 [1154:  תהלים א, ב.]  [1155:  תהלים יט, יא.] 

ובעיקר הפסוק שאמר "ויקחו לי" ולא אמר 'ויתנו', אפשר דשם רמז על מ"ש בש"ס[footnoteRef:1156] 
 בפסוק[footnoteRef:1157] "מלוה ה' חונן דל" אלמלא מקרא כתוב אי אפשר לאומרו כביכול "עבד לוה"[footnoteRef:1158] וכו'. וממילא דהוא הדין בכל מצות שיש בהם חסרון כיס והיא גופא קמ"ל הכא באומרו "ויקחו לי" שהוא כלפי גבוה שע"י אלה המצות תקחו לי כביכול "עבד לוה" וכו', ואפשר להסביל בזה מ"ש במדרש[footnoteRef:1159] יש לך מקח שהמוכרו נמכר עמו, אמר הקב"ה לישראל מכרתי לכם תורה כביכול נמכרתי עמה שנאמר "ויקחו לי תרומה" ע"ש[footnoteRef:1160], ולכאורה צריך ביאור וכבר כתבתי בו בדורש טוב בס"ד ע"ש, וגם השתא הכא אפשר לומר ג"כ דהכי קאמר מכרתי לכם תורה כביכול נמכרתי עמה משום שדבר שהיה בכלל שצויתי על הצדקה ביתר שאת והגדלתי מעלתה שהיא שקולה ככל המצות שבתורה ואמר "מלוה ה' חונן דל" וגם אמר "עושה צדקה בכל עת"[footnoteRef:1161] זה הלומד תורה ומלמדה[footnoteRef:1162], וגם על זה שייך למימר בה "מלוה ה' חונן דל" על מי שהוא דל מהתורה והמצות דאין עניות כעניות דתורה ובא זה וזיכה אותו וגמולו ישלם לו בעל הבית דזכות הרבים תלוי בו על שיזכה להיות שלם מן החטא, ומשום הכי שייך למימר על כללות התורה כביכול נמכרתי עמה על שנעשיתי לוה לכם ואין לך מעלה יותר מזה וכמדובר. ואפשר דבזה רמז מש"ה[footnoteRef:1163] "שלום רב לאוהבי תורתך" רצה לומר כלפי גבוה שנקרא שלום וגדול אדונינו רב איהו גופיה כביכול נמכר לאוהבי תורה אלו ישראל ולכן "ואין למו מכשול", וזה שאמר הכתוב[footnoteRef:1164] "עץ חיים היא למחזיקים בה" זה אלהים חיים ומלך עולם ואמר "היא" כלפי שכינת עוזנו כביכול שנמכר "למחזיקים בה" אלו ישראל, לכן "ותומכיה מאושר", וסיים "דרכיה דרכי נועם" וכו' רצה לומר שאין לך דרך נעים וחיבה יתירה בזה שכביכול נמכר עמה "וכל נתיבותיה שלום" שבכל מקום שהולכים ישראל השכינה שהיא "שלום" היא עמם "ועמו אנכי בצרה"[footnoteRef:1165] ולענין זה אמר כביכול נמכרתי עמה דמשום כבוד תורה שהיא בת יחידה ועוסקים בה ישראל אני נמשך עמה וכמ"ש במדרש, ואפשר דזה שאמר הכתוב[footnoteRef:1166] "בכל מקום אשר אזכיר את שמי אבא אליך וברכתיך" והוא מובן ע"פ האמור, וע"פ האמור בענין נאמר דזה שאמר הכתוב[footnoteRef:1167] "כי יעמוד לימין אביון" והיינו לפי שיש סוברים אם אלוהיכם אוהב עניים משום מה אינו מפרנסן וכו'[footnoteRef:1168], ומי שיכנס בשיבוש זה לא ירחם על העניים וממיתן ברעב חס ושלום, ולכן הקב"ה עומד לימין אביון תמיד וזה מורה לתכלית האהבה להושיע משופטי נפשו אלו השוטים שנכנסים בסברה כזו, ווי אבדה נפש לאביון, ועליון נצב ימינו כדי לסתור סברתם, וגם ע"פ דרכנו הכי קאמר שעמד ועזר לאביון וקבל על עצמו שאמרו מלוה ה' וכו' להושיע משופטי נפשו של העני דבלאו הכי לא היו חסים עליו והיתה נפשו יוצאה ע"י הרעב. ומכוון לזה מ"ש[footnoteRef:1169] ז"ל עני זה עומד על פתחך ושכינה עומדת על גביו ור"ל שקבל על עצמו שנעשה מלוה להנותן ואין לך צדיק שחונן ונותן ונאמן יותר ממני, ולכן נתון תתן ואל תירא ואל תחת, ויש בכלל אומרו "להושיע משופטי נפשו"[footnoteRef:1170], להנותן עצמו כמ"ש כדי להנצל אנו בהם מדינה של גיהנם. ולכן דייק ואמר על "נפשו" ששם משפט הנפש. וגם נקט "שוטפי" לשון רבים לרמוז למ"ש בש"ס ב' צדקות הללו למה: א' ממיתה עצמה וא' מדינה של גיהנם.	 [1156:  ב"ב י ע"א.]  [1157:  משלי יט, יז.]  [1158:  "עבד לוה לאיש מלוה" (משלי כב, ז). חונן דל ( מלוה את הדל) כביכול מלוה את ה' ("מלוה ה' חונן דל"), ולכן כביכול ה' עבד למלוה.]  [1159:  מדרש רבה פרשת תרומה פרשה לג.]  [1160:  וְיֵשׁ לְךָ מִקָּח שֶׁמִּי שֶׁמְּכָרוֹ נִמְכָּר עִמּוֹ, אָמַר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לְיִשְׂרָאֵל, מָכַרְתִּי לָכֶם תּוֹרָתִי, כִּבְיָכוֹל נִמְכַּרְתִּי עִמָּהּ, שֶׁנֶּאֱמַר: וְיִקְחוּ לִי תְּרוּמָה, מָשָׁל לְמֶלֶךְ שֶׁהָיָה לוֹ בַּת יְחִידָה, בָּא אֶחָד מִן הַמְּלָכִים וּנְטָלָהּ, בִּקֵּשׁ לֵילֵךְ לוֹ לְאַרְצוֹ וְלִטֹּל לְאִשְׁתּוֹ. אָמַר לוֹ: בִּתִּי שֶׁנָּתַתִּי לְךָ יְחִידִית הִיא, לִפְרשׁ מִמֶּנָּה אֵינִי יָכוֹל, לוֹמַר לְךָ אַל תִּטְלָהּ אֵינִי יָכוֹל לְפִי שֶׁהִיא אִשְׁתֶּךָ, אֶלָּא, זוֹ טוֹבָה עֲשֵׂה לִי, שֶׁכָּל מָקוֹם שֶׁאַתָּה הוֹלֵךְ קִיטוֹן אֶחָד עֲשֵׂה לִי, שֶׁאָדוּר אֶצְלְכֶם, שֶׁאֵינִי יָכוֹל לְהַנִּיחַ אֶת בִּתִּי. כָּךְ אָמַר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לְיִשְׂרָאֵל, נָתַתִּי לָכֶם אֶת הַתּוֹרָה, לִפְרשׁ הֵימֶנָּה אֵינִי יָכוֹל, לוֹמַר לָכֶם אַל תִּטְלוּהָ אֵינִי יָכוֹל, אֶלָּא בְּכָל מָקוֹם שֶׁאַתֶּם הוֹלְכִים בַּיִת אֶחָד עֲשׂוּ לִי שֶׁאָדוּר בְּתוֹכוֹ, שֶׁנֶּאֱמַר (שמות כה, ח) "וְעָשׂוּ לִי מִקְדָּשׁ".]  [1161:  תהלים קו, ג.]  [1162:  כתובות נ ע"א.]  [1163:  תהלים קיט, קסה.]  [1164:  משלי ג, יח.]  [1165:  תהלים צא, טו.]  [1166:  שמות כ, כ.]  [1167:  תהלים קט, לא.]  [1168:  שאלה שאל טורנוסרופוס הרשע את ר''ע אם אלהיכם אוהב עניים הוא מפני מה אינו מפרנסם, א''ל כדי שניצול אנו בהן מדינה של גיהנם, א''ל [אדרבה] זו שמחייבתן לגיהנם אמשול לך משל למה הדבר דומה למלך בשר ודם שכעס על עבדו וחבשו בבית האסורין וצוה עליו שלא להאכילו ושלא להשקותו והלך אדם אחד והאכילו והשקהו כששמע המלך לא כועס עליו ואתם קרוין עבדים שנאמר (ויקרא כה-נה) "כי לי בני ישראל עבדים". אמר לו ר''ע אמשול לך משל למה הדבר דומה למלך בשר ודם שכעס על בנו וחבשו בבית האסורין וצוה עליו שלא להאכילו ושלא להשקותו, והלך אדם אחד והאכילו והשקהו כששמע המלך לא דורון משגר לו ואנן קרוין בנים דכתיב (דברים יד,א),"בנים אתם לה' אלהיכם". אמר לו אתם קרוים בנים וקרוין עבדים בזמן שאתם עושין רצונו של מקום אתם קרוין בנים ובזמן שאין אתם עושין רצונו של מקום אתם קרוין עבדים ועכשיו אין אתם עושין רצונו של מקום אמר לו הרי הוא אומר (ישעיה נח-ז) "הלא פרוס לרעב לחמך ועניים מרודים תביא בית" אימתי עניים מרודים תביא בית האידנא וקאמר הלא פרוס לרעב לחמך (בבא בתרא י ע"א).]  [1169:  ויקרא רבה לד, ט.]  [1170:  תהלים פט, לא.] 


וְעֹרֹת אֵילִם מְאָדָּמִים וְעֹרֹת תְּחָשִׁים וַעֲצֵי שִׁטִּים (שמות כה, ה).	
רש"י ד"ה "מאדמים", צבועות היו אדום אחר עבודן ע"כ, נ"ב כתב הרב שפתי חכמים מדלא 
 אמר 'אדומים', וכך כתב הרב עמר נקא וסיים בה אך בירושלמי כתוב שהיו משרביטין אותם בשרביטין בעודם קטנים והדם נצרר ואח"כ שוחטין ע"ש[footnoteRef:1171], ונראה דגם לפירוש הירושלמי דייק הכי דלא אמר 'אדומים' אלא "מאדמים" ע"י הכאה משום דלא שייך שיהיה עיקר ברייתן האדום האדום הזה, ומר אמר חדא ומר אמר חדא.	 [1171:  מאדמים צבועות אדום לאחר עבודן פרוש מדלא כתיב אדומים אלא מאדמים משמע מאדמים מחמת דבר אחר ולא אדומים מעצמן. אמנם בירושלמי כתוב שהיו משרבטין האלים ומכין אותן בשרביטים בעודם קטנים והדם נצרר בהכאתן ואח"כ שוחטין אותם (עמר נקא).] 


וְנָתַתָּ עַל הַשֻּׁלְחָן לֶחֶם פָּנִים לְפָנַי תָּמִיד (שמות כה, ל).	
"ונתת על השולחן לחם פנים לפני תמיד", הנה המפרשים פירשו דשם רמז המארח תלמיד 
 חכם בתוך ביתו כאילו מקדיש תמיד כמ"ש בפסוק[footnoteRef:1172] "כי איש אלהים קדוש הוא עובר עלינו תמיד" ע"כ, ועפ"ז נאמר דבו תרמוז גם כן למשנה דהמחזיק בת"ח זוכה ויושב בעולם הבא במחציתן של ת"ח לפני השכינה, וזה אומרו אם אתה זהיר במצוה זו ליהנות ת"ח מנכסיך ונתת על שולחנך מי שעוסק בלחמה של תורה, וגם אתה מראה לו פנים צהובות בשמחה ובטוב לבב, אז תזכה לפני תמיד במחיצת השכינה.	 [1172:  מלכים ב' ד, ט.] 

וגם שם רמז דאם אתה זהיר בזה ולא שיתן מעות בלבד בזה לפני תמיד דליתיה בחזרה כמו 
 יששכר וזבולון שהיה נותן לתוך פיו ולא יחזור אליך, דומיא דר"י בן פזי וכנודע.	

[bookmark: _Hlk192166160][bookmark: שילה23]פרשת תצוה	
וְאַתָּה תְּצַוֶּה אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְיִקְחוּ אֵלֶיךָ שֶׁמֶן זַיִת זָךְ כָּתִית לַמָּאוֹר לְהַעֲלֹת נֵר תָּמִיד (שמות 
 כז, כ).	
רש"י בד"ה[footnoteRef:1173] כמו ששנינו במנחות מגרגרו בראש הזית וכו' ע"כ, נ"ב הקשה הגאון הרא"ם 
 דיש לתמוה וכו' ע"ש[footnoteRef:1174], וכתב הנחלת יעקב דאין כאן מקום לתמוה כו' ע"ש[footnoteRef:1175], ולע"ד דשפיר יש מקום בזה לתמוה וכדתמה הרא"ם דהא וודאי כדפשיט בגמרא מגלגלו תנן הוא לוי דהאי גירסה תני מגרגרו היא מוטעית ועיקר הנוסחא היא מגלגלו שנה ר'[footnoteRef:1176], וכן בפרק המוצא יין[footnoteRef:1177] הכוונה בו דעיקר הגירסה היא גמיאה ומאן דתני גמיעה משתבש ואין אנו הולכין אחר הלשון שלפנינו שהרי לפי פשיטות הגמרא העיקר הכי, ומעולם לא שנינו מגרגרו אלא מגלגלו הוא דתנן. וא"כ מה מאד צדקה תמיהת הרא"ם ודברי הנחלת יעקב תמוהים.	 [1173:  ואתה תצוה ]  [1174:  ויש לתמוה, היכי נקט בלישניה לישנא ד׳מגרגרו׳, והא בעיא היא בגמרא ׳מגרגרו תנן או מגלגלו תנן׳, ופשטו ׳מגלגלו׳ תנן, כדתניא וכו׳.]  [1175:  ולי נראה דאין כאן מקום לתמוה, דאע״ג דפשיט ׳מגלגלו תנן׳, מ״מ במשנה שלפנינו נשארה הגירסא ׳מגרגרו׳, וכן בפרק המוציא יין (שבת עז,א) דבעי גמיעה או גמיאה, ופשיט ״הגמיאני נא מעט מים״ (בראשית כד,יז), ואפ״ה במשנה גמיעה בעי״ן, וכיוצא בזה טובא.]  [1176:  איבעיא להו מגרגרו תנן או מגלגלו תנן תא שמע דתניא שמן זית מזיתו מכאן אמרו זית ראשון מגלגלו בראש הזית וכונסו לבית הבד וטוחנו בריחים ונותנו בסלין שמן היוצא ממנו זה היה ראשו (מנחות פו ע"א).]  [1177:  איבעיא להו כדי גמיאה או כדי גמיעה א''ר נחמן בר יצחק (בראשית כד, יז) "הגמיאיני נא מעט מים מכדך" (שבת עז ע"א).] 


וְעָשִׂיתָ בִגְדֵי קֹדֶשׁ לְאַהֲרֹן אָחִיךָ לְכָבוֹד וּלְתִפְאָרֶת (שמות כח, ב).	
"ועשית בגדי קודש לאהרן אחיך" וכו' לכאורה צריך ביאור אמאי תחילה אמר "לאהרן 
 אחיך" וגם אח"כ אמר "ועשו את בגדי אהרן" ולא הזכיר בניו עם הבגדים ואח"כ סיים "ועשו בגדי קדש לאהרן אחיך ולבניו לכהני לי", גם י"ל דכיון דהכא הזכיר בניו עמו הל"ל "לכהנם לי" לשון רבים, ואפשר משום כבודו של אהרן אמר קודם עליו ומקדושתו וכהונתו תחול על בניו שזוכים כמותו בכל ענין וסופו הוכיח על תחילתו דלאו על אהרן לחוד קאמר, וגם מ"ש בסוף לכהנו לי לשון יחיד חלה הגדולה והכהונה בו דממנו יושפע על בניו.	

[bookmark: שילה24]פרשת כי תשא	
כִּי תִשָּׂא אֶת רֹאשׁ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לִפְקֻדֵיהֶם וְנָתְנוּ אִישׁ כֹּפֶר נַפְשׁוֹ לַיהוָֹה בִּפְקֹד אֹתָם וְלֹא יִהְיֶה בָהֶם 
 נֶגֶף בִּפְקֹד אֹתָם (שמות ל, יב).	
[bookmark: שילה97][bookmark: שילה96]רש"י בד"ה ולא יהיה בהם נגף וכו'[footnoteRef:1178], כדמצינו בימי דוד ע"כ, כתב הרב עמר נקא ז"ל נראה 
 דסבר רש"י דנגף שבא בימי דוד מפני שמנאן ולא נטל מהם כלום, אך במדרש אמרו כ"מ שנמנו ישראל לצורך הותירו, שלא לצורך חסרו והביאו ראיה מדוד שנראה שלקח מהם אלא שמנאן שלא לצורך עכ"ל, ולע"ד י"ל דכוונת המדרש אם היה לצורך אף שלא נתנו שום דבר, אבל היה שלא לצורך צריך שיתנו כופר נפשם והא דהכא ג"כ הכי כמ"ש רש"י בכי תשא כשתחפוץ לקבל סכום מנינם[footnoteRef:1179] וכו', וביאר הרא"ם לא שהוא מצוה למנותם במחצית השקל כדי שיעשו האדנים אלא דאגב חדא ב' ע"ש[footnoteRef:1180], ודון מינה בהא דדוד שלא היתה לצורך ולא לקח מהם שלט בהם הנגף, אבל כשמנאן במלחמה שליש ביד יואב ושליש לאבישי ושליש לאתי הגיתי אף שלא לקח מהם כלום לא שלט הנגף בהם משום שהיה לצורך, ובזה תשובה מוצאת למה שהקשה הרא"ם למה לא היה בהם נגף ותירץ משום שלא מנה כל ישראל ע"ש[footnoteRef:1181]. ולע"ד קצת קשה על תירוץ הרא"ם דהא עיקר טעמא הוא משום דאין הברכה שורה בדבר המנוי אלא בסמוי מן העין א"כ מה לי אם מנה הכל ומה לי במקצת, ואין סברא כ"כ לחלק בזה בין כולם או לתנא ושייר, וגם אפשר דהא ד"ויפקד דוד את העם וישם עליהם שרי אלפים ומאות"[footnoteRef:1182] לא הזכיר סכום כל מנינם להדייא בכלל וה"ל סמוי מן העין, משא"כ בהא דיואב ומשום הכי היה שם הנגף בהם, וגם מאן לימא לן שלא לקח מהם פדיון נפשם ואף שלא הוזכר בכתוב עדיו מתוכו כיון שלא נחסר מהם איש במלחמה, אבל כפי מ"ש משום דהיה לצורך א"ש אף אם נאמר דלא לקח מהם כלום וכפי מה שחילקו ז"ל במדרש וגם דברי רש"י דהכא אתי שפיר וכאמור, ומשום הכי תראה בפרשת פנחס שאמר למשה רבינו ע"ה ולאלעזר "שאו את ראש כל עדת בני ישראל"[footnoteRef:1183] וכו' לא אמר שיקח מהם כלום משום שהיה המנין לצורך כמ"ש רש"י בד"ה ויהי אחרי המגפה משל לרועה וכו' דבר אחר וכו' ע"ש[footnoteRef:1184], וגם נראה משום שאמר לו לבסוף "לאלה תחלק הארץ" וכו' ואגב י"ל לכאורה דבתחילה אמר בסוף שמואל ב' משום שעלה חרון אף ה' בישראל "ויסת את דוד בהם"[footnoteRef:1185] למנותם ואח"כ א"ל ע"י נתן הנביא "ג' אנכי נוטל עליך" וכו' וכיון שמאת ה' היתה זאת מה פשעו של דוד בזה והא ראייה שלא נאמר ויחר אף ה' בדוד אלא "ויך לב דוד אותו"[footnoteRef:1186] וכו' ומה כל החרדה הזאת, ודוחק הוא לומר משום דהוי בסוג ומגלגלים וכו' ח"ו וגם י"ל במ"ש דוד "חטאתי מאד" "ועתה ה' העבר נא את עון עבדיך" דבתחילה קרי ליה חטא שוגג, והדר אמר עון מזיד אך אפשר משום דת"ח נחשב להם השוגג כמזיד, ואמר "ועתה" ר"ל אין "ועתה" אלא תשובה, ואמר "ה' " בשם הוי"ה ב"ה שעשה תשובה מאהבת ה' ולא מיראת העונש בלבד, לכן "העבר נא" לגמרי ולא שיחליפנו בחטא דלגבי דידיה חוזר להיות כמזיד וא"כ אין לדבר סוף, ומ"ש שם שאמר ה' למלאך רב עתה הרף ידיך ר"ל ג"כ אין "ועתה" אלא תשובה שישראל ודוד עשו תשובה לכן וינחם ה' וכו', ומ"ש דוד חטאתי מאד וכו' אפשר שלא ידע הא דמאת ה' היתה זאת על שעלה חרון אפו בישראל הסיתו בזה או משום על שהיה מסוג שמגלגלין חובה וכו' חס ושלום וכמש"ל.	 [1178:  שהמנין שולט בו עין הרע, והדבר בא עליהם, כמו שמצינו בימי דוד (רש"י).]  [1179:  רש"י בד"ה כי תשא, לשון קבלה כתרגומו, כשתחפוץ לקבל סכום מנינם לדעת כמה הם, אל תמנם לגלגולת, אלא יתנו כל אחד מחצית השקל, ותמנה את השקלים ותדע מנינם.]  [1180:  כשתחפוץ לקבל סכום מנינם לדעת כמה הם אל תמנם לגלגולת אלא יתנו כל אחד מחצית השקל ותמנה השקלים ותדע מניינם. הורה בלשונו זה כמה עניינים ראשונה שאין פירוש כי תשא כשתקבל מפני שהמובן מזה הוא שאחר שיקבל סכום מנינם יתנו חצאי השקלים ואין הדבר כן אלא שקודה שימנם יתנו חצאי שקליהם ועל ידי השקלים ההם יקבל סכום מנינם כדלקמיה ולכן יחוייב שיהיה פירוש כי תשא כשתחפוץ לקבל לא כשתקבל ואמר סכום מנינם להורות שפי' ראש סך חשבון ומפני שמנהג החשבנים שיכתבו הסך בראש הפרטים נקרא הסך ראש ואמר לדעת כמה הם להודיע שהמכוון פה בקבלת סכום מניינם הוא לדעת מניינם לא קבלת הסך בלבד אף אם לא ימנם כאילו תאמר שמפני שראה הסך שלהם שלט בהם עין הרע וראוי לתת כל אחד חצי שקל לכופר נפשו כי אין כונת הכתוב פה רק להודיע באי זה אופן יהיה מנינם כאילו אמר כשתחפוץ לדעת מנינם יתנו כל אחד מחצית השקל ותמנה החצאים ובזה תדע מנינם אלא שהכתוב קצר ולא הזכיר שימנה חצאי השקלים ומה שהאריך לומר אל תמנם לגלגולת בשלילה ולא הספיק לו לומר כשתחפוץ לקבל סכום מנינם לדעת כמה הם יתנו כל אחד מחצית השקל ותמנה השקלים ותדע מנינם כמאמר הכתוב בחיוב ולא בשלילה הוא כדי להודיע שכונת הכתוב בקבלת מנינם על פי מניין חצאי השקלים אינו אלא כדי שלא ימנם לגלגלותם ותשלוט בהם עין הרע והוא דרך תחבולה לא שהיא מצוה בפני עצמה כדי שיעשו מהם האדנים אלא כדי שלא ימנו בגולגלותם וה"ה ע"י דבר אחר חוץ מחצאי השקלים אלא מפני שע"י חצאי השקלים יעשו מהם האדנים ואגב חדא תרתי ופירוש במספר שמות כל זכר לגלגלותם האמור בפרשת במדבר הוא על ידי שקלים בקע לגלגולת כדפרש"י שם (רא"ם):]  [1181:  כמו שמצינו בימי דוד. מכאן משמע שהדבר שנגזר בימי דוד היה מפני שמנאם לגלגלותם ושלט בהם עין הרע וקשה וכי דוד לא קרא בימיו זאת הפרשה שגזרה שלא ימנם לגלגולת אלא על ידי חצאי השקלים ואם הוא לא קראה איך לא נמצא שום אחד מאנשי דורו להודיע לו. ושמא י"ל שמפני שראו שכתוב בה ולקחת את כסף הכפורים מאת ישראל ונתת אותו על עבודת אהל מועד שהם האדנים כמו שמבואר בפרשת אלה פקודי תשבו שלא היתה הגזרה הזאת אלא לפי שעה בעבור האדנים ולא שהכתוב מקפיד על מניין הגלגולת ופירוש ולא יהיה בהם נגף הוא הנגף הבא לעולם על דרך כי צדקה תציל ממות ופירוש בפקוד אותם עם חצאי השקלים מפני שהם יהיו להם למזכרת לפני יי' בכל עת שיבא נגף בעולם ולא ידעו שזאת הגזרה היא אף לדורות אלא שבמניין הזה יקחו חצאי השקלים ויעשו מהם האדנים להיות לבני ישראל לזכרון ולדורות לקנות מהם קרבנות צבור ולשאר צרכי צבור או מפני שראו שכתוב בה ונתנו איש כופר נפשו שמלת כופר מורה שנמנים לגלגלותה ושולטת בהם עין הרע ולכן צוה הכתוב שיתנו כפרה תמורת נפשם וגם שלא הזכיר הכתוב שיתנו חצאי השקלים אחר נתינתם וחשבו מזה שפירוש הכתוב הוא שימנו אותם לגלגלותם ושיתנו חצאי השקלים שיהיו כפרם ולפיכך מנה אותם גם הוא לגלגלותם ונתנו גם חצאי השקלים והכתוב לא הזכיר נתינת חצאי השקלים מפני שכיון שמנאם לגלגלותם אין תועלת בנתינתם אך קשה אם כן כשפקד דוד את העם ושלח השליש ביד יואב והשליש ביד אבישי בן צרויה והשליש ביד אתי הגתי למה לא היה בהם המגפה אבל אדרבה הצליח ונצחו במלחמה. ושמא יש לומר שמה שהמניין שולט בהם אינו אלא כשנמנין כל ישראל ביחד כדכתיב כי תשא את ראש בני ישראל לפקודיהם ונתנו איש כופר נפשו ליי' בפקוד אותם ולא יהיה בהם נגף אבל כשמונה מקצתן אין בכך כלום ולפיכך כשמנה דוד את כל ישראל ואת כל יהודה שלט בהם עין הרע ובא עליהם הדבר וכשמנה את העם אשר אתו בלבד לא שלט בהם עין הרע והלכו ונצחו במלחמה (רא"ם):]  [1182:  שמואל ב' יח, א.]  [1183:  במדבר כו, ב.]  [1184:  משל לרועה שנכנסו זאבים לתוך עדרו והרגו בהן, והוא מונה אותן לידע מנין הנותרות. דבר אחר, כשיצאו ממצרים ונמסרו למשה נמסרו לו במנין, עכשיו שקרב למות ולהחזיר צאנו, מחזירם במנין (רש"י).]  [1185:  שמואל ב' כד, א.]  [1186:  שם פסוק י.] 


וְאַתָּה דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר אַךְ אֶת שַׁבְּתֹתַי תִּשְׁמֹרוּ כִּי אוֹת הִוא בֵּינִי וּבֵינֵיכֶם לְדֹרֹתֵיכֶם 
 לָדַעַת כִּי אֲנִי יְהוָֹה מְקַדִּשְׁכֶם (שמות לא, יג).	
"אך את שבתותי תשמורו" וכו' הנה בספרי הקטן בדורש טוב פירשתי האי "את" לרבות ת"ח דשבת איקרו וכו' ע"ש, וא"כ האי "אך" בא למעט אם הוא ת"ח שאינו ירא שמים חס ושלום שאינו בכלל האי שמירה והאי כבוד, וכמ"ש אי בר אבהן ולאו בר אוריין אשא תיכליניה[footnoteRef:1187] ואך למעט כיוצא בזה.	 [1187:  אמרי ליה רבנן לרבי פרידא: רבי עזרא בר בריה דרבי אבטולס, דהוא דור עשירי לרבי אלעזר בן עזריה, דהוא, רבי אלעזר בן עזריה, דור עשירי לעזרא, קאי אבבא, ניצב בשער. אמר להו רבי פרידא: מאי כולי האי? מדוע פירשתם את כל יחוסו, והרי, אי בר אוריין בן תורה הוא יאי, הגון הוא. אי בר אוריין ובר אבהן - יאי ויאי. אבל, אי בר אבהן ולא בר אוריין הוא [והיינו שהוא מיוחס, אבל אינו בן תורה] - אישא תיכליה! תכלהו האש, כיון שלמרות יחוס שכזה הוא עצמו אינו בן תורה. אמרו ליה: בר אוריין הוא. אמר להו רבי פרידא - ליעול רבי עזרא, וליתי, יבוא (מנחות נג ע"א).] 


וּשְׁמַרְתֶּם אֶת הַשַּׁבָּת כִּי קֹדֶשׁ הִוא לָכֶם מְחַלְלֶיהָ מוֹת יוּמָת כִּי כָּל הָעֹשֶׂה בָהּ מְלָאכָה וְנִכְרְתָה 
 הַנֶּפֶשׁ הַהִוא מִקֶּרֶב עַמֶּיהָ (שמות לא, יד).	
"ושמרתם את השבת" וכו' "מחלליה מות יומת כי כל העושה בה מלאכה ונכרתה הנפש 
 ההיא" י"ל אמאי נקט ב' מיתות, גם מה בא לרבות בהאי "כל", גם אמאי "ונכרתה" כיון שיש בה מיתת ב"ד שהיא בסקילה ורש"י ז"ל הרגיש בזה ופירש הא דמות יומת בעדים והתראה, ונכרתה בלא התראה ע"כ. ועדיין י"ל אמאי נקט בהו ב' מיתות אך ע"פ דרכו אפשר לומר דהכפל בא ללמד הכי דזימנין ימות במיתת ב"ד היכא דאיכא עדים והתראה, וזמנין ימות בידי שמים בלא התראה כמו שסיים "ונכרתה" והיינו דריבה בהאי "כל" דבאיזה אופן שיחלל לא נאמר בו ונקה, אבל חוץ מזה אפשר לומר משום דהרשעים ה"ל מנוחה בגהינם בשבת להכי קאמר דזה אם היה חייב בשאר עבירות אבל המחלל את השבת ונושא ונותן כמעשהו בחול כן מעשהו בשבת זה לא נאמר בו וירא מנוחה אפילו בשבת כיון דלגבי דידיה עשאו חול, וגהינם כלה והוא אינו כלה, ולהכי קאמר "מות יומת" בזה הפסוק ובפסוק שאחריו לומר דשם תהא מיתתו מיתת עלמין לעולם ולא נאמר בו ונקה מדינה של גיהנם וכ"ז בדלא עבד תשובה קודם המיתה חס ושלום.	

וַיִּתֵּן אֶל מֹשֶׁה כְּכַלֹּתוֹ לְדַבֵּר אִתּוֹ בְּהַר סִינַי שְׁנֵי לֻחֹת הָעֵדֻת לֻחֹת אֶבֶן כְּתֻבִים בְּאֶצְבַּע אֱלֹהִים 
 (שמות לא, יח).	
רש"י בד"ה ככלתו, כתיב חסר שנמסרה לו תורה ממתנה ככלה לחתן וכו' ע"כ, נ"ב ראיתי 
 להגאון מהרש"א באגדתיה בפרק ד' דנדרים אמ"ש שם בתחילה היה משה למד תורה ושוכחה עד שניתנה לו במתנה וכו'[footnoteRef:1188] כתב שם דמה שפרש"י בחומש דכלה היא התורה והחתן הוא ישראל אינו כן, אלא בכל מקום הקב"ה נדמה לחתן והישראל לכלה עכ"ל.	 [1188:  וא''ר יוחנן בתחלה היה משה למד תורה ומשכחה עד שניתנה לו במתנה שנאמר  (שמות לא, יח) "ויתן אל משה ככלתו לדבר אתו" (נדרים לח ע"א).] 

ושותיה דמר לא ידענא דאם אמר בכל מקום דהקב"ה נדמה לחתן וכו' מאי קא פריך ליה 
 מינה, דאה"נ לגבי הקב"ה ובני ישראל אמר דהשי"ת הוא החתן והבני ישראל הכלה, אבל לגבי בני ישראל והתורה אמר דהתורה נדמית לכלה וישראל לחתן כמ"ש ז"ל על פסוק "מורשה קהילת יעקב" אל תאמר מורשה אלא מאורסה, וגם אמר בפרק ו' דיבמות[footnoteRef:1189] כמה טובות אשה טובה, אי בתורה משתעי קרא שהתורה נמשלה בה ע"ש, הרי לך דאשכחן לרז"ל שדימו התורה לאשת חיל וכלה, וא"כ שפירש דימה רש"י ז"ל לגבי משה רבינו עליו השלום דניתנה לו התורה ככלה לחתן. וטעמא הוי דלא ניתנה תורה אלא למצותיה ואלמלא שבאו ישראל וקיבלו התורה ואמרו נעשה ונשמע לא היה העולם מתקיים, וא"כ העיקר ישראל ולכן נדמו הם לחתן והתורה לכלה.	 [1189:  דף סג ע"ב.] 

ועוד דאף לפי שיטתיה יש מקום לומר דעיקר מ"ש רש"י ככלה לחתן אינו רוצה לומר דהכלה 
 היא התורה ומשה רבינו עליו השלום הוא החתן, אלא עיקר הדמיון הוא דכמו הכלה שנותנים אותה מתנה גמורה לחתן, כן התורה ניתנה למשה מתנה גמורה דומייא דנתינת הכלה לחתן.	
וגם לפי דברי המדרש שהביא מ"ש שם שנתן לו הקב"ה התורה כחתן הנותן לכלה הקידושין 
 שנותן בעין יפה ומתנה שלא להחזיר, אפשר לומר דהיא גופה ג"כ היתה כוונת רש"י במ"ש ככלה לחתן רצה לומר דכמו מה שמקבלת הכלה מן החתן שבעין יפה ומתנה שלא להחזיר, ה"נ נתן הקב"ה התורה למשה, וכל זה אפשר לומר לפי שיטתיה דמר, אבל קושטא קאי אף אם נציע הדברים כשפשטן אתי שפיר ולא דמייא לדימוי הקב"ה לבני ישראל וכמש"ל. 	


[bookmark: שילה25]פרשת ויקהל	
לֹא תְבַעֲרוּ אֵשׁ בְּכֹל משְׁבֹתֵיכֶם בְּיוֹם הַשַּׁבָּת (שמות לה, ג).	
"לא תבערו אש בכל מושבותיכם ביום השבת" ע"כ לכאורה י"ל אמאי הוצרך לומר 
 "מושבותיכם" ומה בא לרבות בהאי "כל", ואפשר ע"פ מ"ש ז"ל דגם בעה"ב הרשעים מונעים מהם אש של גהינם[footnoteRef:1190], והיא גופה קמ"ל באומרו "בכל מושבותיכם" לומר שאף בעה"ב לא תבערו אש ושם ינוחו יגיעי כח, וזהו שריבה בהאי "כל", ורז"ל אמרו על "מושבותיכם" לאפוקי באש של מזבח שתבער אפילו בשבת, ולכאורה י"ל דאי מהא כבר כתיב "אש תמיד תוקד על המזבח לא תכבה"[footnoteRef:1191] וגם "עולת שבת בשבתו"[footnoteRef:1192], ומה צריך תו למעוטי מן "מושבותיכם" והנה רז"ל נחלקו[footnoteRef:1193] בהאי קרא חד אמר הבערה ללאו יצאה וחד אמר לחלק יצאה, אבל ע"פ האמור אפשר דעיקרו קאי ללמד דגם בעה"ב "לא תבערו אש", ובזה אפשר דרמז במ"ש "ושמרו בני ישראל את השבת"[footnoteRef:1194] וכו' דריבוי "את" גם בעה"ב והיינו שסיים "ברית עולם" על עוה"ב וז"א ג"כ "ויברך אלהים את יום הז' ויקדש אותו כי בו שבת מכל מלאכתו אשר ברא אלהים לעשות"[footnoteRef:1195] והאי "את" ג"כ לרבות גם בעה"ב "אשר ברא אלהים" זו מדת הדין שברא גהינם לרשעים שבתה ושקטה בשבת, וזהו בכלל הברכה של יום השביעי.	 [1190:  ביום השבת.]  [1191:  ויקרא ו, ו.]  [1192:  במדבר כח, י.]  [1193:  שבת ע ע"א.]  [1194:  שמות לא, טז.]  [1195:  בראשית ב, ג.] 


[bookmark: שילה26]פרשת פקודי 	
אמרו בזוהר הקדוש בסדרין דף רכ"ב ע"א רבי חזקיה פתח "אל תקרב הלום" וכו' האי קרא 
 אוקמוה דפריש ליה קב"ה מאיתתיה בגין לאתדבקא בשכינה וכו' ע"ש[footnoteRef:1196], ולכאורה קשה דבש"ס דידן אמרו בכלל ג' דברים שעשה משה מדעתו והסכימה עמו שכינה ומני חד מינייהו הא דפירש מן האשה, ואפשר דתכיות דברי הזוהר דמאי דהסכימה עמו שכינה בזה חשיב דפריש ליה מאתתיה, ואף שהוא דוחק הכי עדיף מלאפושי פלוגתא.	 [1196:  רַבִּי חִזְקִיָּה פָּתַח וְאָמַר, (שמות ג) אַל תִּקְרַב הֲלֹם שַׁל נְעָלֶיךְ מֵעַל רַגְלֶיךְ וְגוֹ'. פָּסוּק זֶה פֵּרְשׁוּהוּ, שֶׁהִפְרִידוֹ הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא מֵאִשְׁתּוֹ כְּדֵי לְהִדָּבֵק בַּשְּׁכִינָה, שֶׁכָּתוּב כִּי הַמָּקוֹם אֲשֶׁר אַתָּה עוֹמֵד עָלָיו אַדְמַת קֹדֶשׁ הוּא. אַדְמַת קֹדֶשׁ - זוֹ שְׁכִינָה. הִדָּבְקוּת קְדוֹשָׁה נִדְבַּק מֹשֶׁה בְּאוֹתָהּ שָׁעָה לְמַעְלָה. שֶׁאָז הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא קָשַׁר אוֹתוֹ בַּחֲבִיבוּת שֶׁלְּמַעְלָה, וְנִפְקַד לִהְיוֹת מְמֻנֶּה גָּדוֹל עַל הַבַּיִת, וְהוּא גּוֹזֵר וְהַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא עוֹשֶׂה, שֶׁכָּתוּב (במדבר טז) וּפָצְתָה הָאֲדָמָה אֶת פִּיהָ וְגוֹ', וְכָתוּב וַיְהִי כְּכַלֹּתוֹ לְדַבֵּר וְגוֹ', וַתִּבָּקַע הָאֲדָמָה. וְכָתוּב (שם י) קוּמָה ה'. שׁוּבָה ה'. זֶהוּ שֶׁכָּתוּב אֲשֶׁר פֻּקַּד עַל פִּי מֹשֶׁה. עַל פִּי מֹשֶׁה נִתְקַן וְנִפְקַד בַּכֹּל. הַפְּקִידָה שֶׁל הַמִּשְׁכָּן הָיְתָה עַל יְדֵי מֹשֶׁה, שֶׁכָּתוּב (שמות ג) פָּקֹד פָּקַדְתִּי אֶתְכֶם. שֶׁהוּא הָיָה קוֹל שֶׁהוֹצִיא אֶת אוֹתוֹ דִּבּוּר וְעָשָׂה לוֹ פְּקִידָה לָצֵאת מִן הַגָּלוּת, וְעַכְשָׁו נִפְקָד לְהַמְשִׁיךְ קְדֻשָּׁה מִמַּעְלָה לְמַטָּה, כְּמוֹ שֶׁנֶּאֱמַר (שם כה) וְעָשׂוּ לִי מִקְדָּשׁ וְשָׁכַנְתִּי בְּתוֹכָם. וּבְצַלְאֵל בֶּן אוּרִי בֶן חוּר לְמַטֵּה יְהוּדָה וְגוֹ'. אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, הֲרֵי נֶאֱמַר שֶׁהֲרֵי בְּצַלְאֵל הָיָה מִצַּד הַיָּמִין, וְהוּא הִתְקִין תִּקּוּן הַכֹּל. וְעוֹד, שֶׁהֲרֵי יְהוּדָה הוּא שַׁלִּיט וּמֶלֶךְ עַל כָּל שְׁאָר הַשְּׁבָטִים וּמִמֶּנּוּ יָצָא מִי שֶׁהִתְקִין אֶת כָּל הַמִּשְׁכָּן. בְּצַלְאֵל, הֱרֵי פֵּרְשׁוּהָ בְּצֵל אֵל. וּמִיהוּ בְּצֵל אֵל? זֶה יָמִין. וְעוֹד, מִצַּד זֶה הִתְקִין הַכֹּל, וְיָרַשׁ חָכְמָה לַעֲשׂוֹת כָּל מַעֲשֶׂה (זוהר מתורגם).] 

כתבו עוד אמרו שם בדף רכ"ג ע"א על פסוק "והיה אמונת עתך" וכו' האי קרא אוקמוה 
 חברייא, אבל הא תנינן כל בר נש דאתעסק באורייתא וזכי למיקבע עתים איצטריך באמונה דרעותא דיליה יתכוון לשם שמים בגין דאמונה להכי אתכוון וכו' ע"ש[footnoteRef:1197]. והנה מ"ש הא אוקמוה חברייא משום דבש"ס פרק ב' דשבת אמרו דתחילה שואלין אותו נשאת ונתת באמונה והדר קבעת עתים לתורה, ומשום הכי הקשו התוס' שם עלה דבמדרש אגדה אמרו אין תחילה דינו של אדם אלא על דברי תורה, ותירץ דהשאלה תחילה על משא ומתן באמונה, אבל העונש והדין תחילה על דברי תורה ע"ש, אבל לפי דברי הזוהר הקדוש הללו יתיישב שפיר דפירושו "אמונת עתך" תרוייהו מיירו בדברי תורה ויתיישבו שפיר הסוגיות דגם בשאלה הוייא תחילה בעניין דברי תורה, ולעיקר קושיית התוספות אפשר לומר דמ"ש תחילה נידון על דברי תורה היינו שכל זמן שיש לו פנאי צריך לעסוק בדברי תורה "והגית בו יומם ולילה", אבל הא דקבעת עתים בתורה היא מצוה שקבעו חכמים כדי שלא ישאר יום א' בלא עסק התורה, ועניין דברי תורה לחוד ועניין הקביעות לחוד, דכל עיקר "והגית בו יומם ולילה" הוא תחילה דומייא דמשא ומתן באמנה, ועניין קבעת עתים הוא בא לאחריהם.	 [1197: פָּתַח וְאָמַר, (שם ב) וְהָיָה אֱמוּנַת עִתֶּיךְ חֹסֶן יְשׁוּעֹת חָכְמַת וָדָעַת יִרְאַת ה' הִיא אוֹצָרוֹ. פָּסוּק זֶה פֵּרְשׁוּהוּ הַחֲבֵרִים, אֲבָל הֲרֵי שָׁנִינוּ, כָּל אָדָם שֶׁמִּתְעַסֵּק בַּתּוֹרָה בָּעוֹלָם הַזֶּה וְזוֹכֶה לִקְבּעַ לָהּ עִתִּים, צָרִיךְ בֶּאֱמוּנָה, שֶׁרְצוֹנוֹ יִתְכַּוֵּן לַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, יִתְכַּוֵּן לְשֵׁם שָׁמַיִם, מִשּׁוּם שֶׁאֱמוּנָה לְכָךְ הִתְכַּוְּנָה. חֹסֶן יְשׁוּעֹת, לִכְלֹל רַחֲמִים בְּדִין. חָכְמַת וָדָעַת, שֶׁשְּׁנֵי אֵלֶּה שׁוֹרִים זֶה עַל זֶה. זֶה טָמִיר וְגָנוּז, לְהַשְׁרוֹת זֶה עַל זֶה. יִרְאַת ה' הִיא אוֹצָרוֹ - אוֹצָרוֹ שֶׁל כָּל אֵלֶּה, מִשּׁוּם שֶׁיִּרְאַת ה' הַזּוֹ לוֹקַחַת כָּל אוֹתָם נְחָלִים, וְנַעֲשֵׂית אוֹצָר לְכֻלָּם. וּכְשֶׁיּוֹצְאִים מִמֶּנָּה כָּל אוֹתָם גְּנָזִים כֻּלָּם, מוֹצִיאָה אוֹתָם בְּחֶשְׁבּוֹן. מִנַּיִן לָנוּ? שֶׁכָּתוּב (שיר ז) עֵינַיִךְ בְּרֵכוֹת בְּחֶשְׁבּוֹן. בְּחֶשְׁבּוֹן וַדַּאי עוֹשָׂה, וּמוֹצִיאָה אוֹתָם בְּרֵכוֹת מַיִם, וּמַשְׁגִּיחָה לְהוֹצִיא הַכֹּל בְּחֶשְׁבּוֹן. (ומשקים לכלם) וְלָכֵן נִקְרֵאת אֱמוּנָה, וּבַכֹּל נִקְרֵאת אֱמוּנָה, וַהֲרֵי בֵּאַרְנוּ. וּמָה אִם כָּאן צָרִיךְ לְהַרְאוֹת אֱמוּנָה - לִשְׁאָר דִּבְרֵי הָעוֹלָם עַל אַחַת כַּמָּה וְכַמָּה. וְעַל זֶה הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא הָיָה מוֹדִיעַ לְכָל יִשְׂרָאֵל סוֹד הַנֶּאֱמָנוּת שֶׁלָּהֶם בְּכָל מַה שֶּׁעָשׂוּ, וְהַכֹּל נִתְבָּאֵר.] 


	
[bookmark: שילה27]פרשת ויקרא	
וַיִּקְרָא אֶל מֹשֶׁה וַיְדַבֵּר יְהוָֹה אֵלָיו מֵאֹהֶל מוֹעֵד לֵאמֹר (ויקרא א, א).	
רש"י בד"ה לאמר, צא ואמור להם דברי כיבושין וכו'[footnoteRef:1198] ע"כ, נ"ב נראה דדייק מן מילת 
 "לאמר" שהיא בכל מקום לשון רבה ונחת.	 [1198:  צא ואמור להם דברי כבושים, בשבילכם הוא נדבר עמי, שכן מצינו שכל ל"ח שנה שהיו ישראל במדבר כמנודים מן המרגלים ואילך, לא נתייחד הדבור עם משה, שנאמר ויהי כאשר תמו כל אנשי המלחמה למות, וידבר ה' אלי לאמר, אלי יה הדבור. דבר אחר, צא ואמור להן דברי, והשיבני אם יקבלום, כמו שנאמר וישב משה את דברי העם וגו' (רש"י).] 


אִם עֹלָה קָרְבָּנוֹ מִן הַבָּקָר זָכָר תָּמִים יַקְרִיבֶנּוּ אֶל פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד יַקְרִיב אֹתוֹ לִרְצֹנוֹ לִפְנֵי יְהוָֹה 
 (ויקרא א, ג).	
[א] "זכר תמים יקריבנו" וכו' אפשר שטעם שאמרה התורה שיהיה תמים לפי שעיקר 
 הקרבן הוא במקום בעליו, וכמו שהקרבן יהיה תמים בלא שום מום כן האדם המקריב צריך שיהיה בלא שום מום מעבירות שבידו בכל אשר חטא ברמ"ח איבריו ושס"ה גידיו ויהיה שלם בכל ויעשה תשובה גמורה כמ"ש[footnoteRef:1199] "לב נשבר ונדכה" וזה מלבד טעם של "הקריבהו נא לפחתך"[footnoteRef:1200].		 [1199:  תהלים נא, יט.]  [1200:  מלאכי א, ח.] 

[ב] רש"י בד"ה תמים, בלא מום ע"כ, אפשר דבא לומר שלא תאמר דעיקר מ"ש תמים 
 הוא שלא יהיה בו שבר יד או שבר רגל וכיוצא בכל איבריו אבל אם היה משאר מומין שאינם כשברון אינו מעכב, אלא צריך שיהיה בלא שום מומין שבעולם כגון מומין הפוסלים בכהנים ובנשים.		
[ג] בד"ה[footnoteRef:1201] יקריב אותו, מלמד שכופים אותו וכו' ע"ש[footnoteRef:1202], נ"ב נראה לומר לפי האי פירוש 
 ע"פ מ"ש בזוהר הקדוש על א' עשיר שהביא קרבנו בני יונה ולא קבלם הכהן ממנו והיה מצטער, ואמרו לו שהאמת ביד הכהן שראוי להקריב בקר לפי עשרו ואח"כ הביא ואמר כך חמיר העון נדרנא וכו' ע"ש[footnoteRef:1203], והיא גופא רמז באומר  "יקריב אותו" ר"ל שכופין אותו, ולא בעל כורחו אלא לרצונו ע"י שיעשו איזה המצאה עד שיביא קרבן הראוי לו, ודומייא דההיא עובדא דכהנא רבא, ובזה יתיישב מה שי"ל אמאי במקריב בקר סיים ואמר בו "ונרצה לו לכפר עליו" ולא אמר כן בשאר הקרבנות, ואף דקושטא קאי לפי הפשט דגלי קרא בחד והוא הדין בכולהו, מ"מ היכא דאיכא למדרש דרשינן אך אפשר עפ"ז משום דהבקר יש בו הפסד מרובה ע"י זה יעשה תשובה ולא יחטא שוב והוי שפיר נרצה לו לכפר עליו ברפואת הנפש לכפרה מעלייא ודומייא דההוא עשיר שאמר נדרנא שלא אשוב עוד לכסלה.		 [1201:  צ"ל רש"י בד"ה.]  [1202:  מלמד שכופין אותו, יכול בעל כרחו תלמוד לומר לרצונו, הא כיצד, כופין אותו עד שיאמר רוצה אני.]  [1203:  מַעָשֶׂה בְאוֹתוֹ עָשִׁיר שֶׁהִקְרִיב לִפְנֵי הַכֹּהֵן שְׁנֵי יוֹנִים. כְּשֶׁרָאָה אוֹתוֹ הַכֹּהֵן, אָמַר לוֹ, הַקָּרְבָּן הַזֶּה אֵינוֹ שֶׁלְּךְ. הָלַךְ לְבֵיתוֹ וְהָיָה עָצוּב. אָמְרוּ לוֹ אֶחָיו, לָמָּה אַתָּה עָצוּב? אָמַר לָהֶם, שֶׁהַכֹּהֵן לֹא הִקְרִיב אֶת קָרְבָּנִי. אָמְרוּ לוֹ, וּמַה הוּא? אָמַר לָהֶם, שְׁנֵי יוֹנִים. אָמְרוּ לוֹ, וַהֲרֵי זֶה שֶׁל עָנִי, וְלֹא שֶׁלְּךְ! שֶׁהֲרֵי כָּתוּב, וְאִם דַּל הוּא וְאֵין יָדוֹ מַשֶּׂגֶת וְגוֹ', אֶלָּא הַקְרֵב קָרְבָּנְךְ. אָמַר לָהֶם, וּמַה הוּא? אָמְרוּ לוֹ, שׁוֹר אֶחָד. אָמַר לָהֶם, וּמַה כָּל כָּךְ חֲמוּרָה מַחֲשֶׁבֶת הַחֵטְא? נָדַרְתִּי שֶׁלֹּא אַעֲלֶה עַל לִבִּי מַחֲשֶׁבֶת חֵטְא. מִשָּׁם וָהָלְאָה מֶה עָשָׂה? כָּל יוֹם הִתְעַסֵּק בִּסְחוֹרָה, וּבַלַּיְלָה הָיָה יָשֵׁן. כְּשֶׁהִתְעוֹרֵר, הָיָה קוֹרֵא לְאֶחָיו, וְלִמְּדוּ אוֹתוֹ דִּבְרֵי תוֹרָה, וְהָיָה לוֹמֵד עַד שֶׁיַּעֲלֶה הַיּוֹם, וְנִמְצָא שֶׁלָּמַד תּוֹרָה, וְהָיוּ קוֹרְאִים לוֹ יְהוּדָה הָאַחֵר. יוֹם אֶחָד פָּגַשׁ בּוֹ רַבִּי יֵיסָא סָבָא, וְהָיָה מַפְרִישׁ נְכָסָיו, חֲצִי לַעֲנִיִּים וַחֲצִי לִסְחוֹרָה עַל הַיָּם עִם אוֹתָם אֲנָשִׁים שֶׁפּוֹרְשִׁים לַיַּמִּים, וְהָיָה יוֹשֵׁב וְלוֹמֵד תּוֹרָה (זוהר המתורגם ויקרא דף ט ע"א).] 


וְהַקֶּרֶב וְהַכְּרָעַיִם יִרְחַץ בַּמָּיִם וְהִקְרִיב הַכֹּהֵן אֶת הַכֹּל וְהִקְטִיר הַמִּזְבֵּחָה עֹלָה הוּא אִשֵּׁה רֵיחַ 
 נִיחֹחַ לַיהוָֹה (ויקרא א, יג).	
"והקרב והכרעים ירחץ במים" וכו' אפשר לומר דהרמז בזה לטהר לבו ומחשבתו, "לב 
 חורש מחשבות און"[footnoteRef:1204] ויקיים "לב טהור ברא לי אלהים"[footnoteRef:1205]. וגם הכרעים "רגלים ממהרות לרוץ לרעה"[footnoteRef:1206], "ורחץ במים" אין מים אלא תורה, דאם פגע בך מנוול זה משכהו לבית המדרש[footnoteRef:1207], ובזמן שהיה הולך לשיר בשירים על לב רע, ילך לבית המדרש, ובאתר דליעול ירקא ליעול בשרא וכוורי[footnoteRef:1208], וגם במקום המחשבות רעות, יהרהר בדברי תורה, ובזה "רפאות תהי לשרך"[footnoteRef:1209] וכו', ואם אתה עושה כן אז "והקריב הכהן את הכל המזבחה" שיתקבלו קרבנותיו לרצון, ויהיו אשה ריח ניחוח לה', אבל בלאו הכי, לא.	 [1204:  משלי ו, יח.]  [1205:  תהלים נא יב.]  [1206:  המשך הפסוק במשלי.]  [1207:  סוכה נב ע"ב.]  [1208:  שבת קמ ע"ב.]  [1209:  משלי ג, ח.] 


וְכָל קָרְבַּן מִנְחָתְךָ בַּמֶּלַח תִּמְלָח וְלֹא תַשְׁבִּית מֶלַח בְּרִית אֱלֹהֶיךָ מֵעַל מִנְחָתֶךָ עַל כָּל קָרְבָּנְךָ 
 תַּקְרִיב מֶלַח (ויקרא ב, יג).	
[bookmark: שילה67]"וכל קרבן מנחתך במלח תמלח" וכו', הרב חומת אנך הביא משם רבינו אפרים ר"ת במלח 
 ברית מילה ליום ח', והוא ז"ל סיים משום דהוי כמקריב מנחה וגם תמלח תעשה מאכל ליום ח' ע"ש, ולע"ד י"ל לפ"ז דמה שסיים "ולא תשבית מלח ברית אלהיך מעל מנחתך" וכו' דה"ק שלא ישבות המילה ביום הח' משום השבת שנאמר בו "ברית עולם"[footnoteRef:1210] ולהכי קאמר לשון ולא תשבית ר"ל שאין דין שבת נוהג לענין מילה בח' אלא ביום ואפילו בשבת, וסיים "על כל קרבנך" ר"ל דכמו דקרבנות התמיד אפילו בשבת כן תעבד בקרבן המילה.	 [1210:  ע"פ שמות לא, טז "וְשָׁמְרוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל אֶת הַשַּׁבָּת לַעֲשׂוֹת אֶת הַשַּׁבָּת לְדֹרֹתָם בְּרִית עוֹלָם".] 


אִם הַכֹּהֵן הַמָּשִׁיחַ יֶחֱטָא לְאַשְׁמַת הָעָם וְהִקְרִיב עַל חַטָּאתוֹ אֲשֶׁר חָטָא פַּר בֶּן בָּקָר תָּמִים לַיהוָֹה 
 לְחַטָּאת (ויקרא ד, ג).	
"פר בן בקר" אפשר דרצה לומר לאפוקי אם היה כלאים, ואף דגם להדיוט אסור הא 
 ד"בהמתך לא תרביע כלאים"[footnoteRef:1211], חזר ואמר כאן כדי לעבור עליו בהקדש בלאו ועשה, דלאו הבא מכלל עשה, עשה.	 [1211:  ויקרא יט, יט.] 


[bookmark: שילה28]פרשת צו	
[bookmark: _Hlk180488979]צַו אֶת אַהֲרֹן וְאֶת בָּנָיו לֵאמֹר זֹאת תּוֹרַת הָעֹלָה הִוא הָעֹלָה עַל מוֹקְדָה עַל הַמִּזְבֵּחַ כָּל הַלַּיְלָה עַד 
 הַבֹּקֶר וְאֵשׁ הַמִּזְבֵּחַ תּוּקַד בּוֹ (ויקרא ו, ב).	
[א] "צו את אהרן" וכו' אמרו ז"ל[footnoteRef:1212] שמשה רבינו ע"ה אמר להקב"ה אתה חלקת כבוד 
 לעצים בשביל בניהם ואי אתה חולק כבוד לאהרן משום בניו, מיד נתרצה ואמר לו "צו את אהרן ואת בניו" וכו', ובזה אפשר שמש"ה אמרו[footnoteRef:1213] ז"ל ברא מזכי אבא, אבא לא מזכי ברא משום שכך מצינו שהקב"ה חלק כבוד לעצים בשביל בניהם אבל שחלק כבוד לבנים בעבור אביהם לא אשכחן, ומש"ה "לא ראיתי צדיק נעזב וזרעו מבקש לחם"[footnoteRef:1214] היינו דווקא בעה"ז בענין הפרנסה אבל שיזכה אותו בעה"ב לא, וגם בענין זכות אבותינו הקדמונים כולו על עוה"ז אבל לא שיזכו לחייבייא בעה"ב, וגם שאני אבהן דעלמא שהרי גם בענין המזל מצינו ששינה המזל משום זכות ויקר אברהם אבינו ע"ה, וזכר לדבר ממ"ש[footnoteRef:1215] חציף עלי מאן דמצלי בבקתא[footnoteRef:1216], והקשה[footnoteRef:1217] מהאבות ותירצו שאני אבהן דעלמא, ומזה אתי שפיר דגם בענין דוד המלך ע"ה שהציל את אבשלום דמשיח צדקנו שאני ש"כרתי ברית לבחירי"[footnoteRef:1218] והתוס' כתבו טעם דע"י תפילה שאני, ובזה פירש רב אחאי גאון אור החיים זלה"ה מש"ה "מזמור לדוד בברחו מפני אבשלום בנו"[footnoteRef:1219] "רבים אומרים לנפשי" וכו' "קולי אל ה' אקרא" וכו' והובא אצלי במ"א יעו"ע, והשתא הכא נוכל לרמז ג"כ תירוץ דידן באומרו "ואתה ה' מגן בעדי כבודי ומרים ראשי" ר"ל שעשיתי לי הרמת ראש משאר בני אדם ואף אבא מזכי ברא ודומיא דאבות, אמרו ואין לך הרמת ראש גדול מזה ועל זה אמר "מזמור" ובמה דאנן קיימין נוכל לומר דדבר שהיה בכלל אומרו "צו את אהרן ואת בניו" לומר דאני חולק לו כבוד בעבור בניו והסכים בזה לדברי משה רבינו ע"ה ואפשר ג"כ דמ"ש "לאמר" ר"ל שיאמר לאחרים לכל ישראל זה הדין והלכה לדורות שברא מזכי אבא, וכדי שישתדלו לגדל בניהם על התורה ועל העבודה כדי שיועילו להם בעה"ב.		 [1212:  רַבִּי מָנָא דִּישְׁאַב וְרַבִּי יְהוֹשֻׁעַ דְּסִכְנִין בְּשֵׁם רַבִּי לֵוִי, מִתְּחִלַּת הַסֵּפֶר וְעַד כָּאן כְּתִיב (ויקרא א, ח): וְעָרְכוּ בְּנֵי אַהֲרֹן (ויקרא א, יא): וְזָרְקוּ בְּנֵי אַהֲרֹן (ויקרא א, ז): וְנָתְנוּ בְּנֵי אַהֲרֹן, אָמַר משֶׁה לִפְנֵי הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא הַבּוֹר שְׂנוּאָה וּמֵימֶיהָ חֲבִיבִין, חָלַקְתָּ כָּבוֹד לָעֵצִים בִּשְׁבִיל בְּנֵיהֶן, דִּתְנִינַן תַּמָּן כָּל הָעֵצִים כְּשֵׁרִים לַמַּעֲרָכָה חוּץ מִשֶּׁל זַיִת וְשֶׁל גֶּפֶן, וּלְאַהֲרֹן אֵין אַתָּה חוֹלֵק לוֹ כָּבוֹד בִּשְׁבִיל בָּנָיו, אָמַר לוֹ הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא חַיֶּיךָ שֶׁבִּשְׁבִילְךָ אֲנִי מְקָרְבוֹ, וְלֹא עוֹד אֶלָּא שֶׁאֲנִי עוֹשֶׂה אוֹתוֹ עִקָּר וּבָנָיו טְפֵלִים (ויקרא ו, ב): צַו אֶת אַהֲרֹן וְאֶת בָּנָיו לֵאמֹר (ויקרא רבה פרשה ז, א).]  [1213:  סנהדרין קד ע"א. מפני מה לא מנו את אמון מפני כבודו של יאשיהו מנשה נמי לא נמני מפני כבודו של חזקיהו ברא מזכי אבא אבא לא מזכי ברא דכתיב (דברים לב-לט) ואין מידי מציל אין אברהם מציל את ישמעאל אין יצחק מציל את עשו.]  [1214:  תהלים לז, כה.]  [1215:  ברכות לד ע"ב.]  [1216:  פרש"י בד"ה דמצלי בבקתא. בבקעה שכשהוא במקום צניעות חלה עליו אימת מלך ולבו נשבר:]  [1217:  תוס ' בד"ה חציף עלי מאן דמצלי בבקתא. וא''ת הכתיב ויצא יצחק לשוח בשדה (בראשית כד) י''ל דהתם מיירי בהר המוריה כדאמרי' בפסחים פרק האשה (ד' פח.) לא כיצחק שקראו שדה וכו' א''נ בקתא דהכא מיירי בבקעה במקום שרגילין שם בני אדם לעבור והולכי דרכים:]  [1218:  תהלים פט, ד.]  [1219:  תהלים ג, א,ג.] 

[bookmark: שילה68][bookmark: שילה72][ב] "זאת תורת העולה היא העולה" וכו' הנה רז"ל אמרו במי שמתגאה שנידון באש וכו' 
 ע"ש[footnoteRef:1220], ולפ"ז י"ל ע"פ מ"ש בש"ס[footnoteRef:1221] דאף לת"ח לא מינה ולא מקצתה וכו', והיא גופא רמז באומרו "זאת תורת העולה" ר"ל אף לת"ח העוסק בתורה נאמר דין זה וכל אפייא שוין, וגם רמז למ"ש[footnoteRef:1222] המתיימר סוף נופל באשת איש וע"ד מ"ש "לאמר" זו גילוי עריות וגם כתיב "לזאת יקרא אשה"[footnoteRef:1223] ועיין להרב חומת אנך מש"כ בזה[footnoteRef:1224], וגם הביא מ"ש הרב כתנות אור שעל הרוב אדם עובר על העשה של "ודברתם בם"[footnoteRef:1225] ולא בדברים בטלים וז"א "לאמר" בשביל אמירת דברים בטלים, תורת העולה שיביא עולה לכפר העשה ע"ש[footnoteRef:1226], ובזה י"ל שזש"ה בקהלת ז'[footnoteRef:1227] "אין אדם צדיק בארץ אשר יעשה טוב" ר"ל "זאת התורה" ולא יחטא בדברים בטלים שעל הרוב כל אדם יעבור על עשה של "ודברת בם" וכו', עוד אביא מ"ש דהגאה חוכמה מסתלקת ממנו וכתב טעם משום שהגאה גרוע מנבילה והתורה צריכה מקום נקי וכו', ובזה פירש "זאת תורת העולה היא העולה" ע"ש, ועפ"ז זהו כוונתם באומרם אין החכמה מתקיימת אלא במי שמשים עצמו כאין "והחכמה מאין תמצא"[footnoteRef:1228] וקרוב לזה י"ל משום שהעוסק בתורה שכינה עמו וכשהוא גאה שכינתו וחכמתו מסתלק ממנו, ועפ"ז י"ל דזש"ה "גבה עינים ורחב לבב אותו לא אוכל"[footnoteRef:1229] ר"ל דמי שהוא "גאה" אף שיהיה "רחב לבב" בחכמת התורה "לא אוכל" לישב עמו דבעינן "הכון לקראת אלהיך ישראל"[footnoteRef:1230] וליכא, אבל בעיקר הדבר י"ל דהא קא חזינן כמה חכמים שהם בעלי גאוה והמה חכמים מחוכמים דוגמא לדבר דואג ואחיתופל על שהיו גבה עינים ובעלי לשון הרע ואף חכמתם עמדה להם ולפי מ"ש ה' אורים גדולים דר"ל על החכמה שקבלה נשמתם וכו' א"ש ג"כ הא דהכא שאמר חכמתם מסתלקת ממנו ר"ל האי דקיבלה נשמתם אבל קולטים מהאויר, ובמקום אחר תירץ דר"ל דסוף סוף לא ימותו עד שישכחו תלמודם והולכים לעה"ב בגזירה שוה דריקם ריקם, ונראה לפ"ז דז"ש אשרי מי שבא לכאן ותלמודו בידו[footnoteRef:1231] דר"ל שהם בעלי ענוה ותורתם משמרתם שהולכת עמם לעה"ב "וילכו מחיל אל חיל"[footnoteRef:1232] ואינם בסוג הא דחכמתם מסתלקת ממנו ולהכי קיימי באשרי.	 [1220:  אָמַר רַבִּי לֵוִי נִימוּס וְקִלּוּסִים הוּא, שֶׁכָּל הַמִּתְגָּאֶה אֵינוֹ נִדּוֹן אֶלָּא בָּאֵשׁ, שֶׁנֶּאֱמַר: הִוא הָעֹלָה עַל מוֹקְדָה. דּוֹר הַמַּבּוּל עַל יְדֵי שֶׁנִּתְגָּאוּ וְאָמְרוּ (איוב כא, טו): מַה שַּׁדַּי כִּי נַעַבְדֶנּוּ וגו', לֹא נִדּוֹנוּ אֶלָּא בָאֵשׁ, שֶׁנֶּאֱמַר (איוב ו, יז): בְּעֵת יְזֹרְבוּ נִצְמָתוּ, אָמַר רַבִּי יְהוֹשֻׁעַ בֶּן לֵוִי זְרִיבָתָן לַחֲלוּטִין הָיְתָה, כְּמָה דְאַתְּ אָמֵר (ויקרא כה, ל): לַצְּמִיתֻת לַקֹּנֶה. (איוב ו, יז): בְּחֻמּוֹ נִדְעֲכוּ מִמְּקוֹמָם, מַהוּ בְּחֻמּוֹ, בְּרוֹתְחִין. (ויקרא רבה פרשה ז, א).]  [1221:  ע"פ סוטה ה ע"א.]  [1222:  ע"פ סוטה ד ע"ב.]  [1223:  בראשית ב, כג.]  [1224:  רז״ל במדרש דרשו על המתגאה שנדון באש שנאמר "היא העולה על מוקדה ע״ש, ולפי דרכם אפשר לרמוז במ״ש פ״ק דסוטה כל המתגאה כאלו עובד ע״ז וכאלו בא על כל העריות. וזה רמז צו שהוא ע״ז את אהרן ואת בניו. לאמר ג״ע כמ״ש בסנהדרין כלומר ע״ז וג״ע זאת תורת העולה כלומר המתגאה כמ״ש רז״ל דהוא ע״ז וג״ע (חומת אנך על צו).]  [1225:  דברים ו, ז.]  [1226:  א״נ כמ״ש דעולה מכפרת על עשה וכתב הרב כתנות אור דעל הרוב אדם עובר על עשה של דברים בטלים כי המדבר דברים בטלים עובר על עשה ע״ש באורך וז״ש צו את אהרן ואת בניו לאמר בשביל אמירה כלומר שהוא מדבר דברים בטלים זאת תורת העולה צריך להקריב עולה לכפר עשה (חומת אנך על צו).]  [1227:  פסוק כ'.]  [1228:  איוב כח, יב.]  [1229:  תהלים קא, ה.]  [1230:  עמוס ד, יב.]  [1231:  ב"ב י ע"ב.]  [1232:  תהלים פד, ח.] 



[bookmark: _Hlk180489465]וְאִם הֵאָכֹל יֵאָכֵל מִבְּשַׂר זֶבַח שְׁלָמָיו בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי לֹא יֵרָצֶה הַמַּקְרִיב אֹתוֹ לֹא יֵחָשֵׁב לוֹ פִּגּוּל 
 יִהְיֶה וְהַנֶּפֶשׁ הָאֹכֶלֶת מִמֶּנּוּ עֲוֹנָהּ תִּשָּׂא (ויקרא ז, לח).	
[bookmark: שילה69]"זאת התורה" וכו' "אשר צוה ה' את משה בהר סיני ביום צותו את בני ישראל" וכו' אפשר 
 דה"ק דתדע למה צוה ה' זאת התורה את משה ולא לאחר משום שהיה שפל דומייא דהר סיני שניתנה תורה עליו ולא בשאר ההרים, וכמ"ש בפירוש משה קיבל תורה מסיני[footnoteRef:1233] ואמר "ביום צותו את בני ישראל" ר"ל שיצום לתפוס מדה טובה זו שבה נקראו ישראל גמורים שעיקר היהדות הענוה ומ"ה בחר בנו השי"ת כמ"ש "כי אתם המעט"[footnoteRef:1234] וכו' וכנודע (ועיין להרב בעל חומת אנך שכתב בזה במ"ש להקריב את קרבניהם לרמז למי שדעתו שפלה כאילו הקריב כל הקרבנות[footnoteRef:1235]).	 [1233:  אבות פרק א משנה א.]  [1234:  דברים ו, ז.]  [1235:  אפשר לרמוז מ״ש ריב״ל דמי שדעתו שפלה עליו מעלה עליו הכתוב כאלו הקריב כל קרבנות. וזה רמז ביום צותו את בני ישראל להקריב את קרבניהם סגולה שיקריבו כל הקרבנות כלם בענוה שילמדו ממדבר סיני שניתנה תורה על הר סיני שהוא נמוך וזהו במדבר לשון דיבור סיני שניתנה עליו תורה גם סיני גימטריא ענוה עם הכולל ובענוה יהא חשוב כאלו הקריבו כל הקרבנות (חומת אנך).] 


וַיַּעַשׂ אַהֲרֹן וּבָנָיו אֵת כָּל הַדְּבָרִים אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָֹה בְּיַד מֹשֶׁה (ויקרא ח, לו).	
בד"ה[footnoteRef:1236] ויעש אהרן ובניו, להגיד שבחן שלא הטו ימין ושמאל ע"כ, נ"ב לכאורה קשה 
 דמהיכי תיתי לגברא רבא כאהרן כי מלאך ה' צבאות הוא ובניו כמותו להטות חס ושלום, אבל אפשר דבא לומר שלא תאמר דהיה בהם איזה צד פנייה ושמחה בכהונתם ועבודתם אלא הכל עשו לשם שמים כאשר צוה ה' למשה.	 [1236:  צ"ל רש"י בד"ה.] 


[bookmark: שילה29]פרשת שמיני	
וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל אַהֲרֹן הוּא אֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָֹה לֵאמֹר בִּקְרֹבַי אֶקָּדֵשׁ וְעַל פְּנֵי כָל הָעָם אֶכָּבֵד וַיִּדֹּם 
 אַהֲרֹן (ויקרא י, ג).	
[bookmark: שילה76]במסרה "וידום אהרן" "וידום השמש"[footnoteRef:1237] ע"כ, אפשר דהכונה דבזכות הא ד"וידם אהרן" 
 היא שעמדה לו ליהושע תלמיד אחיו, ומסתמא דגם היה תלמיד שלו שהיו לומדים כולם כאחד הא אהנייא ליה שכשגזר על השמש דום "וידום השמש" שהתלמידים קרויים בנים ותחון זכות אבות וגז"ש ד"וידם" "וידם" קא יליף ואפשר לומר דזש"ה ביהושע יו"ד[footnoteRef:1238] אחר שאמר "וידום השמש" סיים "הלא היא כתובה על ספר הישר" ורוצה לומר בהא דאהרן שכתוב בו "וידם" דא אהנייא הא ד"וידם השמש" וכאמור.	 [1237:  יהושע י, יג.]  [1238:  פרק י.] 


מִבְּשָׂרָם לֹא תֹאכֵלוּ וּבְנִבְלָתָם לֹא תִגָּעוּ טְמֵאִים הֵם לָכֶם (ויקרא יא, ח).	
[bookmark: שילה61][bookmark: שילה103][bookmark: שילה70]"מבשרם לא תאכלו ובנבלתם לא תגעו" הקשה בספר אמרי נועם אם הזהיר על הנגיעה 
 למה הזהיר על האכילה, ותירץ בספר פענח רזא דמשכחת לה שתחב לו אחר בכפו[footnoteRef:1239], וכן תירץ הרב חומת אנך[footnoteRef:1240], ולפי דבריהם יש מציאות אחרת אם תפס הוא בעצמו המאכל ע"י כלי בכף או כיוצא בזה, אבל מעיקרא שיחתם צריכה תלמוד שאף אם אחר תחב בפיו כיון דהניח בפיו הרי נגיעה נמי דאתייא תוך תוך לפני ולפנים וכי היא קלה מן נגיעת הידיים, ומה גם דקודם כללא כייל "אך את זה לא תאכלו" וכו' א"כ אם היה מסיים 'לא תגעו בלבד' מהיכן הייתי מתיר האכילה דתוחב בפיו, וגם כיון שאמר קודם "טמא הוא לכם" וגם דחזר ואמר הכא "טמאים הם לכם" מהיכא תיתי להתיר את הטמא אם תחבו לו בפיו וגם אם תפס מן המאכל ע"י כלי, אפשר משום דמילתא דאתייא בק"ו טרח וכתב לה קרא או כמו שסיים הרב חומת אנך בתירוץ ב' לעבור עליו בב' לאוין. ועדיין י"ל כיון שמצינו לרש"י שפירש ומה ת"ל לא תגעו בו ברגל[footnoteRef:1241], ופירש הרב שפתי חכמים ר"ל ביו"ט משום שחייב לטהר את עצמו ברגל ולא בכל ימות השנה ע"ש[footnoteRef:1242], א"כ מאי מקשה מעיקרא הרב אמרי נועם ולכאורה י"ל האי דיוקא על מ"ש בפרשת יתרו "השמרו לכם עלות בהר ונגוע בקצהו"[footnoteRef:1243] דכיון שאמר אפילו נגיעה בקצהו וכדפירש רש"י א"כ אמאי הוצרך עלות בהר, דהא אי אפשר לעלות אלא בנגיעה ואין לו דהוה אמינא אם עלה ע"י עגלה ובאופן שלא יגע גופו בהר עצמו אפשר דהיה מותר דהא כתיב "אם בהמה אם איש לא יחיה" וענין העגלה צריכה משיכה ע"י הבהמה ואין לומר דאם לא היה אומר עלות בהר הוה אמינא נגוע בקצהו לא, אבל העלייה בכולו מותר, ולא הייתי מפרש אפילו בקצהו דכיון שיעלה הרי נגע בו ובקצהו.	 [1239:  ובנבלתם לא תגעו, הקשה הג"ן אם הזהיר על הנגיעה למה הוצרך להזהיר על האכילה דאם לא יגע איך יאכל (ואין זה קושיא דמשכחת לה בתחב לו חבירו בפיו) ועוד הקשה הא כתיב לגר אשר בשעריך תתננה דמשמע מיד ליד והרי יש מגע, ונ"ל דההוא בנבלת בהמה טהורה כתיב דאין מגעה נאסר, והוי דבר הלמד מענינו, דלעיל מיני' כתיב כל עוף טהור תאכלו, לוי.]  [1240:  מבשרם לא תאכלו ובנבלתם לא תגעו. הקשה בספר אמרי נועם אם הזהיר על הנגיעה למה הזהיר על האכילה. ויש לישב דמשכחת לה שתחב לו אחר בפיו ושוב ראיתי שכן כתב בספר פענח רזא. ועוד י״ל לעבור עליו בשני לאוין.]  [1241:  רש"י בד"ה ובנבלתם לא תגעו. יָכוֹל יְהוּ יִשְׂרָאֵל מֻזְהָרִים עַל מַגַּע נְבֵלָה, תַּ"ל אֱמֹר אֶל הַכֹּהֲנִים וְגוֹ' — כֹּהֲנִים מֻזְהָרִין וְאֵין יִשְׂרָאֵל מֻזְהָרִין — קַל וָחֹמֶר מֵעַתָּה: וּמַה טֻּמְאַת מֵת חֲמוּרָה לֹא הִזְהִיר בָּהּ אֶלָּא כֹּהֲנִים, טֻמְאַת נְבֵלָה קַלָּה לֹא כָל שֶׁכֵּן, וּמַה תַּלְמוּד לוֹמַר לֹא תִגָּעוּ? בָּרֶגֶל (שם; ראש השנה ט"ז).]  [1242:  ברגל פירוש ביום טוב, כלומר שכל ישראל חייבין לטהר עצמן ברגל מפני עולת ראייה שחייב להביא לעזרה, מה שאין כן בשאר ימות השנה.]  [1243:  שמות יט, יב.] 


[bookmark: _Hlk180489660]כֹּל הוֹלֵךְ עַל גָּחוֹן וְכֹל הוֹלֵךְ עַל אַרְבַּע עַד כָּל מַרְבֵּה רַגְלַיִם לְכָל הַשֶּׁרֶץ הַשֹּׁרֵץ עַל הָאָרֶץ לֹא 
 תֹאכְלוּם כִּי שֶׁקֶץ הֵם (ויקרא יא, מב).	
"כל הולך על גחון וכל הולך על ד' " וכו', אפשר דכאן רמז למ"ש ת"ח המרבה סעודה בכל 
 מקום[footnoteRef:1244] בהם רבים עתה עמי הארץ לסוף גולה וכו', והיינו שריבה בהאי 'כל' אפילו ת"ח אם היה הולך על גחון למלא בטנו יהיה גולה והולך על ד' כנפות הארץ, ויש בכלל הולך על ד' שיהיה בסוג עניות שאין לו במה לשכור חמור אלא הולך ברגליו, טעמא טעים עד כל מרבה רגליים כיון שהוא הרבה לילך ברגליו בכל מקום בלא הזמנה לכן יגלה בכל מקום אפי' על ידיו ורגליו וידים שאכלו דלאו דידהו, ורגליים שהלכו בכ"מ ענוש יענשו ותן לו כמדתו, וסיים "לכל השרץ השורץ על הארץ" רמז בזה למ"ש[footnoteRef:1245] תלמיד חכם שאין בו דעת נבילה טובה הימנו וא"כ הרי זה דומה לשרץ ואמר "לא תאכלום כי שקץ הם" לומר דאדם כזה ירחק ממנו, ואפשר דזש"ה לכן "גלה עמי בלי דעת"[footnoteRef:1246] דעמי הוא מורה על הת"ח כמ"ש[footnoteRef:1247] "הגד לעמי פשעם"[footnoteRef:1248] אלו ת"ח וקאמר דזימנין שגולה מבלי דעת על שלא נתנהג כשורה כמו ריבוי סעודות בכל מקום וכיוצא ולא היה דעתו שלימה וכאמור, גם יש בכלל אומרו "לא תאכלום כי שקץ הם" דהשתא הכא קא מזהר דמכאן ואילך לא תאכלום בבית עם הארץ ואל תתאוה למטעמותיהם "כי שקץ הם" כמ"ש[footnoteRef:1249] הם שקץ וכו' ודבר שהיה בכלל שלא ישא מבנותיהם כמ"ש "כי אם הלחם אשר הוא אוכל"[footnoteRef:1250] כי שקץ הם שגם בנותיהם שקץ ועליהם נאמר "ארור שוכב עם כל בהמה"[footnoteRef:1251] ו"כל" לרבות הני ושומר נפשו ירחק מהם.	 [1244:  רבי יצחק כל הנהנה מסעודת הרשות לסוף גולה שנא' (עמוס ו-ד) ואוכלים כרים מצאן ועגלים מתוך מרבק וכתיב לכן עתה יגלו בראש גולים. ת''ר כל ת''ח המרבה סעודתו בכל מקום סוף מחריב את ביתו ומאלמן את אשתו ומייתם את גוזליו ותלמודו משתכח ממנו ומחלוקות רבות באות עליו ודבריו אינם נשמעים ומחלל שם שמים ושם רבו ושם אביו וגורם שם רע לו ולבניו ולבני בניו עד סוף כל הדורות מאי היא אמר אביי קרו ליה בר מחים תנורי רבא אמר בר מרקיד בי כובי רב פפא אמר בר מלחיך פינכי רב שמעיה אמר בר מך רבע (פסחים מט ע"א).]  [1245:  וַיִּקְרָא אֶל משֶׁה וַיְדַבֵּר ה', מִכָּן אָמְרוּ כָּל תַּלְמִיד חָכָם שֶׁאֵין בּוֹ דַעַת, נְבֵלָה טוֹבָה הֵימֶנּוּ, תֵּדַע לְךָ שֶׁכֵּן, צֵא וּלְמַד מִמּשֶׁה אֲבִי הַחָכְמָה, אֲבִי הַנְּבִיאִים, שֶׁהוֹצִיא יִשְׂרָאֵל מִמִּצְרַיִם, וְעַל יָדוֹ נַעֲשׂוּ כַּמָּה נִסִּים בְּמִצְרַיִם וְנוֹרָאוֹת עַל יַם סוּף, וְעָלָה לִשְׁמֵי מָרוֹם וְהוֹרִיד תּוֹרָה מִן הַשָּׁמַיִם, וְנִתְעַסֵּק בִּמְלֶאכֶת הַמִּשְׁכָּן וְלֹא נִכְנַס לִפְנַי וְלִפְנִים עַד שֶׁקָּרָא לוֹ, שֶׁנֶּאֱמַר (ויקרא א, א): וַיִּקְרָא אֶל משֶׁה וַיְדַבֵּר (ויקרא רבה פרשה א טו).]  [1246:  ישעיהו ה, יג.]  [1247:  ב"מ לג ע"ב.]  [1248:  ישעיהו נח, א.]  [1249:  פסחים מט ע"ב.]  [1250:  בראשית לט, ו.]  [1251:  דברים כז, כא.] 


[bookmark: שילה30]פרשת תזריע	
דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר אִשָּׁה כִּי תַזְרִיעַ וְיָלְדָה זָכָר וְטָמְאָה שִׁבְעַת יָמִים כִּימֵי נִדַּת דְּוֹתָהּ 
 תִּטְמָא (ויקרא יב, ב).	
[א] רא"ם בד"ה כי תזריע, לרבות וכו' באמצע הלכות כתב אבל כשב' הזריעו בבת אחת 
 אין שם לא זכר ולא וכו'[footnoteRef:1252] ע"ש, נ"ב כתב הנחלת יעקב כוונתו דאין שם בהחלט וכו' ע"ש[footnoteRef:1253], ולע"ד קצת קשה דהא הגאון קאמר מר שהא' מבטל האחר, ואם רצה לומר אפשר להיות זכר או נקבה א"כ לא נתבטלו ב' אלא א' מהם בלבד, ותו מהאי גמרא דפרק המפלת שהביא משמע להידייא דאין א' מבטל לחבירו אלא ב' אפשר להיות קיימים זה זכר וזה נקבה, ולפי דברי הגאון משמע דפשיטא ליה מילתא דהא' מבטל האחר וזה תימה לכאורה. 	 [1252:  נקבה.]  [1253:  נראה לפרש כוונתו,דאין שם בהחלט לא זכר ולא נקבה, אלא אפשר להיות זכר ואפשר להיות נקבה. אבל אין לפרש דבוודאי לא יהיה זכר ולא נקבה אלא אנדרוגינוס או בריה אחרת, דהא אמרינן פרק המפלת (נדה כח,א) אימא שניהם הזריעו בבת אחת זו זכר וזה נקבה.] 

[ב] רא"ם בד"ה דותה[footnoteRef:1254], לשון דבר בזב מגופה וכו' אבל לא ידעתי איך יפרש רש"י "על זה 
 היה דוה לבנו"[footnoteRef:1255] וכו' ע"ש, ולע"ד אפשר לומר לסברת רש"י שהם עניין א' דהתם נמי פירש דבר הזב מהגוף והיינו דמרוב צערן של ישראל והדאגה היה ממש זב מגופם חלבם ודמן שיהיה להם אבעבועות וכמנהג בעלי הדאגות, ומשום הכי אמר דאגה שוברת חצי מגופו של אדם, ויש מאן דאמר כל גופו שמצטמק ורע לו, דבזה הוה ליה לב חלש נשאר הגוף לא פלט וכן פירש המתרגם היה חלש לבא ע"ש, וע"י החולשא הגוף הלוך וחסר, ובזה הוי פירוש "דוה היה לבנו" כמו פירוש דותה דהכא ואידי ואידי חד שיעורא הוא וכמדובר. 	 [1254:  ויקרא יב, ב.]  [1255:  איכה ה, יז.] 

[ג] במדרש "אשה כי תזריע" הדא הוא דכתיב "אחור וקדם צרתני" אמר רבי יוחנן אם זכה 
 אדם נוחל ב' עולמות וכו' ע"ש[footnoteRef:1256], וי"ל דלאיזה ענין קאמר 'אם זכה' ומאי שיטתיה להאי זכייה עם "אשה כי תזריע וילדה זכר" ויובן ע"פ מ"ש ז"ל אם שמרת ימי נדה אני נותן לך בן ואתה מלו לח', גם ידעת דע"י מצוות המניח בנים זוכה לעה"ב ובלא הכי לא, כמ"ש גבי חזקיה "כי מת אתה ולא תחיה"[footnoteRef:1257] והיא גופא קמ"ל באומרו אם זכה אדם ר"ל לשמור ימי נדה ומינה שיזכה להביא בן ויקיים מצות המילה בזה יזכה לב' עולמות בעה"ז דמניח בן ממלא מקומו כאילו לא מת, ובעה"ב שמכניסין אותן במחיצתו של הקב"ה לחזות בנועם ה' וכו', ואייתי האי קרא ד"אחור וקדם צרתני" דלעיל מיניה כתיב "ארחי ורבעי זרית"[footnoteRef:1258] וכו' דאייתי בענין הפריה ורביה, א"נ ע"פ מ"ש הרב אור החיים ז"ל דקאי אכנסת ישראל שנקראת אשת חיל כי תזריע במצוות ע"ד "זרעו לכם לצדקה" וכו' ע"ש[footnoteRef:1259], וגם ידעת דמצות הצדקה היא שקולה ככל המצוות שבתורה כמ"ש "והעמדנו עלינו מצות"[footnoteRef:1260] וגם אף שאין בידו אלא מצוה זו לחוד יזכה בה לעה"ב ומצילתו מכל המקטרגים, והיא גופא ג"כ קמ"ל הכא באומרו אם זכה אדם ר"ל לקיים הא ד"אשה כי תזריע" "בזרעו לכם לצדקה" בזה לבד יזכה לב' עולמות עה"ז עשר בשביל שתתעשר ובעה"ב מידי דהוי כאילו קיים כל המצוות והיא עומדת לו להצילו מן המקטרגים כולם, והיינו דדייק דאמר בה והעמדנו עלינו מצות מידי דהוי שהיא שעמדה לנו ולאבותינו להצילנו מן כל המקטרגים וכמ"ש במדרש וכנודע, וסיים בקרא שהביא במדרש "ותשת עלי כפכה"[footnoteRef:1261] הענין מכוון לזה משום שע"י מצוה זו מכניסים אותו במחיצת הקב"ה, גם רמז בה דהכל הוא בסיוע אלהי ובלא הכי אין כל בריה יכולה על יצה"ר והבא ליטהר מסייעין אותו, והיינו אומרו "ותשת עלי כפכה" והיינו שאמר בחזון ישעיה נ"ח[footnoteRef:1262] "הלא פרוס לרעב לחמך" וכו' "אז יבקע כשחר אורך" וכו' והוא בהצלחת עה"ז "אז תקרא וה' יענה" וכו' "וזרח בחושך אורך" וכו' שינצל מדינה של גהינם שהיא חושך ואפלה וגם "ונחך ה' תמיד" שיזכה לגן עדן העליון והדברים מכוונים להאמור שבה יזכה לב' עולמות.	 [1256:  אִשָּׁה כִּי תַזְרִיעַ (ויקרא יב, ב), הֲדָא הוּא דִכְתִיב (תהלים קלט, ה): אָחוֹר וָקֶדֶם צַרְתָּנִי, אָמַר רַבִּי יוֹחָנָן אִם זָכָה אָדָם נוֹחֵל שְׁנֵי עוֹלָמוֹת, הַזֶּה וְהַבָּא, הֲדָא הוּא דִכְתִיב: אָחוֹר וָקֶדֶם צַרְתָּנִי, וְאִם לָאו בָּא לִתֵּן דִּין וְחֶשְׁבּוֹן, שֶׁנֶּאֱמַר (תהלים קלט, ה): וַתָּשֶׁת עָלַי כַּפֶּכָה, כְּדִכְתִיב (איוב יג, כא): כַּפְּךָ מֵעָלַי הַרְחַק (ויקרא רבה פרשה יד א).]  [1257:  מלכים ב' כ, א.]  [1258:  תהלים קלט, ג.]  [1259:  עוד ירמוז הכתוב על כנסת ישראל אשר מצינו שנקראת אשה בדברי הנביאים דכתיב (ישעיהו נד) כי בועליך עושיך, וכתיב (שם) ואשת נעורים, וכתיב (הושע ג) וארשתיך לי וגו', (ישעיהו נ) איזה ספר כריתות וגו', ועליה אומר הכתוב אשה כי תזריע פירוש הזרעת מצות ומעשים טובים, על דרך האומרו (הושע י) זרעו לכם לצדקה, וילדה זכר פירוש תהיה הולדתה זכר פירוש דע כי בחינת הזכר היא בחינה עליונה מבחינת הנקבה והתורה מיחסת בחינות העליונות בבחינת הזכר, והודיע הכתוב כי אם כנסת ישראל תזריע ודאי שתוליד הדרגות עליונות, והוא מאמרם רז"ל (סנהדרין צח שמו"ר פט"ו כאן) עוצם הפלגת הפלאות אשר יפליא ה' בביאת הגואל אם ישראל יזכו על ידי מעשיהם הכשרים, ויכוין להבדיל בין הגאולה המחוכה לגאולה שעברה של מצרים שהיו ישראל ערום ועריה, גם אמר הכתוב (דברים ד לד) גוי מקרב גוי ואותה גאולה תכליתה לא עמד כי נחרב הבית וגלו והיה מה שהיה ואין טובה זו בבחינת זכר, אבל הגאולה העתידה לצד שעל כל פנים תהיה באמצעות זכות ישראל, לו יהיה שלא יהיו ראויים אף על פי כן באמצעות אורך הגלות ועסק התורה דכתיב (דברים לא) לא תשכח מפי זרעו על כל פנים תהיה הגאולה בבחינת זכר, ועמדה לנצח.]  [1260:  נחמיה י, לג.]  [1261:  תהלים קלט, ה.]  [1262:  פסוקים ז- יא.] 

עוד אמרו במדרש שם בנוהג שבעולם מפקיד אדם אצל חבירו ארנקי של כסף בחשאי ומחזיר 
 לו ליטרא של זהב וכו' ע"ש[footnoteRef:1263], וי"ל דלמאי איצטריך לומר הא דבחשאי ונראה דר"ל כיון שאין עדים יוכל לכפור בה ולא מצי שיחזיר אותה וקאי בהימנותיה, אלא שנותן במקום הכסף זהב א"כ כמה צריך להחזיק לו טובה כל שכן לגבי מרן דבשמייא שאין נותנין לו כסף אלא לכלוכית של טיפה סרוחה בבטן שמכניסין בו בחשאי ובחדרי חדרים והוא מחזיר במקומה נפש שיקרה היא מפנינים שעל אחת כמה וכמה שיש לנו להחזיק טובה כפולה ומכופלת למקום עלינו ותכיות הדברים קאמר במכ"ש ועדיפא מיניה וכאמור.	 [1263:  רַבִּי לֵוִי אָמַר תְּלַת, בְּנֹהַג שֶׁבָּעוֹלָם מַפְקִיד אָדָם אֵצֶל חֲבֵרוֹ אַרְנָקִי שֶׁל כֶּסֶף בַּחֲשַׁאי וּמַחְזִיר לוֹ לִיטְרָא שֶׁל זָהָב בְּפַרְהֶסְיָא, אֵינוֹ מַחְזִיק לוֹ טוֹבָה. כָּךְ הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא מַפְקִידִין לוֹ הַבְּרִיּוֹת טִפָּה שֶׁל לִכְלוּכִית בַּחֲשַׁאי, וְהַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא מַחֲזִיר לָהֶם נְפָשׁוֹת מְשֻׁבָּחוֹת שְׁלֵמוֹת בְּפַרְהֶסְיָא, וְאֵין זֶה שֶׁבַח, הֱוֵי (איוב לו, ג): אֶשָּׂא דֵעִי לְמֵרָחוֹק וּלְפֹעֲלִי אֶתֵּן צֶדֶק (ויקרא רבה פרשה יד אות ב).] 

[ד] "וידבר ה' אל משה לאמר אשה כי תזריע" וכו' אפשר ע"פ מ"ש במצות פריה ורביה 
 שצריך לפייסה בדברים ובזה מרויח שאשה מזרעת תחילה ויולדת זכר.	
[ה] במדרש אמר הקב"ה אם שמרת ימי נדה אני נותן לך בן ואתה מלו לח' י"ל מה הלשון 
 אומר 'אני' דפשיטא הוא הנותן, ואפשר דר"ל אני ולא שליח ע"י מלאך, ואם יהיה הדבר מאת ה' יהיה זה הבן שלם בכל, א"נ ר"ל אף שלא היה בענין הטבע ולא הזריעה האשה תחלה אני מסייעך שיהיה בן זכר וע"ד שאמרו גבי בועז "ויתן ה' לה הריון"[footnoteRef:1264] שהקב"ה סייע באותו מעשה וסיים ואתה מלו לח' ר"ל שיזכה לחיות ולמולו ולא כמו בועז, דהתם שאני שנשלם ימיו.	 [1264:  רות ד, יג.] 






[bookmark: שילה31]פרשת טהור[footnoteRef:1265] (מצורע)	 [1265:  החיד"א קרא לפרשה זו "טהרה" (והוא בדרכי חז"ל. עיין בהקדמת הרמב"ם לפירושו למשנה: "…וסידר אחר פרה מסכת טהרות וקרא שמה טהרות בלשון נקיה שהדיבור בה הוא בטהרת הטומאה…". הרמב"ם עצמו קרא לספר ב"משנה תורה" בו דיני הטומאות וטהרתן "ספר טהרה"). לפני למעלה ממאתים שנה בערך החלו חכמי ארם צובה לכנות בחיבוריהם את פרשת מצורע – "טהור". ודאי שבעקבותיהם קראו בני העדה כך לפרשת מצורע. הרי כמה מספריהם: "חזון עובדיה", דרושים על התורה לר' עובדיה ב"ר אברהם הלוי (ליוורנו, תקמ"ז, דף צד, ג – צו).דומה שזה החיבור הנדפס הראשון של חכמי ארם צובה בו מופיע הכנוי טהור. "ברכת אליהו", דרושים לפי סדר פרשות התורה לר' אליהו רוייך הכהן (ליוורנו, תקנ"ג, ח"ב, דף יט, א – כא), "יושב אהלים – אהל אברהם ואהל יצחק", דרושים, מהם לפי סדר פרשות התורה, וחידושי הלכות לר' אברהם ענתיבי (ליוורנו, תקפ"ה, דף פג, ג-פו), "ויקרא יצחק, דורש טוב, עקב ענוה". דרושים לר' יצחק עטייה (ליוורנו, תקפ"ו, דף לב, ב – לד, ג; צד, א-ב). תנא ושייר, פני המים" (אצלנו), "מוסר חכמים". מוסר חז"ל לפי פרשות התורה לר' יצחק שרים (ארם צובה" תרל"ג, במדור ספר ויקרא דף כא, א – כז, א; נט, ב – ס), "ויאסוף דוד". דרושים לפרשות התורה וליקוטים לר' דוד קצין (ירושלים, תרנ"ט, דף יט, ב – כא), "פי הבאר" על פי' הרא"ם לר' יצחק שרים (ירושלים, תרס"ח, דף קכ, א – קכג), "פה אליהו" (ב"ח), חידושים ודרושים על תנ"ך, חז"ל ועוד, לר' אליהו חמווי (ארם צובה, תרע"ד-תרע"ה, חלק א, דף פא, א; חלק ב, דף ט, א – יא), "מנחת יהודה", ח"ב, דרושים על התורה לר' יהודה עטייה (ירושלים, תרפ"ט. דף קכא, ג – קכד). "בן דוד". ליקוטים על התורה לר' יהודה עטייה (ירושלים, תרפ"ט, דף קכא, ג – קכד), "בן דוד". ליקוטים על התורה ועוד לר' משה רוייך הכהן (ירושלים, תרפ"ט, עמ' רד – ריג). "שלום עבדו". דרושים על חמישה חומשי תורה לר' עובדיה הדאיה (ירושלים, תשכ"ב, עמ' נ, א – נא). וראה בספר "ויקח עבדיהו", חלק ג (שבאותו כרך, עמ' קה, א; קיט, א; קכז).] 

ביאור למאמר בראתי יצה"ר בראתי לו תורה תבלין	
[bookmark: שילה71]כתב הרב חומת אנך בתחילת הפרשה[footnoteRef:1266] דיש לחקור דמ"ש[footnoteRef:1267] בראתי יצה"ר בראתי לו תורה 
 תבלין דלכאורה דאין ביטול היצה"ר אלא בתורה, דהרי העניו אין הפלוני שולט בו וכן ביראת שמים ונראה דאף דאין שולט בו, אבל לא מהני לעשות להיצה"ר טוב אבל ע"י התורה נעשה טוב וז"ש בראתי לו תורה תבלין ר"ל להיצה"ר שהתבלין מכשירין המאכל וכו' ע"ש, וע"פ ד"ק י"ל דז"ש בש"ס 'אם פגע בך מנוול זה ר"ל שהוא בסוג מנוול להקים עליו רעה, משכהו לבית המדרש אם אבן הוא' וכו' ור"ל דאזל ליה הניוול והרעה ונימוח ויהפך עמו לטובה, ואפשר דז"ש בש"ס דברכות[footnoteRef:1268] דלעולם ירגיז אדם יצה"ט על יצה"ר דר"ל שיהיו טובים הב' עמו, ואמרו בכלל התיקונים לעסוק בתורה שכך היא המדה לעוסקים בה ואמר "אמרו בלבבכם"[footnoteRef:1269] משום דכדי להנצל תמיד מהיצה"ר צריך שיהרהר בלבו בכל מקום הנקי כדי שיחשב מהרהר כדיבור ויהיה בסוג בעידנא דעסיק בה וכו', וסיים ואמר "ודומו סלה" מלבד מ"ש בש"ס יזכור לו יום המיתה י"ל עוד דר"ל שיקנה לו מדת השתיקה דסייג לחכמה שתיקה[footnoteRef:1270] וכל ימי גדלתי בין החכמים[footnoteRef:1271] וכו' וזה סייג גדול להנצל מהיצה"ר ואמר "זבחו זבחי צדק"[footnoteRef:1272] ר"ל ע"ד מ"ש הזובח יצרו ומתודה עליו וכו', ואמר "ובטחו אל ה' " ר"ל שהקב"ה הוי תנא דמסייע ליה כמ"ש "ה' לא יעזבנו בידו"[footnoteRef:1273] וכו' ואמר "רבים אומרים מי יראנו טוב" ר"ל שנזכה לילך אחר יצה"ט כיון שהיצה"ר בכל יום מתגבר להמיתו, אבל קושטא קאי "נסה עלינו אור פניך ה' " שהקב"ה עזרם ומגינם, וגם יש בכלל "אור" תורה מחייהו וע"י עסק התורה וה' עמו ואין חטא בא על ידו, וגם אפשר דה"ק "מי יראנו טוב" ר"ל שיהיה היצה"ר טוב לזה אמר "נסה עלינו" זה "אור" התורה וכאמור, ובזה אפשר דז"ש בגמרא והנה טוב זה יצה"ט, מאד זה היצ"ר ור"ל דע"י התורה שהוא טוב יזכה לילך אחר היצה"ט וגם היצה"ר יהיה בזה  טוב מאד, וזש"ה "כי לקח טוב נתתי לכם תורתי אל תעזובו"[footnoteRef:1274] מידי דהוה שהיא מטיבה להיצה"ר וז"ש ג"כ "עץ חיים היא" וכו' "וכל נתיבותיה שלום" ר"ל משום שמהפכת הסטרא אחרא מרעה לטובה, ואפשר להסביל בזה דברי התנא שאמר הפוך בה וכו' שאין לך מדה טובה הימנה[footnoteRef:1275], והוא מובן לפ"ז וזש"ה ג"כ "שלום רב לאוהבי תורתך"[footnoteRef:1276] ר"ל גם היצה"ר יהיה עמו טוב ובשלום ע"י התורה, וז"א "ואין למו מכשול זה" היצה"ר שקרוי מכשול לא יהיה שוב בסוג רע ושום מכשול, אך בעיקר חקירת הרב י"ל דמ"ש בראתי תורה תבלין וודאי דלא בתורה לחוד אלא קיום התורה ומצוותיה דלא המדרש הוא העיקר וא"כ ישנו בכלל התורה היראת שמים והענוה.	 [1266:  ואגב נחקור במאי דאמרו פ״ק דקדושין אמר הקב״ה בראתי י״צהר בראתי לו תורה תבלין דלכאורה דאין ביטול ליצר הרע אלא בתורה. והרי מי שהוא עניו באמת אין הפלונית שולט בו. וכן מי שזכה למדרגת יראת ה׳ ומקיים שויתי ה׳ לנגדי תמיד אין שולט בו יצה״ר כמו שביארנו בדרושים בס״ד. ונראה דבענוה או יראה וכיוצא אין יצ״הר שולט בו אבל לא מהני לעשות היצ״הר טוב. אבל ע״י התורה נעשה היצ״הר טוב וז״ש בראתי יצר הרע בראתי לו דייקא תורה תבלין דייקא כמו שהתבלין מכשירין המאכל כך התורה מכשרת יצ״הר ונעשה טוב (חמת אנך פסוק ה').]  [1267:  ע"פ קידושין ל ע"ב.]  [1268:  דף ה ע"א.]  [1269:  תהלים ד, ה.]  [1270:  אבות ג, יג.]  [1271:  אבות א, יז.]  [1272:  תהלים ד, ו.]  [1273:  תהלים לז, לג.]  [1274:  משלי ד, ב.]  [1275:  אבות ה, כב.]  [1276:  תהלים קיט, קסה.] 


זֹאת תִּהְיֶה תּוֹרַת הַמְּצֹרָע בְּיוֹם טָהֳרָתוֹ וְהוּבָא אֶל הַכֹּהֵן (ויקרא יד, ב).	
"והובא אל הכהן" וכו', הרב חמת אנך הביא משום המפרשים דמשום עון לשון הרע 
 והגאות באים הנגעים לכן כדי להשפיל הגאוה והובא אל הכהן כדי לכפר וע"ד שעשה אלישע לנעמן ולא יצא אליו ע"ש[footnoteRef:1277], ולכאורה י"ל דהרי סיים אח"כ "ויצא הכהן" וי"ל דמה שסיים "ויצא הכהן" ללמד יצא דזימנין אמינא לך דמיבעי ליה לכהן שהוא יצא ויחזור על החוטא כדאשכחן במשה רבינו ע"ה "וישלח משה לקרוא לדתן"[footnoteRef:1278] וכו' ופירש"י שאין מחזיקין במחלוקת שהוא משה מחזר אחריהן להשלימן בדברי שלום ע"ש, וא"כ לאו מילתא פסיקתא הא ד"והובא אל הכהן".	 [1277:  זאת תהיה תורת המצורע. פירש הרב הגדול מהר״ר משה בירדוגו ז״ל בספר ראש משביר כ״י זאת תהיה תורת המצורע שידבר לשון הרע והתורה היא תיקון ללשון הרע כמשז״ל וז״ש זאת תהיה תורת המצורע. וצריך להשפיל גאותו שהיא הסיבה לספור לשון הרע כמשז״ל בשני התולעת ואזוב להשפיל גאותו. ולהשפילו ולהכניעו לא ילך הכהן אצלו רק יאמרו לו הכהן קורא אותך והובא אל הכהן עד מקום שיוכל לבא. ואחר שהוא שם מצטמק ורע ויצא הכהן על דרך שעשה אלישע לנעמן שיבא אצלו. וכשבא לא יצא אליו אלא שלח לו שליח להשפיל גאותו וזה כיונה התורה להכניע המצונע לתקון נפשו עכ״ד. ועוד האריך הרב ז״ל ביתר הפסוקים. ואפשר לרמוז כי תיבת והובא אותיות ואהוב רמז למ״ש הרמב״ם ז״ל פ״ו מהלכות תשובה. דבעל התשובה קודם היה שנאוי ומרוחק מה׳. ואחרי שובו הוא אהוב וחביב וזה רמז בכתוב פה ביום טהרתו ואהוב אל הכהן כלומר כששב בתשובה אז מלבד הטהרה ואהוב הוא אהוב לפני ה׳ כמו הכהן כי תכף כששב נעשה אהוב למקום כמדובר.]  [1278:  במדבר טז, יב.] 


וְצִוָּה הַכֹּהֵן וְלָקַח לַמִּטַּהֵר שְׁתֵּי צִפֳּרִים חַיּוֹת טְהֹרוֹת וְעֵץ אֶרֶז וּשְׁנִי תוֹלַעַת וְאֵזֹב (ויקרא יד, ד).	
[א] "ולקח למטהר ב' צפורים" וכו', הרב חמת אנך הביא מהמדרש טעם ב' צפורים משום 
 ב' מיני דיבור וכו' ע"ש[footnoteRef:1279], ולע"ד אפשר משום שעל הרוב האדם עובר על ב' תורות תורה שבכתב ותורה שבע"פ לכן יביא ב', ואמר הא' "על מים חיים" זו התורה שנמשלה למים ועץ חיים היא וגם סיים "ואת הצפור החיה על המים החיים" והם כנגד הב' תורות שאלו ואלו דברי אלהים חיים.	 [1279:  את הצפור החיה וכו׳. טעם לב׳ צפורים כי האדם יש לו שני מיני דיבור. אחד אסור ואחד מצוה בו. והאסור דהיינו הלשון הרע ודוגמתו זהו הצפור שעושה מעשה פטיט השחוטה על כלי חרס שאין לו תקנה אלא בשבירה לרמוז דאם עם הארץ הוא יהיה לו רוח נשברה. ואם ת״ח הוא יעסוק בתורה וז״ש על מים חיים תורה שנמשלה למים חיים וצריך לצרף בדיבור התורה, עץ ארז ושני תולעת ואזוב המורה על ההכנעה (חמת אנך על פסוק ו).] 

[ב] רש"י בד"ה ושני תולעת ואזוב, מה תקנתו ויתרפא וכו' ע"כ, נ"ב עיין ע"ש בספרי הקטן 
 רוב דגן בפרק ב' דערכין[footnoteRef:1280] בס"ד. 	 [1280:  באות ב' במהדורה החדשה.] 


[bookmark: _Hlk180496361]וּבָא אֲשֶׁר לוֹ הַבַּיִת וְהִגִּיד לַכֹּהֵן לֵאמֹר כְּנֶגַע נִרְאָה לִי בַּבָּיִת (ויקרא יד, לה).	
[bookmark: שילה62][bookmark: שילה104][bookmark: שילה117]"כנגע נראה לי בבית" הנה פי"ב דנגעים[footnoteRef:1281] תנן אף ת"ח לא יגזור ויאמר נגע אלא כנגע[footnoteRef:1282], 
 והקשה הרא"ם דאם לא יאמר הכהן טמא אין כאן טומאה, ותירץ הרב גור אריה משום דובר שקרים[footnoteRef:1283], והקשה קרבן אהרן דהרי הוא ודאי נגע רק שהכהן מטמאו ותירץ התוס' יו"ט דכשאומר נגע מכוון ממנו נגע טמא ע"ש[footnoteRef:1284], ולכאורה י"ל דהרי הפסוק בעצמו אפילו על הספק מתחילה קראו נגע שנאמר "ונתתי נגע צרעת", ואפשר ע"פ מ"ש ז"ל בפסוק "ובא אשר לו הבית" שייחד ביתו לו לעצמו ולא היה מהנה לאחרים וכו', א"כ לפ"ז מ"ש "ונתתי נגע צרעת" היינו שהוא טמא וזהו ענשם של צרי עין וכשיבוא הכהן וטהר את הבית אמר כי נרפא הנגע ר"ל ששוב אין כאן נגע וטומאה והיינו ע"י ששב בתשובה ותיקן מעשיו, וא"כ אתי שפיר מ"ש במתניתין שלא יאמר נגע וכו' ולהכי דייקי במתניתין ואמר לא יגזור וכו' משמע דס"ל דלשון נגע הוא טומאה ודאית, והיינו כדאמרן וא"כ אצ"ל הא שמכוון ממנו טמא אלא טמא ודאי ואפשר שלזה כיוון התי"ט, ואם תדחק מזה י"ל עוד משום שקללת חכם אפילו על חנם היא באה ואם יגזור ויאמר כנגע נראה לי בבית הרי הוא מקלל את עצמו ובזה אפשר שיתהפך מטהרה לטומאה, ומ"ה אמרו בש"ס כזה שאפילו שבא לו איזה תקלה וגם י"ל משום שזה כלל גדול שלא יוציא אדם דבר מגונה מפיו דמצינו שהוסיף הכתוב בכמה מקומות כמה אותיות מהכי טעמא[footnoteRef:1285] להכי הכא ג"כ קפיד קרא שיאמר כנגע וכמ"ש בת"ת.	 [1281:  משנה ה'.]  [1282:  כֵּיצַד רְאִיַּת הַבָּיִת. וּבָא אֲשֶׁר לוֹ הַבַּיִת וְהִגִּיד לַכֹּהֵן לֵאמֹר כְּנֶגַע נִרְאָה לִי בַּבָּיִת (ויקרא יד). אֲפִלּוּ תַלְמִיד חָכָם וְיוֹדֵעַ שֶׁהוּא נֶגַע וַדַּאי, לֹא יִגְזֹר וְיֹאמַר נֶגַע נִרְאָה לִי בַּבָּיִת, אֶלָּא כְּנֶגַע נִרְאָה לִי בַּבָּיִת. וְצִוָּה הַכֹּהֵן וּפִנּוּ אֶת הַבַּיִת (בְּטֶרֶם יָבֹא הַכֹּהֵן לִרְאוֹת אֶת הַנֶּגַע וְלֹא יִטְמָא כָּל אֲשֶׁר בַּבָּיִת וְאַחַר כֵּן יָבֹא הַכֹּהֵן לִרְאוֹת אֶת הַבָּיִת (שם)).]  [1283:  שאפילו חכם גמור וכו'. אין הטעם שאם יאמר 'נגע נראה לי בבית' יהיה כל שבבית טמא, דודאי אין טומאה של בית רק על פי כהן, אבל טעם הדבר "דובר שקרים לא יכון" (תהלים קא, ז), דהא כל זמן שלא נזקק לו הכהן לאו נגע הוא (רש"י פסוק לו), ואיך יאמר 'נגע נראה לי בבית'.]  [1284:  שאפילו חכם גמור וכו'. אין הטעם שאם יאמר 'נגע נראה לי בבית' יהיה כל שבבית טמא, דודאי אין טומאה של בית רק על פי כהן, אבל טעם הדבר "דובר שקרים לא יכון" (תהלים קא, ז), דהא כל זמן שלא נזקק לו הכהן לאו נגע הוא (רש"י פסוק לו), ואיך יאמר 'נגע נראה לי בבית'.]  [1285:  דאמר ר' יהושע בן לוי לעולם אל יוציא אדם דבר מגונה מפיו שהרי עקם הכתוב שמונה אותיות ולא הוציא דבר מגונה מפיו שנאמר (בראשית ז-ח) מן הבהמה הטהורה ומן הבהמה אשר איננה טהורה רב פפא אמר תשע שנאמר (דברים כג-יא) כי יהיה בך איש אשר לא יהיה טהור מקרה לילה רבינא אמר עשר וי''ו דטהור רב אחא בר יעקב אמר שש עשרה שנאמר (שמואל א' כ-כו) כי אמר מקרה הוא בלתי טהור הוא כי לא טהור (פסחים ג ע"א).] 


וְהִזַּרְתֶּם אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מִטֻּמְאָתָם וְלֹא יָמֻתוּ בְּטֻמְאָתָם בְּטַמְּאָם אֶת מִשְׁכָּנִי אֲשֶׁר בְּתוֹכָם 
 (ויקרא טו, לא).	
[bookmark: שילה98]רש"י בד"ה והזרתם, אין נזירה אלא הפרשה וכו'[footnoteRef:1286], נ"ב ראיתי להרב עמר נקא שכתב 
 דבמסכת שבועות דרשינן שהוא אזהרה שיפרשו מנשותיהן סמוך לוסתן ואף שאמרו היוצא לדרך ואינו פוקד אשתו ואף סמוך לוסתה נקרא חוטא שנאמר "ופקדת נוך ולא תחטא" הני מילי בדברי פיוסין אבל לא בתשמיש עכ"ל, ולע"ד קשה דאין לשון פקידה משמע לדברי פיוסין בלבד אלא במעשה דפריה ורביה ממש וזכר לדבר מש"ה "וה' פקד את שרה"[footnoteRef:1287] ופירש"י בהריון, לכן נלע"ד דאף דאמרו אזהרו שיפרשו וכו' כ"ז הוא מדרבנן והרחקה הוא דעבוד רבנן ובשעה שיוצא לדרך שרוצים להפרד כעת זה מזה והו"ל צערא דגופא התירו ולא גזרו להרחקה זו, והפה שאסר הוא הפה שהתיר, והיא גופה מה שהביאו מקרא ד"ופקדת נוך" ואמר ולא תחטא ר"ל שלא ה"ל חטא במה שעבר על והזרתם בסמוך לווסתה דבכה"ג לא גזרו מעיקרא אלא דווקא כשהוא בעיר[footnoteRef:1288].	 [1286:  אין נזירה אלא פרישה, וכן נזורו אחור (ישעי' א, ד.), וכן נזיר אחיו (בראשית מט, כו.).]  [1287:  בראשית כא, א.]  [1288:  הָרוֹצֶה לָצֵאת לַדֶּרֶךְ צָרִיךְ לִפְקֹד אִשְׁתּוֹ אֲפִלּוּ סָמוּךְ לְוִסְתָּהּ. הגה: וַאֲפִלּוּ בְּתַשְׁמִישׁ שָׁרֵי. (טוּר בְּשֵׁם י''א וּבֵית יוֹסֵף בְּשֵׁם רַשִׁ''י וְרַאֲבָ''ד וְרַשְׁבָּ''א וְר' יְרוּחָם). וּמִכָּל מָקוֹם הַמַּחְמִיר שֶׁלֹּא לְפָקְדָהּ רַק בְּדִבְרֵי רִצּוּי, תָּבוֹא עָלָיו בְּרָכָה (בֵּית יוֹסֵף בְּשֵׁם סְמַ''ג). וּכְבָר נִתְבָּאֵר דְּכָל מִינֵי קֻרְבָה וְאַהֲבָה שָׁרֵי, מִלְּבַד תַּשְׁמִישׁ. וְאִם הוֹלֵךְ לִדְבַר מִצְוָה אֵין צָרִיךְ לִפְקֹד אִשְׁתּוֹ. (המ''מ פ''ד דא''ב וּבְהַגָּהוֹת ש''ד). וְיֵשׁ אוֹמְרִים אִם אָדָם רוֹצֶה לֵילֵךְ לַדֶּרֶךְ, וְאִשְׁתּוֹ נִדָּה וְתִטְבֹּל תּוֹךְ עוֹנָה אַחַת, צָרִיךְ לְהַמְתִּין. (נ''י פֶּרֶק הַבָּא עַל יְבִמְתּוֹ) (שו"ע יורה דעה סימן קפד סעיף י).] 


[bookmark: שילה32]פרשת אחרי מות	

וּשְׁמַרְתֶּם אֶת חֻקֹּתַי וְאֶת מִשְׁפָּטַי אֲשֶׁר יַעֲשֶׂה אֹתָם הָאָדָם וָחַי בָּהֶם אֲנִי יְהוָֹה (ויקרא יח, ה).	
רש"י בד"ה וחי בהם, לעולם הבא ואם תאמר לעולם הזה והלא סופו הוא מת ע"כ, נ"ב 
 לכאורה קשה אמאי לא פירש דקאי לעולם הזה ור"ל שיזכה לחיות ולהשלים שנים שנקצבו לו כמש"ה[footnoteRef:1289] "את מספר ימיך אמלא", ואליבא דכולי עלמא אמרו בש"ס[footnoteRef:1290] לא זכה פוחתין לו, ולכן הכא אמר דאם יזכה לשעור חוקי התורה "וחי בהם" שיזכה להשלים ב' דורות או להוסיף למאן דאמר דלא קאמר "וחי" לעולם אלא "וחי, סתם והיינו ב' דורות. וע"ד שאמר בפרשת נצבים[footnoteRef:1291] "כי הוא חייך ואורך ימיך" והכוונה ג"כ כמ"ש בפסוק "את מספר ימיך אמלא", גם קשה דלפי שיטתיה הוה ליה לפרש ג"כ בפרשת נצבים דפירש לעולם הבא כמ"ש הכא, וכי תאמר משום שאמר עמה "ואורך ימים" גם הכא אמר וחי סתם ולא אמר לעולם, ודומייא דהכי מ"ש[footnoteRef:1292] "וצדקה תציל ממות" ולא ממיתה משונה בלבד אלא אפילו ממיתה עצמה ובההיא ג"כ אינו רוצה לומר שינצל מן המיתה לעולם אלא ר"ל באריכות ימים ושנים שיזכו לזקנה, דהרי כמה בעלי צדקות ונדיבים שמתו, אבל פירוש אפילו ממיתה עצמה היינו מזמן הקצוב להם אלא מוסיפין להם.	 [1289:  שמות כג, כו.]  [1290:  דתניא "את מספר ימיך אמלא" אלו שני דורות זכה משלימין לו לא זכה פוחתין לו דברי ר' עקיבא,וחכמים אומרים זכה מוסיפים לו לא זכה פוחתין לו (יבמות מט ע"ב).]  [1291:  דברים ל, כ.]  [1292:  משלי י, ב.] 

גם בעיקר קרא דידן אפשר לומר דבא לאפוקי שלא יהיה בכלל אותם ד' שחשובין כמת וכולם 
 יהיו ע"י עון לפעמים, ולכן קאמר שאם יזכה וחי בהם חיים טובים במוטב ג' כחדא, בני חיי ומזוני, ובריא עדיף וקאי גם לעולם הזה וכאמור.  	

עֶרְוַת אִשָּׁה וּבִתָּהּ לֹא תְגַלֵּה אֶת בַּת בְּנָהּ וְאֶת בַּת בִּתָּהּ לֹא תִקַּח לְגַלּוֹת עֶרְוָתָהּ שַׁאֲרָה הֵנָּה זִמָּה 
 הִוא (ויקרא יח, יז).	
רש"י בד"ה ערות אשה ובתה, לא אמר הכתוב אלא ע"י נישואי הראשונה וכו' ע"כ, נ"ב 
 לכאורה קצת קשה אמאי לא פירש לה רש"י באופן המקדש ב' כאחד דכיון דב' ביחד אסורים לו לכן אסורים וצריך לגרש אחד מהם, ולמאן דאמר קידושין תוספים בחייבי לאוין, ואמאי פירש לה באופן שכבר נשא האחד בלבד.	

וְאִישׁ אִישׁ מִבְּנֵי יִשְׂרָאֵל וּמִן הַגֵּר הַגָּר בְּתוֹכָם אֲשֶׁר יָצוּד צֵיד חַיָּה אוֹ עוֹף אֲשֶׁר יֵאָכֵל וְשָׁפַךְ 
 אֶת דָּמוֹ וְכִסָּהוּ בֶּעָפָר (ויקרא יז, יג).	
"ושפך את דמו וכסה וכו', אמרו בחולין דף פ"ז[footnoteRef:1293] במה ששפך בו יכסה שלא יכסנו ברגל 
 שלא יהיו מצות בזויות עליו ע"ש, ואמרו בתנחומא פרשת ויגש[footnoteRef:1294] אמר הקב"ה לישראל היו מכבדין המצוות שהן שלוחי, ושלוחו של אדם כמותו, אם כבדת אותם כאלו לי כבדתני ואם בזית אותם כאלו לכבודי בזית ע"ש[footnoteRef:1295], ובזה נראה דזש"ה "זה אלי"[footnoteRef:1296] ר"ל שכיון שתתנאה לפניו במצוות ומכבדן מעלה עליו הכתוב כאלו "זה אלי" שכיבד להשי"ת עצמו, ובזה נראה דזש"ה "כי מכבדי אכבד"[footnoteRef:1297] זהו מי שמכבד אותו ע"י שמכבד התורה והמצוות, וביזוי זה מי שמבזה המצות, "יקלו" דבמדה שאדם מודד וכו', ואפשר דז"ש במתניתין דאבות[footnoteRef:1298] כל המכבד את התורה וכו' שבא לרבות בהאי "כל" למי שמתנאה לפניו במצות וגם בהאי "את" דא שכינתא והיינו ע"י שמכבד התורה והמצות ואין המצות בזויות עליו הנה שכרו אתו שגופו מכובד, וכל המחלל את התורה וכו' שעושה אותה כמו חולין ובזיון גופו מחולל ד"בוזי יקלו", ואפשר להמשיך בזה מ"ש שם[footnoteRef:1299] איזהו מכובד המכבד את הבריות שנאמר "כי מכבדי אכבד" וכו', ולכאורה י"ל דהכתוב קאי על כבוד ה' ואף דקושטא קאי דילפינן בה"ה מ"מ אפשר דר"ל ג"כ בהאי 'את' דא שכינתא ע"י שמתנאה לפניו במצות וגם יש בכלל לכבד הבריות משום "ואהבת לרעך כמוך"[footnoteRef:1300] ואייתי שפיר מקרא ד"כי מכבדי אכבד" וכאמור ואפשר ג"כ דמ"ה אמר בש"ס[footnoteRef:1301] רמי פוזמקי[footnoteRef:1302] ומצלי אמר "הכון לקראת אלהיך ישראל"[footnoteRef:1303] ע"כ, וי"ל דלמה הלשון אומר 'אמר' למאן ומאי קמ"ל רבותא בזה, אך אפשר דהיא גופא קמ"ל שהמתנאה לפניו במצות ולא לעשות בביזיון הוא מכבד את ה' כיון שהם שלוחי ה' ושלוחו של אדם כמותו, וז"א "הכון לקראת אלהיך" שבזה מכבד את השי"ת עצמו ומשום הכי 'אמר' ללמד לבני ישראל להאי חידושא וכמדובר, ואפשר דזהו שרמוז ג"כ במשלי ג'[footnoteRef:1304] "יקרה היא מפנינים" וכו' ר"ל שיעשה יקר וכבוד להתורה והמצות דומייא לאבנים טובות שמניחם בכלים חשובים, ויותר מהנה בני הזהר דבזה יזכה לאורך ימים איכא ועושר וכבוד ויזכה ללבוש בגדים נאים ויהיה מכובד בעיני אלהים ואדם, וסיים "וכל נתיבותיה שלום" להשי"ת שנקרא שלום שמעלה עליו הכתוב כאלו כבדו לשלום רב וגדול אדונינו וכאמור, ואפשר דז"ש ג"כ "שם כבוד חכמים ינחלו וכסילים מרים קלון"[footnoteRef:1305] והוא מובן ואפשר דז"ש ג"כ "סלסלה ותרוממך"[footnoteRef:1306] וכו' ור"ל סלסל יה שאם אתה מכבד התורה והמצות אתה מכבד ליה צור עולמים, "תתן לראשך לוית חן עטרת תפארת" שגם השכינה והתורה יכבדוה ע"י הצלחה רבה וקרי למאניה מכבדותיה ולא יהיה בסוג הבגדים הצואים אלא תן לו כמדתו, ובזה נבין ג"כ מש"ה במזמור נ'[footnoteRef:1307] "זובח תודה יכבדדני" וכו' ור"ל שיביא אותה בלי שום מום ובזה מעלה עליו הכתוב כאלו כבד אותו, "ושם דרך" שינהוג בהם מנהג דרך ארץ שזו היא דרך ישרה משום "הקריבהו נא לפחתך"[footnoteRef:1308] זה "אראנו בישע אלהים"[footnoteRef:1309] ממש וכאמור, וחוץ מזה י"ל דה"ק דמי שרוצה לזבוח תודה יכבדנני בתשובה ומעשים טובים וזה כלל גדול בתורה כמ"ש "כי לא תחפוץ זבח"[footnoteRef:1310] "לב נשבר" וכו' ומכוון לזה מ"ש[footnoteRef:1311] ז"ל הזובח יצרו ומתודה עליו כאלו הקריב תודה, ובמה דאנן קיימין נבין ג"כ מש"ה במשלי ג'[footnoteRef:1312] "כבד את ה' מהונך ומראשית כל תבואתך" והיינו משופרי שופרי ולא יעשה המצות בזויות חס ושלום, ובזה כבד את ה' ממש שמכבד את השליח וכו', ואמר "מהונך" אמרו ז"ל ממה שחננך ור"ל שאין הקב"ה בא בטרוניא אלא "כברכת ה' אלוהיך אשר נתן לך"[footnoteRef:1313] ובזה הנה שכרו אתו "וימלאו אסמיך שבע"[footnoteRef:1314] וכו' כיון שכבד את המלך גם המלך בעצמו משפיע לו שפע רב כמתנת המלכים, וע"ז אמר "כי מכבדי אכבד"[footnoteRef:1315] אני ולא שליח ומכלל הן אתה שומע לאו חס ושלום, ומזה נאמר דזש"ה "ייראה אל עבדך פעלך"[footnoteRef:1316] זהו "רב טוב לבית ישראל"[footnoteRef:1317] כמש"ה "מה רב טובך אשר צפנת ליריאך פעלך לחוסים בך"[footnoteRef:1318] משום והדרך על בניהם שהם עושים הדור וכבוד לך ע"י שמכבדים התורה והמצוות שהם שלוחו ב"ד הגדול, ובזה "ויהי נועם ה' אלהינו עלינו"[footnoteRef:1319] דהנה מה טוב ומה נעים כבוד השי"ת על ידינו ומעשה ידינו בעשיית המצות "כוננה עלינו" בנכונה עליונה ובכבוד גדול ומקיימים "זה אלי ואנוהו" לכן גם אתה "ומעשה ידינו כוננהו" אתה בעצמך להשפיע לנו ברב טובך וגם נראה דנקט ב' פעמים הא דמעשה ידינו כוננה על ב' עולמות, וחוץ מזה י"ל בפסוק "יראה על עבדיך פעלך" ר"ל זה פועל ושכר הטוב "והדרך על בניהם" ר"ל שהבנים מזכים לאביהם, ואמר "פעלך" ר"ל שזהו מדתך הטובה שלא כדין בשר ודם, שבדיני אדם אם עשה האב עון לא שייך לברא מזכי אבא בשום עניין משא"כ חנון ורחום אתה ואפשר דזהו שרמז באומרו "מה רב טובך אשר צפנת ליראיך" וכו' "נגד בני אדם" והיינו שנותן שכר להאב בעבור הבנים כמ"ש חלקת כבוד לעצים בשביל בניהם, וזה נגד דין בני אדם רביתי"ה דמשתבח קרא בגדול אדונינו, והיינו דדייק באומרו "נגד בני אדם" ר"ל דבדיני אדם הבנים של האדם לא אפשר לזכות לאביהם כלל, ואפשר דזש"ה "ולך ה' חסד כי אתה תשלם לאיש כמעשהו"[footnoteRef:1320] ר"ל אף שהוא לא עשה אלא בנו משלם לו שכר טוב כאלו הוא בעצמו עשה וברא מזכה אבא, ודייק ואמר "מעשהו" ע"ד שאמרו איזה הם מעשה ידיו של אדם אלו הם הבנים וה"ק דכמו שתשלם למעשהו אלו הבנים שעושים רצונך כן משלם לאביהם וזהו חסד גדול, ואפשר דזש"ה "ויהי נועם ה' אלהינו עלינו" שנזכה לעשות רצונו ולעשות נחת רוח לה' אלהינו, ועוד אחרת "ומעשה ידינו" אלו הבנים "כוננה עלינו" שיהיה להם סיוע אלהי להיות עושים רצונך ובכן "ומעשה ידינו כוננהו" כאלו אנחנו עשינו דברא מזכה אבא עכ"פ, וגם כשיהיה האב ג"כ צדיק מוסיפין לו ג"כ מעלות טובות מצד הבנים ומשום הכי כפל הכתוב במעשים רבים להאבות והבנים, ויש לפרש בזה מש"ה באשת חיל "קמו בניה ויאשרוה"[footnoteRef:1321] דכשיהיו הבנים כשרים מזכים גם לאמם וגם "בעלה ויהללה" שאם יהיה הבעל גם כן צדיק מהני ג"כ לאשתו שהיא חצי גופו וזכר לדבר ממ"ש[footnoteRef:1322] הני נשי במאי זכיין באמטויי לבנייהו לבית המדרש ומנטרי לגברייהו עד דאתו מבית המדרש ולכן קא משתבח קרא בבנים ובבעל מה"ט וגם אם היא בעצמה אשת חיל דאז "תנו לה מפרי ידיה וגם ויהללוה בשערים" בשערי גן עדן "מעשיה" אלו הבנים שהם מעשה ידיו של אדם ויבא הטוב מ"מ מדידה ומבעלה והבנים ובג' ה"ל חזקה מעלייתא, ואפשר דמש"ה אמר ג"כ "אם הבנים שמחה"[footnoteRef:1323], ומ"ש קודם "זממה שדה ותקחהו" פירש במדרש אגדה על שדה דחקל תפוחין וגם שדה עם הכולל הוא י"ש כנגד י"ש עולמות, וכעת ראיתי לרש"י שפירש על עשו שהוא איש שדה ותקחהו ותאבדהו מן העולם ע"כ ותכיות ד"ק הוא עם מ"ש ז"ל דהאי "אשת חיל" הוא על התורה והיא גופה קמ"ל דכשאתה זוכה לתורה אז תוכל להתגבר על אומות העולם "ובאבוד רשעים רנה"[footnoteRef:1324] כמ"ש בזמן שהקול קול יעקב אין והידיים ידי עשו ובלא"ה לא.	 [1293:  ע"א.]  [1294:  באות ו'.]  [1295:  אֵין לְךָ אָדָם שֶׁכִּבֵּד אֶת הַמִּצְוֹת וְעָשָׂה אֶת הַתּוֹרָה כְּיַעֲקֹב, שֶׁנֶּאֱמַר: וְיַעֲקֹב אִישׁ תָּם ישֵׁב אֹהָלִים (בראשית כה, כז), וְנִתְיַסֵּר בִּבְנוֹ. אָמַר לוֹ הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, חַיֶּיךָ, אִבַּדְתָּ אֶחָד, תִּמְצָא שְׁלֹשָׁה, יוֹסֵף מְנַשֶּׁה וְאֶפְרָיִם. כֵּיוָן שֶׁבָּאוּ, בִּשְּׂרוּ אוֹתוֹ שֶׁיּוֹסֵף חָי.]  [1296:  שמות טו, א.]  [1297:  שמואל א' ב, ל.]  [1298:  פרק ד משנה ו.]  [1299:  אבות ד, א.]  [1300:  ויקרא יט, יח.]  [1301:  שבת י ע"א.]  [1302:  אנפילאות חשובות ברגליו.]  [1303:  עמוס ד, יב.]  [1304:  פסוק טו.]  [1305:  משלי ג, לה.]  [1306:  משלי ד, ח.]  [1307:  פסוק כג.]  [1308:  מלאכי א, ח.]  [1309:  תהלים נ, כג.]  [1310:  תהלים נא, יח.]  [1311:  ע"פ סנהדרין מג ע"ב.]  [1312:  פסוק ט.]  [1313:  דברים טז, יז.]  [1314:  משלי ג, י.]  [1315:  שמואל א' ב, ל.]  [1316:  תהלים צ, טז.]  [1317:  ישעיהו סג, ז.]  [1318:  תהלים לא, כ.]  [1319:  תהלים צ, יז.]  [1320:  תהלים סב, יג.]  [1321:  משלי לא, כח.]  [1322:  ע"פ ברכות יז ע"א.]  [1323:  תהלים קיג, ט.]  [1324:  משלי יא, י.] 





[bookmark: שילה33]פרשת קדושים	
לֹא תִּגְנֹבוּ וְלֹא תְכַחֲשׁוּ וְלֹא תְשַׁקְּרוּ אִישׁ בַּעֲמִיתוֹ (ויקרא יט, יא).	
רש"י בד"ה לא תגנבו וכו', סופך לישבע לשקר ע"כ, נ"ב לכאורה קשה דהרי קי"ל דחשיד 
 אמממונא לא חשיד אשבועה, ואפשר דהיינו על הרוב אבל למיעוט שכיח אם היה אדוק בעניין הגניבה ונתפס בדבר אפשר דנשבע לשקר, ולכן סמכן הכתוב ושומר נפשו ירחק מהם מעיקרא, לא מינה ולא מקצתיה, כדי שלא יכשל בסוג המיעוט.	

לֹא תִשְׂנָא אֶת אָחִיךָ בִּלְבָבֶךָ הוֹכֵחַ תּוֹכִיחַ אֶת עֲמִיתֶךָ וְלֹא תִשָּׂא עָלָיו חֵטְא (ויקרא יט, יז).	
"הוכח תוכיח את עמיתך" וכו' מלבד מ"ש ז"ל בענין הכפל אפשר דה"ק "הוכח" היינו 
 בינך לבינו בלחש, ואם לא ישמע לקול מלחשים אז "תוכיחו את עמיתך" ר"ל עם עמיתך בפני בני אדם אבל תחילה וראש לא ש"לא תשא עליו חטא" וע"ד שפירש רש"י על זה שלא תלבין פניו ברבים, ואפשר דזש"ה "אל תוכח לץ"[footnoteRef:1325] ר"ל שלא תעשה מש"ה "תוכיח את עמיתך" ברבים ללץ כלל פן ישנאך מרוב הבושה ודעתו קלה ולא יוכל לסבול, אבל הוכח לחכם ר"ל שיתקיים בו מש"ה "הוכח" והוא בצנעה וכמו שאתה עושה לחכם שכך היא דרכה של תורה ובזה ויאהבך ר"ל זה הלץ ויקבל דבריך וכפ"ז אפשר דכל הכתוב קאי אלץ ואמר פן ר"ל בד"ת פשוט נראה.	 [1325:  משלי ט, ח.] 


לֹא תִקֹּם וְלֹא תִטֹּר אֶת בְּנֵי עַמֶּךָ וְאָהַבְתָּ לְרֵעֲךָ כָּמוֹךָ אֲנִי יְהוָֹה (ויקרא יט, יח).	
[א] רש"י בד"ה לא תקום וכו', אמר לו הא לך ואיני כמותך שלא השאלתני זו היא נטירה 
 שנוטר האיבה בלבו וכו' ע"כ, נ"ב נראה פשוט שאף שלא אמר לו איני כמותך אלא שנטר האיבה בלבו עובר אלאו "דלא תטור" מידי מהוי שהנטירה בלב, וכיון דנקיט לה בליביה עובר. וכן נראה ממ"ש הרב ספר חרדים משם רבינו יונה אי זו היא נטירה, אמר לו משאילך ואיני כמותך שלא השאלתני, אלא צריך שימחה הדבר מליבו לגמרי, ואין העונש בזה על הדיבור אלא על נטירת הלב עכ"ל, הרי לך כמ"ש, ומ"ש ברישא 'ואיני כמותך' וכו' לאו דווקא אלא הוא הדין אפילו שלא, וסופו מוכיח על תחילתו, וגם בדברי רש"י ז"ל דהכא נימא הכי, ועיין לרמב"ם ז"ל בפרק ז מהלכות דעות בדין ח'[footnoteRef:1326] שיש לדייק ג"כ הכי שכתב לפירוש הקפידה תורה על הנטירה עד שימחה העון מלבו ולא יזכרנו כלל וכו' ע"ש. 		 [1326:  וְכֵן כָּל הַנּוֹטֵר לְאֶחָד מִיִּשְׂרָאֵל עוֹבֵר בְּלֹא תַּעֲשֶׂה שֶׁנֶּאֱמַר (ויקרא יט-יח) 'וְלֹא תִטֹּר אֶת בְּנֵי עַמֶּךָ'. כֵּיצַד הִיא הַנְּטִירָה. רְאוּבֵן שֶׁאָמַר לְשִׁמְעוֹן הַשְׂכֵּר לִי בַּיִת זֶה אוֹ הַשְׁאִילֵנִי שׁוֹר זֶה וְלֹא רָצָה שִׁמְעוֹן. לְיָמִים בָּא שִׁמְעוֹן לִרְאוּבֵן לִשְׁאל מִמֶּנּוּ אוֹ לִשְׂכֹּר מִמֶּנּוּ וְאָמַר לוֹ רְאוּבֵן הֵא לְךָ הֲרֵינִי מַשְׁאִילְךָ וְאֵינִי כְּמוֹתְךָ לֹא אֲשַׁלֵּם לְךָ כְּמַעֲשֶׂיךָ. הָעוֹשֶׂה כָּזֶה עוֹבֵר בְּלֹא תִטֹּר. אֶלָּא יִמְחֶה הַדָּבָר מִלִּבּוֹ וְלֹא יִטְּרֶנּוּ. שֶׁכָּל זְמַן שֶׁהוּא נוֹטֵר אֶת הַדָּבָר וְזוֹכְרוֹ שֶׁמָּא יָבוֹא לִנְקֹם. לְפִיכָךְ הִקְפִּידָה תּוֹרָה עַל הַנְּטִירָה עַד שֶׁיִּמְחֶה הֶעָוֹן מִלִּבּוֹ וְלֹא יִזְכְּרֶנּוּ כְּלָל. וְזוֹ הִיא הַדֵּעָה הַנְּכוֹנָה שֶׁאֶפְשָׁר שֶׁיִּתְקַיֵּם בָּהּ יִשּׁוּב הָאָרֶץ וּמַשָּׂאָם וּמַתָּנָם שֶׁל בְּנֵי אָדָם זֶה עִם זֶה.] 

[ב] "ואהבת לרעך כמוך אני ה' " ע"כ וי"ל דלמה הוצרך הכא לומר "אני ה' ", ונראה ע"פ 
 מ"ש בש"ס על ואהבת לרעך כמוך זה כלל גדול בתורה ומשום הכי סיים כן לומר דאם אתה מקיים כלל גדול זה מבטיחך אני שלעולם וה' עמו בשם הוי"ה ברוך הוא שהוא חסד ורחמים גדולים ואין יכולה מדת הדין לשלוט בך.	

[bookmark: שילה34]פרשת אמור	

שׁוֹר אוֹ כֶשֶׂב אוֹ עֵז כִּי יִוָּלֵד וְהָיָה שִׁבְעַת יָמִים תַּחַת אִמּוֹ וּמִיּוֹם הַשְּׁמִינִי וָהָלְאָה יֵרָצֶה לְקָרְבַּן 
 אִשֶּׁה לַיהוָֹה (ויקרא כב, כז).	
במדרש[footnoteRef:1327] פסוק כז "שור או כשב או עז", וכי שור נולד והלא עגל נולד, אלא משום 
 "עשו להם עגל מסכה"[footnoteRef:1328] וכו' ע"ש, ולכאורה קצת קשה דהניחא תירוץ על מ"ש 'שור' ולא עגל, אבל על הכשב והעז למה לא אמר טלה או גדי. ואפשר משום דבהכריח לומר שור ולא עגל, להכי מסיים כשב ועז דכוותיה. ועיין בזוהר הקדוש בסדרין זה בדף צ"א ע"ב דתירץ על הכל תירוץ נאה[footnoteRef:1329]. 	 [1327:  מדרש תנחומא פרשת אמור אות ח.]  [1328:  שמות לב, ח.]  [1329:  בֹּא רְאֵה, אָדָם שֶׁנּוֹלַד לֹא הִתְמַנָּה עָלָיו הַכֹּחַ שֶׁלְּמַעְלָה עַד שֶׁנִּמּוֹל. כֵּיוָן שֶׁנִּמּוֹל, מִתְעוֹרֶרֶת עָלָיו (רוח) הִתְעוֹרְרוּת שֶׁל רוּחַ שֶׁל מַעְלָה. זוֹכֶה לְהִתְעַסֵּק בַּתּוֹרָה - מִתְעוֹרֶרֶת עָלָיו הִתְעוֹרְרוּת יְתֵרָה. זוֹכֶה וְעוֹשֶׂה מִצְווֹת הַתּוֹרָה, מִתְעוֹרֶרֶת עָלָיו הִתְעוֹרְרוּת יְתֵרָה. זוֹכֶה וְנוֹשֵׂא - זוֹכֶה וּמוֹלִיד בָּנִים וּמְלַמֵּד אוֹתָם אֶת דַּרְכֵי הַמֶּלֶךְ הַקָּדוֹשׁ, הֲרֵי אָז הוּא אָדָם שָׁלֵם, שָׁלֵם בַּכֹּל. אֲבָל בְּהֵמָה שֶׁנּוֹלְדָה, בְּאוֹתָהּ שָׁעָה שֶׁנּוֹלְדָה, אוֹתוֹ כֹחַ שֶׁיֵּשׁ לָהּ בְּסוֹפָהּ יֵשׁ לָהּ בְּאוֹתָהּ שָׁעָה שֶׁנּוֹלְדָה, וְהִתְמַנָּה עָלֶיהָ. וּמִשּׁוּם כָּךְ כָּתוּב, שׁוֹר אוֹ כֶשֶׂב אוֹ עֵז כִּי יִוָּלֵד. עֵגֶל אוֹ טָלֶה אוֹ שָׂעִיר אוֹ גְדִי לֹא נֶאֱמַר, אֶלָּא שׁוֹר אוֹ כֶשֶׂב אוֹ עֵז. אוֹתוֹ שֶׁיֵּשׁ לוֹ לַסּוֹף - יֵשׁ לוֹ בְּשָׁעָה שֶׁנּוֹלַד. וְהָיָה שִׁבְעַת יָמִים תַּחַת אִמּוֹ, כְּדֵי לְיַשֵּׁב בּוֹ אוֹתוֹ כֹחַ וּמִתְקַיֵּם בּוֹ. וּבַמֶּה יִתְקַיֵּם בּוֹ? כְּשֶׁתִּשְׁרֶה עָלָיו שַׁבָּת אַחַת, וְאִם לֹא - לֹא יִתְקַיֵּם. (ועוד, שיתיבש מזהמת אמו) וְאַחַר שֶׁיִּתְקַיֵּם בּוֹ אוֹתוֹ הַכֹּחַ, כָּתוּב יֵרָצֶה לְקָרְבַּן אִשֶּׁה לַה', בְּקִיּוּם שֶׁל שַׁבָּת אַחַת שֶׁעָבְרָה עָלָיו. וּבֶן אָדָם, בְּקִיּוּם שֶׁל שַׁבָּת אַחַת מִתְקַיֶּמֶת בּוֹ הִתְעוֹרְרוּת שֶׁל הָעוֹלָם הַזֶּה וְהַכֹּחַ שֶׁלּוֹ. אַחַר שֶׁנִּמּוֹל, מִתְעוֹרֶרֶת עָלָיו הִתְעוֹרְרוּת שֶׁל רוּחַ עֶלְיוֹנָה, וּכְנֶסֶת יִשְׂרָאֵל עוֹבֶרֶת עָלָיו וְרוֹאָה אוֹתוֹ בְּרֹשֶׁם קָדוֹשׁ, וּמִתְעוֹרֶרֶת עָלָיו וְשׁוֹרָה עָלָיו הָרוּחַ שֶׁל אוֹתוֹ עוֹלָם קָדוֹשׁ, כְּמוֹ שֶׁנֶּאֱמַר (יחזקאל טז) וָאֶעֱבֹר עָלַיִךְ וָאֶרְאֵךְ מִתְבּוֹסֶסֶת בְּדָמָיִךְ וְגוֹ'. בְּדָמָיִךְ - בִּשְׁנַיִם.] 


אֵלֶּה מוֹעֲדֵי יְהֹוָה אֲשֶׁר תִּקְרְאוּ אֹתָם מִקְרָאֵי קֹדֶשׁ לְהַקְרִיב אִשֶּׁה לַיהֹוָה עֹלָה וּמִנְחָה זֶבַח וּנְסָכִים 
 דְּבַר יוֹם בְּיוֹמוֹ (ויקרא כג, לז).	
"דבר יום ביומו, מלבד שבתות ה' ומלבד מתנותיכם" וכו', אפשר דרמז בהאי סמיכות 
 "מקרא קודש" למ"ש כל מזונותיו קצובים חוץ מהוצאות שבת ויו"ט וכו', וז"א "דבר יום ביומו" הכל קצוב מלבד "שבתות ה' " מה שמוציא בשבת וגם המתנות לאביונים כל המוסיף מוסיפין לו, וכי תימא מה כל החרדה הזאת על כל זה לנדרים ולנדבות, לזה סיים "אשר תתנו לה' " רצה לומר ד"מלוה ה' חונן דל"[footnoteRef:1330] וכמ"ש עני זה עומד על פתחך ושכינה עומדת עמו "כי יעמוד לימין אביון"[footnoteRef:1331], וא"כ מעלה עליו הכתוב כאלו תתנו לה', ואמר לשון 'אשר' ר"ל אשריכם שבאתם לידי מדה זו ליתן לו משלו וגמולו ישלם לו. ובמדרש אגדה פירש בזה פסוק "נתון תתן לו"[footnoteRef:1332] דקאי ג"כ כלפי גבוה וכאמור. והמפרש אמר במילה "מלבד" שהיא ר"ת 'מלוה לעני בעת דחוקו', ונראה להמתיק הענין ע"פ מ"ש הר"מ[footnoteRef:1333] מעלה אמר שיש בח' מעלות בצדקה זה המלוה והמחזיק לעני שלא ימוט. וגם אמרו ז"ל[footnoteRef:1334] המלוה לעני בעת דוחקו עליו נאמר[footnoteRef:1335] "אז תקרא" וכו', וגם אמר[footnoteRef:1336] במענג השבת נותנים לו נחלה בלא מצרים וכו' והיא גופה רמז דמאן דעבד הא דמלוה לעני בעת דוחקו הנה שכרו אתו כמו המענג שבתות ה' ואידי ואידי חד שיעורא כיון דתאות לבו נתת לו, ומצוה זו קדמה ואתייא מלבד נדרכם ונדבותיכם שהיא א' בקדש להח' מעלות. ויומתק גם ע"פ מ"ש בספרי הקטן משרת משה דהציתן[footnoteRef:1337] בהלואה ואח"כ העני הלוה דלא יחשב מן המעשר וז"א "מלבד כל נדריכם" וכו' והבן.	 [1330:  משלי יט, יז.]  [1331:  תהלים קט, לא.]  [1332:  דברים טו, י.]  [1333:  רמב"ם הלכות מתנות עניים פרק י' ה"ז.]  [1334:  יבמות סג ע"א, חגיגה ה ע"א (יעוין ברש"י ותוס' בד"ה זה הממציא מעות), סנהדרין עו ע"ב, סמ"ג עשה צג. בכל המקומות הגרסה "בשעת דחוקו" ולא כמו שגרס רבינו "בעת דוחקו".]  [1335:  ישעיהו נח, ט.]  [1336:  שבת קיח ע"א.]  [1337:  צ"ל הניתן.] 



[bookmark: שילה35]פרשת בהר	

וְכִי תִמְכְּרוּ מִמְכָּר לַעֲמִיתֶךָ אוֹ קָנֹה מִיַּד עֲמִיתֶךָ אַל תּוֹנוּ אִישׁ אֶת אָחִיו (ויקרא כה, יד).	
"וכי תמכרו ממכר" וכו' "אל תונו איש את אחיו" ופרש"י זו הונאת ממון, ובקרא שאחרי זה 
 ד"לא תונו איש את עמיתו" כתב דזו אונאת דברים ע"כ, ונראה דמ"ה בקרא קמא "איש את אחיו" משום דלא הוזהר אלא איש לאחיו לישראל דקעבר אלאו, אבל באומות העולם ליתיה בלאו זה. וגם באידך קרא שהוא באונאת דברים אמר ג"כ "עמיתו" לומר דבאומות העולם לא יעבור אלאו זה, וגם אמר "עמיתו" לומר שעם שאיתך בתורה ובמצות, אבל אם לא יהיה כסוג זה לאו, אלא "הלא משנאיך ה' אשנא ובתקוממיך אתקוטט"[footnoteRef:1338].  	 [1338:  תהלים קלט, כא.] 


וְכִי יָמוּךְ אָחִיךָ וּמָטָה יָדוֹ עִמָּךְ וְהֶחֱזַקְתָּ בּוֹ גֵּר וְתוֹשָׁב וָחַי עִמָּךְ (ויקרא כה, לה).	
"וכי ימוך אחיך" וכו' הה"ד[footnoteRef:1339] "מלוה ה' חונן דל" וכו'  כתוב בתורה "נותן לחם לכל בשר"[footnoteRef:1340] 
 ובא זה[footnoteRef:1341] וחטף את המצוה, אמר הקב"ה עלי לשלם לו גמולו, יובן ע"פ מ"ש הרמב"ם המחייב עצמו בדבר שאינו קצוב אינו כלום[footnoteRef:1342], וחילקו הפוסקים בין הדיוט למלך[footnoteRef:1343], גם אם היה מקבל הנאה ממנו מתחייב אפילו בהדיוט, היא גופה קמ"ל כיון שכתוב "נותן לחם לכל בשר" ועליה[footnoteRef:1344] דידה רמייא לזון את העני, ובא זה[footnoteRef:1345] וחטף את המצוה מיד השי"ת, אם כן הוי חס ושלום מקובל מאת האדם הנאה ובכה"ג עלי לשלם לו גמולו אף בדבר שאינו קצוב, ובזה יתפרש ג"כ "נתון תיתן לו"[footnoteRef:1346] וכו' "יברך ה' אלוהיך" וכו'. גם יש בכלל דכיון שאני מלכו של עולם חייב אף בכה"ג בכל עניין, ובמקום אחר פירש בעניין הפורע חובו של חבירו מדעתו דחייב וכו', ובזה פירש ג"כ מש"ה "נתון תיתן לו" וכו'.	 [1339:  משלי יט, יז.]  [1340:  הכוונה לקב"ה.]  [1341:  האדם.]  [1342:  מִי שֶׁלֹּא פֵּרֵשׁ קֶצֶב הַדָּבָר שֶׁעָרַב כְּגוֹן שֶׁאָמַר לוֹ כָּל מַה שֶּׁתִּתֵּן תֵּן לוֹ וַאֲנִי עָרֵב אוֹ מְכֹר לוֹ וַאֲנִי עָרֵב אוֹ הַלְוֵהוּ וַאֲנִי עָרֵב יֵשׁ מִן הַגְּאוֹנִים שֶׁהוֹרָה אֲפִלּוּ מָכַר לוֹ בַּעֲשֶׂרֶת אֲלָפִים אוֹ הִלְוָהוּ מֵאָה אֶלֶף נִשְׁתַּעְבֵּד הֶעָרֵב בַּכּל. וְיֵרָאֶה לִי שֶׁאֵין זֶה הֶעָרֵב חַיָּב כְּלוּם שֶׁכֵּיוָן שֶׁאֵינוֹ יוֹדֵעַ הַדָּבָר שֶׁשִּׁעְבֵּד עַצְמוֹ בּוֹ לֹא סָמְכָה דַּעְתּוֹ וְלֹא שִׁעְבֵּד עַצְמוֹ וּדְבָרִים שֶׁל טַעַם הֵם לַמֵּבִין (רמב"ם הלכות מלוה ולוה פרק כה ה"יג). חִיֵּב עַצְמוֹ בְּדָבָר שֶׁאֵינוֹ קָצוּב. כְּגוֹן שֶׁאָמַר הֲרֵינִי חַיָּב לָזוּן [ט] אוֹתְךָ אוֹ לְכַסּוֹת חָמֵשׁ שָׁנִים. אַף עַל פִּי שֶׁקָּנוּ מִיָּדוֹ לֹא נִשְׁתַּעְבֵּד. שֶׁזּוֹ כְּמוֹ מַתָּנָה הִיא וְאֵין כָּאן דָּבָר יָדוּעַ וּמָצוּי שֶׁנְּתָנוֹ בְּמַתָּנָה. וְכֵן הוֹרוּ רַבּוֹתַי: (רמב"ם הלכות מכירה פרק יא ה"יז).]  [1343:  מי שלא פירש וכו' עד ודברים של טעם וכו'. א''א וא''כ לא ברב ולא במעט אלא כדי שהדעת מגעת לשם שהוא רגיל ואמיד נשתעבד (ראב"ד הלכות לוה ומלוה שם).]  [1344:  השי"ת.]  [1345:  האדם.]  [1346:  דברים טו, י.] 


[bookmark: שילה36]פרשת בחוקותי	

אִם בְּחֻקֹּתַי תֵּלֵכוּ וְאֶת מִצְוֹתַי תִּשְׁמְרוּ וַעֲשִׂיתֶם אֹתָם (ויקרא כו, ג).	
[א] רא"ם בד"ה אם בחוקותי תלכו וכו' ע"ש[footnoteRef:1347], נ"ב עיין מ"ש בספרי הקטן בזרע יצחק 
 ח"ב פרשת יתרו בדף י"ג ע"ג.	 [1347:  בתורת כהנים פירש אם בחוקותי תלכו וכן ואת מצותי תשמרו, אי אפשר לפרש לא זה ולא זה בקיום המצות, שהרי כתוב אחריהם "ועשיתם אותם" שמורה על קיום המצות עכ"ל, דאם בחקותי תלכו ואת מצותי תשמרו תרוייהו שתהיו עמלים בתורה קמיירי אלא דחד מנייהו בסתם עמלים וחד מינייהו בעמלים בסתם וחד מינייהו בעמלים על מנת לשמור ולקיים כמו שנאמר "ולמדתם אותם" ושמרתם לעשותם, דשמירה בלב משמע שישמרו בלבם בעת שהם עמלים בה לעשות כל האמור בה וזהו ששנו ת"כ וכו'.] 

[ב] נחלת יעקב בד"ה שתהיו עמלים בתורה וכו' ע"ש[footnoteRef:1348], נ"ב עיין שם שם[footnoteRef:1349].	 [1348:  דייק מדכתיב ״תלכו״, דביוצא בזה מצינו לשון הליכה בירמיה (ט, יב) ״על עזבם את תורתי וגם ולא הלכו בה״.]  [1349: בזרע יצחק ח"ב פרשת יתרו בדף י"ג ע"ג.] 

[ג] רש"י בד"ה אם בחוקותי תלכו וכו', שתהיו עמלים בתורה ע"כ, נ"ב לכאורה י"ל דאטו 
 עסק התורה לאו בכלל המצות הוא ואמאי פרט אותה לבדה, ונראה לפרש ע"פ מ"ש[footnoteRef:1350] אלו דברים וכו' ות"ת כנגד כולם, והיא גופא קמ"ל דאם תהיו עמלים בלימוד התורה, אלהים חשבה לטובה, כנגד[footnoteRef:1351] "ואת מצותי תשמרו". ונראה הטעם משום דאין בור ירא חטא[footnoteRef:1352], ומי הגורם לקיים המצות כהלכתן הוה אומר עסק התורה, לכן אמרו ות"ת כנגד כולם, ואמרו שתהיו עמלים בתורה משום דהתורה מתשת כוחו של אדם[footnoteRef:1353] "ואדם לעמל יולד"[footnoteRef:1354] וזכה לעמלה של תורה ולא לעמל דעלמא, ובסיום הכתוב שאמרו "ועשיתם אתם" דכתיב חסר[footnoteRef:1355] נראה דרמז למ"ש בכל המצות שבתורה מצוה בו יותר מבשלוחו, לכן אמרו דמ"ש לך "ואת מצותי תשמרו" העיקר "ועשיתם אתם" דבזה הוה ליה שכר יותר משתעשה ע"י שליח מלבד היכא דלא אפשר כל כך.	 [1350:  אֵלּוּ דְבָרִים שֶׁאֵין לָהֶם שִׁעוּר. הַפֵּאָה, וְהַבִּכּוּרִים, וְהָרֵאָיוֹן, וּגְמִילוּת חֲסָדִים, וְתַלְמוּד תּוֹרָה. אֵלּוּ דְבָרִים שֶׁאָדָם אוֹכֵל פֵּרוֹתֵיהֶן בָּעוֹלָם הַזֶּה וְהַקֶּרֶן קַיֶּמֶת לוֹ לָעוֹלָם הַבָּא. כִּבּוּד אָב וָאֵם, וּגְמִילוּת חֲסָדִים, וַהֲבָאַת שָׁלוֹם בֵּין אָדָם לַחֲבֵרוֹ, וְתַלְמוּד תּוֹרָה כְּנֶגֶד כֻּלָּם (פאה פ"א משנה א').]  [1351:  כנגד כולם.]  [1352:  אבות פ"ב משנה ה'.]  [1353:  סנהדרין כו ע"ב.]  [1354:  איוב ה, ז.]  [1355:  "אתם".] 

[ד] רש"י בד"ה ואת מצותי תשמרו, הוו עמלים בתורה על מנת לשמור ולקים כמ"ש[footnoteRef:1356] 
 "ולמדתם אותם ושמרתם לעשותם" ע"כ, נ"ב מכאן י"ל על מ"ש הרא"ם בד"ה אם בחוקתי תלכו וכו'[footnoteRef:1357] ע"ד רש"י דגם "ואת מצותי תשמרו" אפשר לפרש בקיום המצות וכו' ע"ש, דהא קמן רש"י גופיה שפירש ד"אם בחוקתי תלכו" שתהיו עמלים בתורה אזיל וקא מסיים בה דמ"ש לך שתהיו עמלים בתורה היינו לשמור המצות[footnoteRef:1358] ואייתי לה סמוכות מ"ולמדתם אותם ושמרתם לעשותם", א"כ וודאי משמע לה שהוא בקיום המצות כמשמעו, וכבר כתבתי ע"ד קדשו בספרי הקטן ביקרא יצחק ע"ש[footnoteRef:1359]. 	 [1356:  דברים ה, א. ]  [1357:  בתורת כהנים פירש "אם בחוקתי תלכו " וכן " ואת מצותי תשמרו" אי אפשר לפרש לא זה ולא זה בקיום המצות, שהרי כתיב אחריהם "ועשיתם אותם" שמורה על קיום המצות א"כ עכ"ל, "דאם בחוקותי תלכו ואת מצותי תשמרו" תרויהו תהיו עמלים בתורה מיירי, אלא דחד בסתם עמלין וחד בעמלים על מנת לשמור ולקיים ע"כ.]  [1358:  "ואת מצותי תשמרו".]  [1359:  ואי משום הכפל מצינן למימר דהא ד"את מצותי תשמרו" במצות לא תעשה מיירי משום שכל מקום שנאמר השמר וכו' אינו לא לא תעשה, והא ד"ועשיתם אותם" בשאר מצות עשה קאמר, וכל עמצו של התורת כהנים לא נדחק אלא מיתורא ד"אם בחוקותי תלכו" דפשיטא ליה דהא ד"את מצותי תשמרו" בענין הלא תעשה, והא ד"ועשיתם אותם" בקיום המצות דעשין וכו'.] 

[ה] רש"י בד"ה אם בחוקותי תלכו, יכול זה קיום המצות וכו' ע"כ, נ"ב כתב הרב עמר קנא 
 קשה אמאי קא מהדר לפרש ליה בקיום המצות, י"ל דלשון "תלכו" הכי משמע בקיום המצות שילך אנה ואנה, אבל לעמלי התורה לא שייך הליכה וכו' ע"ש, ולע"ד קשה דגם בתורה שייך שפיר הליכה שילך לבית המדרש אצל רבו ללמוד, וכמ"ש[footnoteRef:1360] "ילכו מחיל אל חיל" מבתי כנסיות לבתי מדרשות[footnoteRef:1361].	 [1360:  תהלים פד, ח.]  [1361:  פרש"י שם.] 


וּפָנִיתִי אֲלֵיכֶם וְהִפְרֵיתִי אֶתְכֶם וְהִרְבֵּיתִי אֶתְכֶם וַהֲקִימֹתִי אֶת בְּרִיתִי אִתְּכֶם (ויקרא כו, ט).	
[א] רש"י בד"ה והפריתי אתכם, בפריה ורביה וכו' ע"כ, נ"ב נראה דדייק רש"י ממה ששלא 
 אמר 'והפרתי והרבתי אתכם' בחדא מחתא דהוה משמע פירוש אפריה ורביה כמו "ואתם פרו ורבו"[footnoteRef:1362], ואמאי פלגינהו לב' בהי לכן פירש ד"הרביתי" היינו קומה זקופה.	 [1362:  בראשית ט, ז.] 

[ב] נחלת יעקב בד"ה והפרתי אתכם וכו' בסופו אע"ג דאין הפריה[footnoteRef:1363] וכו', נ"ב קצת קשה 
 שהרי בפרשת בראשית כתיב[footnoteRef:1364] "ויברך אותם אלהים ויאמר להם פרו ורבו" וכו' והתם נאמר בענין הברכה ולא פירש בה דומייא דהכא, ואם איתא הוה ליה לפרש ג"כ דפירוש 'ורבו' כמו והרבתי דהכא[footnoteRef:1365].	 [1363:  לכן נ״ל, דודאי אין הרבייה מתחייבת מהפריה, וכמ״ש הרב בפרשת בראשית (א,כב) : אם לא אמר אלא ״פרו״ היה אחד מוליד אחד ולא יותר, ובא ״ורבו״ שאחד מוליד הרבה ע״כ, הרי שאין הפרייה מחייבת הרבייה ”, ושאני הבא, דאי ס״ד ד״ורבו״ הוא מענין ריבוי, לא הול״ל תרי פעמים ״אתכם״, אלא הול״ל ׳והפריתי והרביתי אתכם׳, אלא ודאי ״והרביתי ״ הוא מלשון התרברבות ”. והא דפירש על ״והפרתי״ - ׳בפריה ורביה׳, אע״ג דאין הפריה מחייבת הרבייה, משום דברכה שאני.]  [1364:  בראשית א, כח.]  [1365:  בקומה זקופה.] 


	
[bookmark: שילה37]פרשת במדבר	

מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה כָּל יֹצֵא צָבָא בְּיִשְׂרָאֵל תִּפְקְדוּ אֹתָם לְצִבְאֹתָם אַתָּה וְאַהֲרֹן (במדבר א, 
 ג).	
רש"י בד"ה מבן כ' שנה ומעלה, מגיד שאין יוצא לצבא פחות מבן כ' ע"כ, נ"ב נראה מה 
 שהוצרך רש"י לזה שלא תאמר כיון שסיים כל יוצא צבא ר"ל שעל הרוב היוצאים לצבא הם מכ' ולמעלה, וריבה בהאי "כל" אם היה אחד גיבור וראוי לצאת לצבא אף פחות מבן כ' יצא, דאם כן לא הוה למימר הא דבן כ' כלל. ועוד נראה שלא תאמר כיון שנכנס לשנת עשרים הוא יוצא ולא בעי כ' שלמים, אלא עד שהיו שלמים כמו בן שלש עשר למצות, ולכן אמר "ומעלה" עד שיכנס לשנת האחד ועשרים ומכאן ואילך.	

[bookmark: שילה38]פרשת נשא	

דַּבֵּר אֶל אַהֲרֹן וְאֶל בָּנָיו לֵאמֹר כֹּה תְבָרֲכוּ אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אָמוֹר לָהֶם (במדבר ו, כג).	
"כה תברכו את" וכו' אפשר דהאי "את" לרבות ת"ח שם ג"כ יברכו לבני ישראל ע"ד מ"ש 
 תכף לת"ח ברכה[footnoteRef:1366], וגם יש בכלל דבמקום שאין כהן יעלה ת"ח לכהן כמ"ש[footnoteRef:1367] רב קרי בי כהני, ואמר "יברכך ה' " ר"ל הוא בעצמו ולא ע"י שליח דמתנת המלך הוייא מתנה מרובה כ"ש מלך מלכי המלכים הקב"ה, וגם "וישמרך" דשליח אינו יכול לשמור משא"כ גדול אדוננו ועל זה נאמר[footnoteRef:1368] "ברכת ה' היא תעשיר ולא יוסיף עצב עמה" משום שהוא הנותן הוא השומר וע"ד שכתב רש"י[footnoteRef:1369], גם יש בכלל ברכה זו "וישמרך" מיצר הרע כמ"ש[footnoteRef:1370] "ה' לא יעזבנו בידו", וסיים "יאר ה' פניו אליך" ר"ל בתורה "כי ה' יתן חכמה"[footnoteRef:1371] ויהיב חכמה לחכימייא ומכ"ש[footnoteRef:1372] אורה זו תורה דהתורה מגנא ומצלא, גם ר"ל דברכת ה' שרפואתו היא תשועת עולמים כמ"ש בזוהר הקדוש[footnoteRef:1373] ע"פ "רפאני ה' וארפא"[footnoteRef:1374] וז"א וישמרך דמשומר ובא לעולם ברפואת הנפש והגוף והממון.	 [1366:  ברכות מב, ע"א.]  [1367:  גיטין נט ע"ב.]  [1368:  משלי י, כב.]  [1369:  שלא יבואו עליך שודדים ליטול ממונך, שהנותן מתנה לעבדו אינו יכול לשמרו מכל אדם, וכיון שבאים לסטים עליו ונוטלין אותה ממנו מה הנאה יש לו במתנה זו, אבל הקב"ה הוא הנותן הוא השומר. והרבה מדרשים דרשו בו בספרי.]  [1370:  תהלים לז, לג.]  [1371:  משלי ב, ו.]  [1372:  מגילה טז ע"ב.]  [1373:  פָּתַח רַבִּי אֶלְעָזָר וְאָמַר, (ירמיה יז) רְפָאֵנִי ה' וְאֵרָפֵא הוֹשִׁיעֵנִי וְאִוָּשֵׁעָה. כֵּיוָן שֶׁאָמַר רְפָאֵנִי ה', מַהוּ וְאֵרָפֵא? כֵּיוָן שֶׁאָמַר הוֹשִׁיעֵנִי, מַהוּ וְאִוָּשֵׁעָה? כֵּיוָן שֶׁהָרוֹפֵא מְרַפֵּא, מִי הוּא שֶׁיַּכֶּה? אֶלָּא (אמר רבי יוסי חמיו), כָּל רְפוּאָה שֶׁבָּעוֹלָם בְּיַד הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, אֲבָל יֵשׁ מֵהֶם עַל יְדֵי שָׁלִיחַ, וְיֵשׁ מֵהֶם שֶׁלֹּא נִמְסְרוּ בְּיַד שָׁלִיחַ. וְאוֹתָם שֶׁנִּמְסְרוּ בְּיַד שָׁלִיחַ הֵם רְפוּאָה, אֲבָל לִפְעָמִים חוֹזְרִים. אֲבָל אוֹתָם שֶׁהַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא מְרַפֵּא לֹא חוֹזְרִים לְעוֹלָמִים, וְעַל זֶה רְפוּאָתוֹ הִיא רְפוּאָה, שֶׁאֵין בָּהּ חֹלִי כְּלָל. וּמִשּׁוּם כָּךְ רְפָאֵנִי ה' וְאֵרָפֵא, וְזֶה בְּלִי קִטְרוּג כְּלָל. וְכָעֵת, חֲבֵרִים, הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא נָתַן לִי רְפוּאָה, וְעָשַׁק לִי וְעָרַב לִי (זוהר המתורגם בלק דף קצ"ג ע"ב).]  [1374:  ירמיהו יז, יד.] 


[bookmark: שילה39]פרשת בעלותך	

וַיַּעַשׂ כֵּן אַהֲרֹן אֶל מוּל פְּנֵי הַמְּנוֹרָה הֶעֱלָה נֵרֹתֶיהָ כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהֹוָה אֶת מֹשֶׁה (במדבר ח, ג).	
רש"י בד"ה "ויעש כן אהרן", להגיד שבחו של אהרן שלא שינה ע"כ, נ"ב י"ל פשיטא דאיש 
 אלהים קדוש ה' כאהרן שיעשה כן, ומה הוצרך לזה ועיין בהרא"ם מ"ש[footnoteRef:1375], ולכאורה אין בו כדי שביעה, ולע"ד נראה דעיקר בא לומר שעשה כאשר צוה ה' את משה לשמו ולשמה ולא עירב עמה שום צד פנייה אחרת משום שע"י הוה ליה מעלה רמה או השכר אלא לשם שמים לגמרי, ומ"ש שלא שינה משום דלגבי דידיה שהוא מלאך ה' צבאות אם היה מערב קצת פנייה אחרת הוי שינוי לגברא רבה שכמותו, וכן כל הנהו שהביא הרא"ם בפרשת בשלח אפשר שיש לכוונים לפי האמור.	 [1375:  בספרי דאל"כ "ויעש כן אהרן" למה לי, וכי תעלה על דעתך שלא עשה מה שצוה לעשות וכן דרשו גבי "ויעשו כן" דפרשת בשלח וכן בכל המקומות הדומות לזה וכבר הארכתי על זה בפסוק ויעשו כן בפרשת בשלח ע"ש.] 


וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה לְחֹבָב בֶּן רְעוּאֵל הַמִּדְיָנִי חֹתֵן מֹשֶׁה נֹסְעִים אֲנַחְנוּ אֶל הַמָּקוֹם אֲשֶׁר אָמַר יְהֹוָה 
 אֹתוֹ אֶתֵּן לָכֶם לְכָה אִתָּנוּ וְהֵטַבְנוּ לָךְ כִּי יְהֹוָה דִּבֶּר טוֹב עַל יִשְׂרָאֵל (במדבר י, כט).	
רש"י בד"ה "חובב", הוא יתרו וכו'[footnoteRef:1376] ע"כ, נ"ב ראיתי להרב עמר נקא שהביא נוסחא[footnoteRef:1377] 'וב' 
 שמות הוה ליה' והקשה שבפרשת יתרו כתב ז' שמות[footnoteRef:1378] וכו'[footnoteRef:1379], וכן הקשה שם ותירץ מה תירץ והוא דוחק ע"ש[footnoteRef:1380]. ואנו לא ראינו זה הנוסחא שגם בכאן כתב שהרבה שמות הוה ליה, ואפשר משום קושיה זו תקנו הנוסחא.	 [1376:  הוא יתרו שנאמר מבני חובב חותן משה (שופטים ד, יא), ומה תלמוד לומר ותבאנה אל רעואל אביהן (שמות ב, יח), מלמד שהתינוקות קורין לאבי אביהן אבא (ספרי עח), ושמות הרבה היו לו, יתרו על שם שיתר פרשה אחת בתורה, חובב על שחיבב את התורה וכו'.]  [1377:  נוסחא ברש"י.]  [1378:  חובב הוא יתרו כו' עד ושני שמות היו לו יתרו חובב וכו' קשה שהרי למעלה בפרשת יתרו כתב שבעה שמות נקראו לו עיין שם לעיל.]  [1379:  שבע שמות נקראו לו, רעואל, יתר, יתרו, חובב, חבר, קיני, פוטיאל, (מכילתא יתרו פ"א). יתר, ע"ש שיתר פרשה אחת בתורה, ואתה תחזה. יתרו, לכשנתגייר וקיים המצות, הוסיפו לו אות אחת על שמו. חובב, שחבב את התורה, וחובב הוא יתרו שנאמר מבני חובב חותן משה (שופטים ד, יא.). ויש אומרים רעואל אביו של יתרו היה, ומהו אומר ותבאנה אל רעואל אביהן (שמות ב, יח.), שהתינוקות קורין לאבי אביהן אבא. בספרי (בהעלותך עח.) (רש"י שמות יח, א).]  [1380:  יתרו ז' שמות נקראו לו וכו'. יתר על שיתר פרשה אחת בתורה ואתה תחזה לכשנתגייר וקיים מצות וכו', ונקרא חובב שחבב את התורה. קשה למה דרש רש"י אלו הג' שמות יותר מהשאר, ועוד קשה מהו זה שאמר על שיתר פרשה אחת בתורה הרי גם בלעם הרשע יתר פרשה אחת בתורה ומאי רבותיה. י"ל שדרש רש"י אלו הג' שמות יתר ויתרו וחובב לפי שאלו הג' שמות נקראו לו על שם התורה בלבד כמו שפירש בכאן ולא חשש לדרוש השאר ומה שאמר שייתר פרשה אחת בתורה פירוש שהיא מצוה לדורות שיהיו הדיינים יראי ה' אנשי אמת וכו' מה שאין כן בפרשת בלעם ופרעה שלא סדרו הן מצוה לדורות. ועוד י"ל שלא חשש רש"י לפרש שם רעואל לפי שהוא מובן שר"ל ריע אל וגם חבר ר"ל חבר לשכינה וגם קני ר"ל שקנה חיי העולם הבא ופוטיאל כבר דרש אותו למעלה בפרשת וארא שפטם עגלים לע"ז ולכך לא דרש עכשיו אלא אלו הג' שמות הנותרים. ומהר"ר כתב מקשין העולם שהרי בפרשת בהעלותך פירש (רש"י) שני שמות היו לו חובב ויתרו יתרו שייתר פרשה אחת בתורה ונ"ל דהכא פירש"י לפי פשט הפרשה שיתרו היה קודם מתן תורה וקודם מתן תורה מצינו שנקרא רעואל כדכתיב ותבאנה אל רעואל אביהן וגם יתרו דכתיב ומשה היה רועה את צאן יתרו חותנו וגם יתר דכתיב וישב אל יתר חותנו וגם פוטיאל דכתיב לקח לו מבנות פוטיאל ולהכי דרש להו כולהו וכיון דדריש כולהו דריש יתר שיתר פרשה אחת בתורה ויתרו לכשנתגייר הוסיפו לו אות אחת. אבל בפ' בהעלותך דריש לפי פשט הפרשה שיתרו היה אחר מתן תורה ואולי אחר מתן תורה שנתגייר לא נשארו לו אלא אלו הב' שמות שהרי לא מצינו כתוב אלא יתרו וחובב. ואחר שלא נשארו לו רק אלו השנים דריש יתרו שיתר פרשה אחת בתורה אבל קשה היאך אמר יתר שייתר פרשה אחת בתורה הרי כבר היה נקרא יתר מקודם לכן שנאמר וישב אל יתר חותנו ואולי הוא על דרך ושם הנהר השלישי חדקל הוא ההולך קדמת אשור ועדיין אשור לא נולד כדאיתא בפרק קמא דכתובות וכמו שפירשו התוספות כי משה רבינו ע"ה כשכתב את התורה כתב כן כמו שהיה בימיו. מהר"ר.] 



וַתְּדַבֵּר מִרְיָם וְאַהֲרֹן בְּמֹשֶׁה עַל אֹדוֹת הָאִשָּׁה הַכֻּשִׁית אֲשֶׁר לָקָח כִּי אִשָּׁה כֻשִׁית לָקָח (במדבר 
 יב, א).	
רש"י בד"ה ותדבר, אין דיבור בכל מקום אלא לשון קשה וכו' ע"ש, נ"ב עיין מ"ש לקמן 
 בפרשת דברים באות ה'[footnoteRef:1381]. 	 [1381:  יעויין בדברים ב, יז אות א'.] 


וְהֶעָנָן סָר מֵעַל הָאֹהֶל וְהִנֵּה מִרְיָם מְצֹרַעַת כַּשָּׁלֶג וַיִּפֶן אַהֲרֹן אֶל מִרְיָם וְהִנֵּה מְצֹרָעַת (במדבר 
 יב, י).	
מדרש פליאה "והנה מרים מצורעת כשלג" מזה נודע לתחיית המתים ע"כ והובא בספר 
 ברכת אליאי בסדרין וע"ש מ"ה שפירש ואינו מוכרח. ולע"ד אפשר לפרש ע"פ מ"ש בש"ס[footnoteRef:1382] מניין לתחיית המתים מן התורה, ופריך מניין קרא כתיב "אני אמית ואחיה", דילמא מיתה לאחד וחיים לאחר כדרך שהעולם נוהג, לא סלקא דעתך דכתיב "מחצתי ואני ארפא", מה התם בחד גברא, אף הכא בחד גברא ע"כ, והיא גופא קמ"ל כהא דכיון שמצינו במרים הצדקת שחלתה בצרעת והיא גופה נתרפאה א"כ אפוא גם תחית המתים שאמר התורה הוי המיתה והחיים לא' והיינו כמו ראיית הש"ס.	 [1382:  סנהדרין צא ע"ב.] 


[bookmark: שילה40]פרשת שלח	

וַיִּשְׁלַח אֹתָם מֹשֶׁה מִמִּדְבַּר פָּארָן עַל פִּי יְהֹוָה כֻּלָּם אֲנָשִׁים רָאשֵׁי בְנֵי יִשְׂרָאֵל הֵמָּה (במדבר יג, 
 ג).	
[bookmark: שילה100][bookmark: שילה99]רש"י בד"ה "על פי ה' ", ברשותו וכו' ע"כ, נ"ב כתב הרב עמר נקא שבא לאפוקי ל"ח ע"פ 
 ה' פלוני ופלוני דהואיל ונפיק מינה חורבא אין דבר רע יורד מן השמים ע"ש[footnoteRef:1383], לע"ד קשה שהרי בשעת השליחות כשרים היו כמ"ש רש"י בפירוש "כולם אנשים"[footnoteRef:1384], והם בחירים ברצון לישאר[footnoteRef:1385] צדיקים, ואם תאמר משום שגלוי וידוע וכו' אם כן בכל הרשעים תאמר כן ואין לדבר סוף. ועוד שכיון שאמר "איש אחד" וכו' "כל נשיא בהם" הרי כאלו פירש שמות הנשיאים, לכן היותר י"ל משום דמשמעות "על פי ה' " שהוא בציוויו יתברך, והרי זה סותר הקודם מ"ש "שלח לך", לדעתך אני איני מצוה לך, להכי מוכרח לפרש מה שסיים "על פי ה' " ר"ל ברשותו שלא עכב על ידו, ואחר זמן ראיתי להרב שפתי חכמים שפירש כן ע"ש[footnoteRef:1386], ואגב ראיתי לו שכתב דאין לפרש "אותם" דקאי אשלוחים ע"פ ה' אף שעיקר השליחות לא היתה "על פי ה' " שהרי עדין לא הוזכו ע"ש, ולע"ד קשה שכיון שאמרו קודם "איש א' למטה" וכו' "כל נשיא בהם" חשיב שפיר כאלו הוזכרו ושייך שפיר למימר עליהם וישלח אותם.	 [1383:  על פי ה' ברשותו נראה שלכך פי' כן כי היכי דלא תסק אדעתין שיהא נקשר לפניו ויאמר על פי ה' פלוני ופלוני כלומר שפירש הקב"ה שמותן למשה כדרך שפירש שמות הנשיאים מחלקי הארץ בפרשת אלה מסעי, לכך פירש (רש"י) "על פי ה' " ברשותו דהואיל והוציאו דבה רעה וגרמו פורענות אין לסבור כן שאין דבר רע יורד מלמעלה.]  [1384:  כל אנשים שבמקרא לשון חשיבות, ואותה שעה כשרים היו (רש"י).]  [1385:  צ"ל כשאר.]  [1386:  דקשה לרש"י הלא גלוי וידוע לפני השם שעתידים לחטוא על ידי שליחות זה אם כן למה צוה להם השם יתברך שישלחו מרגלים לפניהם שעל ידם יבא פורעניות להם שלא יבאו לארץ ישראל כי ימותו במדבר ועל זה פירש אני איני מצוה לך. והרא"ם פירש ממלת שלח קדריש ולא ממלת לך דכיון דכתיב ותקרבון אלי כלכם ותאמרו נשלחה אנשים לפנינו וגו' ובודאי נמלך משה בהקדוש ברוך הוא ובאתה התשובה שלח ובהכרח הוא נתינת רשות ולא ציווי כיון שהוא תשובת שאלה מורה הוא על נתינת רשות ולא ציווי ומלת לך צריך לומר או דרך הלשון כך הוא כמו הגשם חלף הלך לו או לדרוש כשראה הקדוש ברוך הוא את המרגלים שעתידין לחטוא קרא אותן לשמו של משה "שלח לך" וגו' וכשראה הקדוש ברוך הוא את הזקנים שמעשיהם כשרים קרא אותן לשמו שנאמר "אספה לי שבעים איש" (רא"ם).] 


וַיַּקְרִיבוּ אֹתוֹ הַמֹּצְאִים אֹתוֹ מְקֹשֵׁשׁ עֵצִים אֶל מֹשֶׁה וְאֶל אַהֲרֹן וְאֶל כָּל הָעֵדָה (במדבר טו, לג).	
רש"י בד"ה המוצאים אותו, מקושש שהתרו בו ולא הניח מלקושש וכו' ע"כ, נ"ב לכאורה 
 קצת קשה דכיון שצריך להודיע לו באיזה מיתה ימות והם אינם יודעים א"כ לא חשיבה התראה גמורה, ואפשר שהתרו בו שמא תהיה מיתה החמורה שבמיתות וסבר וקבל עכ"פ.	

וְהָיָה לָכֶם לְצִיצִת וּרְאִיתֶם אֹתוֹ וּזְכַרְתֶּם אֶת כָּל מִצְוֹת יְהֹוָה וַעֲשִׂיתֶם אֹתָם וְלֹא תָתוּרוּ אַחֲרֵי 
 לְבַבְכֶם וְאַחֲרֵי עֵינֵיכֶם אֲשֶׁר אַתֶּם זֹנִים אַחֲרֵיהֶם (במדבר טו, לט).	
רש"י בד"ה "ולא תתורו אחרי לבבכם" וכו', העין רואה והלב חומד והגוף עושה העבירה 
 ע"כ, ולפי זה הוי פירוש 'אחריהם' היינו אחר ההסתכלות והחמדה, ומשום הכי אמרו[footnoteRef:1387] המסתכל באצבע קטנה של אשה כאלו מסתכל במקום התורף, והוא ע"ש סופו דהמקל להסתכל בנשים סופו לשכב אצלה ולהיות עמה במקום התורף, ומ"ה אמר בש"ס[footnoteRef:1388] בפסוק "טוב מראה עינים" שטוב מראה עינים באשה יותר מגופה של מעשה, יען שמראה עינים מביא לידי מעשה, ולך לך אמר נזירא סחור סחור לכרמא לא תקרב[footnoteRef:1389], לא מינה ולא מקצתה, שעבירה קלה גוררת עבירה חמורה, ואפשר דע"ז היה תפילה לדוד באומר "העבר עיני מראות שוא"[footnoteRef:1390] ר"ל שיזכה שלא יסתכל באשה, דמניין אשה עם הכולל הוא כמנין שו"א, והיכי ליעביד "בדרכך חייני"[footnoteRef:1391] אלו באי בתי כנסיות ובתי מדרשות שהם דרכי ה' דאם פגע בך מנוול זה משכהו לבית המדרש[footnoteRef:1392], ויש מי שפירש משום דהסתכלות בנשים גורם לראות שכבת זרע, וזה שרמז במילה 'שו"א' השי"ן היא שכבת, והוא"ו והאל"פ היא ז' והיינו זרע, ועוד נראה דפירש 'שוא' היינו זרע לבטלה שיזכה שלא לראותו, ומזה נבוא למ"ש פרק קמא דאבות משנה ה' ואל תרבה שיחה עם האשה, דריבה בהאי הא[footnoteRef:1393] הכי משום דמילה 'הא' במילואה היא ששה ותיבה בת[footnoteRef:1394] במספר קטן היא ג"כ ו', וקאמר דאפילו עם בת פוניה[footnoteRef:1395] לא ירבה כמש"ה[footnoteRef:1396] "אם אתבונן על בתולה" וגם יש בכלל לרבות אפילו באשתו כמו שסיים[footnoteRef:1397] באשתו אמר וכו'.	 [1387:  ברכות כד ע"א.]  [1388:  יומא עד ע"ב.]  [1389:  שבת יג ע"א.]  [1390:  תהלים קיט, לז.]  [1391:  המשך הפסוק.]  [1392:  סוכה נב ע"ב.]  [1393:  אות ה'.]  [1394:  ב=2, ת=4, סה"כ 6. ]  [1395:  צ"ל פנויה.]  [1396:  איוב לא, א.]  [1397:  התנא באבות.] 


[bookmark: שילה41]פרשת קרח	

וַיְהִי מִמָּחֳרָת וַיָּבֹא מֹשֶׁה אֶל אֹהֶל הָעֵדוּת וְהִנֵּה פָּרַח מַטֵּה אַהֲרֹן לְבֵית לֵוִי וַיֹּצֵא פֶרַח וַיָּצֵץ צִיץ 
 וַיִּגְמֹל שְׁקֵדִים (במדבר יז, כג).	
רש"י בד"ה ויצא פרח, כמשמעו ע"כ, נ"ב לימד בזה שלא תאמר דעניין פרח הוא מין 
 איזה פרי, ולהכי נקט ביה לשון "ויוצא" ולא אמר 'והנה פרח'[footnoteRef:1398], לכן אמר דקושטא קאי שהוא כמשמעו שפרח כמו שאר פרחי אילנות, אבל לא נודע מין פרח שלו מהו, והדר "ויצץ ציץ" שהוא התחלת החניטת הפרי והדר "ויגמול שקדים" וכו', והיא גופיה קמ"ל דעניין ויוצא פרח והנה פרח אידי ואידי חד שיעורא נינהו, ואין שום חילוק ביניהם.	 [1398:  בתחילת הפסוק כתוב "והנה פרח" ובהמשך כתוב "ויצא פרח" שלא תגיד שזה כבר הפרי.] 

[bookmark: שילה42]

פרשת חקת	

קַח אֶת הַמַּטֶּה וְהַקְהֵל אֶת הָעֵדָה אַתָּה וְאַהֲרֹן אָחִיךָ וְדִבַּרְתֶּם אֶל הַסֶּלַע לְעֵינֵיהֶם וְנָתַן מֵימָיו 
 וְהוֹצֵאתָ לָהֶם מַיִם מִן הַסֶּלַע וְהִשְׁקִיתָ אֶת הָעֵדָה וְאֶת בְּעִירָם (במדבר כ, ח).	
רש"י בד"ה והשקת את העדה ואת בעירם, מכאן שחס הקב"ה על ממונם של ישראל ע"כ, 
 נ"ב לכאורה יש לדקדק מנא ליה לרש"י בזה דילמא לפי שהם אמרו "למה הביאתנו למות שם אנחנו ובעירנו"[footnoteRef:1399] לכן השיב להם דהרי להם מים להם ולבעירם. וראיתי אחרי רואי להרב שפתי חכמים ז"ל שהקשה כן ותירץ משם מהרא"י דלשון "והשקית" נופל על בהמה כדכתיב "והשקית את הגמלים"[footnoteRef:1400], והוה ליה למימר 'וישתו העדה' כמ"ש בסמוך[footnoteRef:1401] "ותשת העדה" דלשון שתייה נופל על אדם כדכתיב[footnoteRef:1402] "שתה אדוני", ומדשני וכתב "והשקית" וודאי דקפיד על בעירם עכ"ל.	 [1399:  במדבר כ, ד.]  [1400:  צ"ל "גם גמליך אשקה" (בראשית כד, יד).]  [1401:  במדבר כ, יא.]  [1402:  בראשית כד, יח.] 

[bookmark: שילה116]ושותיה דמר לא ידענא שהרי כתיב שם בפרשת חיי שרה[footnoteRef:1403] "ותורד כדה על ידה ותשקהו 
 ותכל להשקותו" וגם אח"כ אמר "השקיני נא מעט מים מכדך"[footnoteRef:1404] "ואומר אליה השקיני נא"[footnoteRef:1405], וגם בפרשת תשא כתיב[footnoteRef:1406] "וישק את בני ישראל" ובפרשת נשא כתיב[footnoteRef:1407] "והשקה את האשה" ואמר "ישקה את האשה"[footnoteRef:1408] "והשקה את המים"[footnoteRef:1409]. וגם בנביאים כתיב גבי דוד "מי ישקני מבור בית לחם"[footnoteRef:1410], הרי מצינן דלשון "והשקית" נופל גם באדם ולא על בהמה בלבד, וכי תאמר משום שהם ע"י שליח נאמר בהם הכי לשון השקאה, אם כן תימה על עצמך דגם הכא היה הדבר ע"י שליח משה רבינו עליו השלום משום הכי אמר בה לשון "והשקית", וגם לשון שתייה נמי נאמר גם על בהמה כמ"ש הכא "ותשת העדה ובעירם", וכי תאמר דאגביה שרצה למר האי לישנא באדם כלל עמהם הבהמה, אם כן תיקשי דגם הכא נימא דאגב שרצה לומר לשון "והשקית" בבהמה אמר כן גם על האדם כדי שלא להאריך ולומר ב' לשונות. ומיהו לזה י"ל דאגב אדם שהוא העיקר יאמר עמו על הטפל. אבל שיאמר לשון הטפל על העיקר לא. אבל מה שהקשינו מהא דאשכחן לשון 'השקאה' שנאמר גם באדם קשיא, וחזר הדיקדוק למקומו. והנכון בתירוץ הקושיה כמ"ש הרב שפתי חכמים מדידיה, ועי"ל וכו' כמו שיעו"ש.	 [1403:  בראשית כד, יח-יט.]  [1404:  בראשית כד, מג.]  [1405:  בראשית כד, מה.]  [1406:  שמות לב, כ.]  [1407:  במדבר ה, כד.]  [1408:  במדבר ה, כו.]  [1409:  במדבר ה, כז.]  [1410:  שמואל ב' כג, טו. ] 

ועל עיקר דברי רש"י ז"ל לע"ד י"ל דאמאי לא הביא הא דחס הקב"ה על ממון ישראל ממ"ש 
 בפרשת עקב[footnoteRef:1411] "ונתתי עשב בשדך לבהמתך" וכו', ואדרבה הקדים הבהמה קודם, ומזה משמע וודאי דחס הקב"ה על ממון ישראל, ותו דזה מהכא נפקא מהתם נפקא ממ"ש בפרשה טהור[footnoteRef:1412] "ולא יטמא כל אשר בבית" ופרש"י שם על מה חסה התורה וכו' הא לא חסה התורה אלא על כלי חרס וכו' ע"ש[footnoteRef:1413], הרי דאפילו ממון הקל של כלי חרס דהוא פחות שבערכין וכלא חשיב וגם הוא ממון של רשעים כך, אם כן ק"ו על ממון החביב דכללות ישראל דוודאי חסה התורה עליו ביתר שאת וכמו שאר במשנה פרק יב דנגעים ע"ש[footnoteRef:1414], ולמ"ל הכא למיהדר לכותבה. ואפשר דמילתא דאתייא בק"ו טרח וכתב לה קרא וכתב רש"י הכא לדקדק מינה שהיא מוקדמת והוא הדין שיש ללמוד ממ"ש אח"כ בפרשת ראה ולא הוצרך לאמר שם.	 [1411:  דברים יא, טו.]  [1412:  ויקרא יד, לו.]  [1413:  ועל מה חסה תורה, אם על כלי שטף יטבילם ויטהרו, ואם על אוכלין ומשקין יאכלם בימי טומאתו, הא לא חסה התורה אלא על כלי חרס שאין להם טהרה במקוה (ת"כ שם יב.).]  [1414:  כֵּיצַד רְאִיַּת הַבָּיִת. וּבָא אֲשֶׁר לוֹ הַבַּיִת וְהִגִּיד לַכֹּהֵן לֵאמֹר כְּנֶגַע נִרְאָה לִי בַּבָּיִת (ויקרא יד). אֲפִלּוּ תַלְמִיד חָכָם וְיוֹדֵעַ שֶׁהוּא נֶגַע וַדַּאי, לֹא יִגְזֹר וְיֹאמַר נֶגַע נִרְאָה לִי בַּבָּיִת, אֶלָּא כְּנֶגַע נִרְאָה לִי בַּבָּיִת. וְצִוָּה הַכֹּהֵן וּפִנּוּ אֶת הַבַּיִת (בְּטֶרֶם יָבֹא הַכֹּהֵן לִרְאוֹת אֶת הַנֶּגַע וְלֹא יִטְמָא כָּל אֲשֶׁר בַּבָּיִת וְאַחַר כֵּן יָבֹא הַכֹּהֵן לִרְאוֹת אֶת הַבָּיִת (שם)), וַאֲפִלּוּ חֲבִילֵי עֵצִים, וַאֲפִלּוּ חֲבִילֵי קָנִים, דִּבְרֵי רַבִּי יְהוּדָה. רַבִּי שִׁמְעוֹן אוֹמֵר, עֵסֶק הוּא לַפִּנּוּי. אָמַר רַבִּי מֵאִיר, וְכִי מָה מִטַּמֵּא לוֹ. אִם תֹּאמַר, כְּלֵי עֵצָיו וּבְגָדָיו וּמַתְּכוֹתָיו, מַטְבִּילָן וְהֵן טְהוֹרִים. עַל מֶה חָסָה הַתּוֹרָה. עַל כְּלֵי חַרְסוֹ וְעַל פַּכּוֹ וְעַל טִפְיוֹ. אִם כָּךְ חָסָה הַתּוֹרָה עַל מָמוֹנוֹ הַבָּזוּי, קַל וָחֹמֶר עַל מָמוֹנוֹ הֶחָבִיב. אִם כָּךְ עַל מָמוֹנוֹ, קַל וָחֹמֶר עַל נֶפֶשׁ בָּנָיו וּבְנוֹתָיו. אִם כָּךְ עַל שֶׁל רָשָׁע, קַל וָחֹמֶר עַל שֶׁל צַדִּיק (משנה ה).] 

ועוד נראה דמאי דלא הביא מהא דפרשת ראה משום דהתם מנהגו של עולם הוא דכתיב 
 שאמר "ונתתי עשב לבהמה", אבל הכא שהוא מעשה ניסים שהוציא מים מן הסלע, ואין כן מנהגו של עולם כמ"ש[footnoteRef:1415] "המן הסלע הזה נוציא לכם מים" ואפילו הכי הוצרך להזהיר את משה רבינו עליו השלום שיוציא מים מן הסלע שיעור להשקות העדה ובעירם, הרי מכאן ראיה שפיר שחס על ממון ישראל עד שאפילו בעניין מעשה ניסים אחשביה קרא לבהמה דומיא דאדם ומזה יש ראיה טפי יותר מהא דפרשה ראה שהוא מנהגו של עולם וכאמור.	 [1415:  במדבר כ, י.] 


וַיֹּאמֶר יְהֹוָה אֶל מֹשֶׁה וְאֶל אַהֲרֹן יַעַן לֹא הֶאֱמַנְתֶּם בִּי לְהַקְדִּישֵׁנִי לְעֵינֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לָכֵן לֹא 
 תָבִיאוּ אֶת הַקָּהָל הַזֶּה אֶל הָאָרֶץ אֲשֶׁר נָתַתִּי לָהֶם (במדבר כ, יב).	
[א] "יען לא האמנתם בי להקדישני" וכו' לכאורה צריך לדעת מה היתה דעתו דמשה רבינו 
 ע"ה להכות הסלע כיון שהשי"ת אמר ודברתם מלה בסלע, ואפשר משום דסבר כיון שלא אמר לשון אמירה אלא "ודברתם" והוא דבור קשה ומזה מר סבר דהדיבור הקשה דשייך לדגבי הסלע הוא ההכאה שלא כאדם דשייך ביה דיבור קשה, ובזה חס ושלום טעה משום שכעס כמ"ש רש"י בפרשת חקת גבי ויאמר אלעזר הכהן ע"ש[footnoteRef:1416], וענין הטעות י"ל שהוא זה במה שסבר דלשון דיבור הוא ענין הכאה משום דלגבי האבן גם בהכאה לא שייך הרגשה.	 [1416:  רש"י בד"ה ויאמר אלעזר הכהן וגו' (במדבר לא, כא), לפי שבא משה לכלל כעס, בא לכלל טעות, שנתעלמו ממנו הלכות גיעולי נכרים, וכן אתה מוצא בשמיני למלואים, שנאמר ויקצוף (משה) על אלעזר ועל איתמר (ויקרא י, יז), בא לכלל כעס, בא לכלל טעות. וכן בשמעו נא המורים ויך את הסלע (במדבר כ, יא), על ידי הכעס טעה: אשר צוה ה' וגו'. תלה ההוראה ברבו (ספרי קנז):] 

[ב] רש"י בד"ה להקדשני, שאילו דברתם וכו' ע"ש, נ"ב לכאורה קצת קשה דההכאה היתה 
 על ידי משה רבינו עליו השלום "וירם משה" וכו' ואהרן מה עשה, ואפשר משום שלא מיחה והציווי היה לב' כאחד "ודיברתם אל הסלע" וכו', לכן העונש היה על טובים השנים.	
[ג] רש"י בד"ה יען לא האמנתם בי וכו'[footnoteRef:1417] הא אלו האמנתם עדיין לא הגיע זמנכם[footnoteRef:1418] וכו' 
 ע"כ, נ"ב הקשה הרא"ם  דבש"ס אמר כן ק"כ שנה וכו' והביא משם קצת מן המעיינים[footnoteRef:1419] וכו' ע"ש, ולע"ד קשה שהרי בש"ס בקידושין איתו מקרא[footnoteRef:1420] ד"את מספר ימיך אמלא" ואליבא דכולי עלמא פירוש בזכה משלימין לו, ואם נאמר דפירוש יושב וממלא שנותיהן של צדיקים הוא על שנות שהם חיים בעולם קאמר, ואף שנגזר לפחות ע"י עון איך פירש בש"ס עלה זכה משלימין או מוסיפין, הרי בנגזר לפחות מאיזה עון קאמר ובלא הגיע זמנם דומייא דמשה ואהרן ובכה"ג לא הוי עילוי וכל שכן תוספת. וגם דתחילת הכתוב אמר "ועבדתם את ה' אלהיכם" וכו' הרי בעובדי ה' ועושים רצונו של מקום מיירי, וסיים עלה "את מספר ימיך אמלא", ואיך נפרש אותו במה שהביאו אותו ראיה לגבי משה ואהרן דבאותם שנים שהם חיים בעולם קאמר ולאו בהשלמה והוספה ממש, אלא בנגזר לפחות ע"י עון והוא מילתא דתמיהא וכעת צריך יישוב. ועיין בספרי הקטן זרע יצחק ביקרא דחיי בדף ע"א מ"ש עוד בעניין זה במקום שאמר להאריך בס"ד.    	 [1417:  במדבר כז, יג.]  [1418:  גלה הכתוב שאלולי חטא זה בלבד היו נכנסין לארץ, כדי שלא יאמרו עליהם, כעון שאר דור המדבר שנגזר עליהם שלא יכנסו לארץ, כך היה עון משה ואהרן. והלא הצאן ובקר ישחט (במדבר יא, כב) קשה מזו, אלא לפי שבסתר חסך עליו הכתוב, וכאן שבמעמד כל ישראל לא חסך עליו הכתוב, מפני קדוש השם.]  [1419:  שפירשו שמה שאמרו שהקב"ה יושב וממלא שנותיהם של צדיקים מיום ליום ומחדש לחדש, אינו רוצה לומר שנותיהם הקצובות להם אלא שנותיהם שהם חיים בעולם.]  [1420:  שמות כג, כו.] 


וַיֵּרְדוּ אֲבֹתֵינוּ מִצְרַיְמָה וַנֵּשֶׁב בְּמִצְרַיִם יָמִים רַבִּים וַיָּרֵעוּ לָנוּ מִצְרַיִם וְלַאֲבֹתֵינוּ (במדבר כ, טו).	
רש"י בד"ה לאבותינו, מכאן שהאבות מצטערים בקבר וכו' ע"כ, נ"ב כאן הבן שואל דאימא 
 מ"ש "ולאבותינו" היינו האבות שבאותו הדור הקודמים לבנים שהיו במצרים שהריעו להם ממש באותו שיעבוד ומאן לימא לן דקאי על אבותינו הקדושים שמצטערים בקבר וכו'. ואפשר דדייק דאם כן הכי הוה ליה למימר 'וירעו מצרים לאבותינו ולנו' אבל מ"ש קודם "לנו" מזה דייק דאי לנו הוא על כורחנו כללות ישראל האבות והבנים שהיו בשיעבוד, וגם "ולאבותינו" הקדושים הקדמונים שגם הם מצטערים בקבר כשהפורענות באה עלינו רחמנא ישזבינן.	

[bookmark: שילה43]פרשת בלק	

וַיַּרְא בָּלָק בֶּן צִפּוֹר אֵת כָּל אֲשֶׁר עָשָׂה יִשְׂרָאֵל לָאֱמֹרִי (במדבר כב, ב).	
רש"י בד"ה "את כל אשר עשה ישראל" וכו', נ"ב עיין מ"ש הרא"ם ומ"ש הנחלת יעקב 
 בזה[footnoteRef:1421], ומ"ש אנן בעניותין בספרי הקטן ויקרא יצחק בסדרין.  	 [1421:  כמו שכתב הרב בפרשת חקת (לעיל כא,כג) שכל מלכי כנען היו מעלין לו מס, שהיה שומרם שלא יעברו עליהם גייסות עכ״ל, ולפיכך היו בטוחים לפי שהיה מקבל מהן שכר. והרא״ם כתב: ׳שהיינו בטוחים׳ - בגבורתם דכתיב בהו ״ואנכי השמדתי את האמורי מפניהם, אשר כגובה אתים גובהו וחסון הוא כאלונים״ (עמוס ב,ט) וכו׳, עכ״ל. ולא נהירא. דמה יועיל להם לבטוח על גבורתם כשאין נותנים להם מס, משום שמא יתנו להם ברצון לעבור דרך ארצם. ומה שהקשה הרא״ם: מאי ״כי רב הוא״ דקאמר, דמשמע שמפני ריבויים הוא שפחד, ולא מפני מה שנעשה לשני המלכים, עכ״ד. ולי נראה דצריכי תרוויהו, וחדא בלא אידך לא סגי, דאי מפני מה שנעשה לשני מלכים ״ויגר מואב״, הא י״ל דנצחו כסומא בארובה מפני שהשעה עמדה להם באותו ומן, וגם ריעא מזלייהו דשני מלכים, אבל לא ינצחו את מואב, אבל בהצטרף טעם ״כי רב הוא״ ש״מ שמחמת ריבויים נצחו. וה״ה בטעם ״כי רב הוא״ בלחוד לא סגי, דשמא הם חלשים כיתושים, אבל בהצטרף טעם מה שעשו לשני מלכים ש״מ שאינם חלשים, ולפיכך יותר מסתברא לתלות הנצחון בטבע שהם עם רב מלומר שנצחו לפי שעה.] 



וַיָּגָר מוֹאָב מִפְּנֵי הָעָם מְאֹד כִּי רַב הוּא וַיָּקָץ מוֹאָב מִפְּנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (במדבר כב, ג).	
נחלת יעקב בד"ה קצו בחייהם וכו' ע"ש[footnoteRef:1422], נ"ב עיין מ"ש שם בס"ד.	 [1422:  כתב הרא״ם: ובבמ״ר (כ,ג) דרשו מענין קוצים, כמו שדרשו (שמו״ר א,יא) גבי ״ויקצו מפני בני ישראל״ (שמות א,יב) וכו׳, עכ״ל. ולי נראה שלא דקדק יפה, דנהי דהכא והתם דרשו מענין קוצים, מ״מ לא דמי לישני להדדי, וז״ל (השמו״ר) התם ׳מלמד שהיו דומין ישראל בעיניהן כקוצים׳, והיינו, כשהיה המצרי רואה את הישראל, היה המצרי מיצר את עצמו כאילו קוץ תחוב בעינו, וממילא שהקוץ רמז לישראל, וכמ״ש לעיל, אבל הכא ז״ל (הבמ״ר) ׳שהיו רואין את עצמן כקוצין בפניהם׳, ועל כרחך אי אפשר לפרש שהמואבין היו לקוצין בעיני ישראל‘, אלא ודאי צריך לפרש כמו שכתב במתנות כהונה, וז״ל: כקוצין - ׳שפל וחלש׳, דהיינו, כמו שהקוץ הוא שפל כנגד שאר אילנות, כך היו המואבים רואים את עצמן חלש נגד ישראל, ולכך לא הביא הרב בפירושו.] 

וַיַּעַן בִּלְעָם וַיֹּאמֶר אֶל עַבְדֵי בָלָק אִם יִתֶּן לִי בָלָק מְלֹא בֵיתוֹ כֶּסֶף וְזָהָב לֹא אוּכַל לַעֲבֹר אֶת פִּי 
 יְהֹוָה אֱלֹהָי לַעֲשׂוֹת קְטַנָּה אוֹ גְדוֹלָה (במדבר כב, יח).	
נחלת יעקב בד"ה למדנו שנפשו רחבה וכו' ע"ש[footnoteRef:1423], נ"ב עיין מ"ש שם.  	 [1423:  רבים מקשים מכאן על ר׳ יוסי בר קיסמא, שאמר (אבות ו,ט) ׳אפילו אתה נותן לי כל כסף וזהב שבעולם איני דר אלא במקום תורה׳ וכו׳. ונ״ל, דשאני התם דהכל יודעין שלגוזמא אמר כן, שהרי דיבור הוא שא״א לקיימו, דמאין יקח כל כסף וזהב שבעולם, והלא אחרים לא יתנו לו את אשר להם, וכבר האריכו בפרק גיד הנשה (חולין צ,ב) בלשון גוזמא, עד שמצינו לשון גוזמא בתורה ובנביאים ובמשנה ובבריתא, ועיי״ש. אבל בלעם לא גיזם במ״ש ״מלא ביתו בסף וזהב״, שהוא דבר שאפשר לקיימו, כדאמר בפרק יש נוחלין (ב״ב קלג,ב ) ׳תליסר עיליתא דדינרי׳, ואפילו לפי התוספות שפירשו דהוא גוזמא, או כלי נקרא ׳עיליתא ׳ ולאו גוזמא, אפ״ה ה״נ לאו גוזמא קאמר, דהול״ל ׳אם יתן לי עד חצי מלכותו׳ כמ״ ש אחשורוש, וכמ״ש הנביא במלכים א׳ סימן י״ ג (ח) ״אם תתן לי את חצי ביתך״, וזה דרך להמגזם, ומדאמר ״מלא ביתו״ ש״מ דלאו גוזמא קאמר אלא ממש קאמר, וממילא שפיר למדנו שנפשו רחבה. ולכן דקדק הרב וסיים ׳אמר, ראוי לו ליתן לי כל כסף וזהב שלו׳,לומר שאין זה גוזמא.] 


הִנֵּה בָרֵךְ לָקָחְתִּי וּבֵרֵךְ וְלֹא אֲשִׁיבֶנָּה (במדבר כג, כ).	
רש"י בד"ה הנה ברך לקחתי וכו', קבלתי ממנו לברך אותם ע"כ, נ"ב לכאורה קצת קשה 
 שהרי לעיל בפסוק[footnoteRef:1424] "לא תאור את העם כי ברוך" הוא פרש"י גופיה שאמר לו אברכם, אמר לו אינם צריכים לברכתך כי ברוך הוא, משל אומרים לצרעה וכו' ע"ש, הרי שאמר לו בפירש שאינם צריכים לברכתו, והיאך אומר עתה שקבל ממנו לברך אותם, ואפשר דרש"י פירש בזה פשט הדברים פירוש דברי בלעם, אבל קושטא קאי שהוא אמר בזה דברי שקר, שהשי"ת אמר לו לא מדובשיך וכו', אבל לפי שהוא רוח גבוהה ולשון מדברת גדולות אמר הכי.	 [1424:  במדבר כב, יב.] 



מַה טֹּבוּ אֹהָלֶיךָ יַעֲקֹב מִשְׁכְּנֹתֶיךָ יִשְׂרָאֵל (במדבר כד, ה).	
"מה טובו אהליך יעקב משכנותיך ישראל" י"ל אמאי נקט בתחילה "יעקב" והדר 
 ב"ישראל", ואפשר ע"פ מ"ש דאחאב אף שהיה עובד ע"ז לפי שהיתה פתו מצויה לת"ח כפרו לו מחצה, אבל בשאר העבירות וודאי שמכפר לו הכל, וז"א אף שהוא בסוג יעקב עוקבא אם היה אוהלו ומשכנותיו פתוח לרווחה בית ועד חכמים[footnoteRef:1425] ומ"ה נקט ל"ישראל" בסוף אלו ת"ח שהם הגונים, ובשם ישראל יכונו אם הם קבועים בביתו ובחומותיו, ומ"ה ג"כ אמרו "מה טובו" דאין טוב אלא תורה[footnoteRef:1426] אז טבא היא וטבא להוי דאז אין מדת הדין יכולה לשלוט ולקטרג עליו, לא מינה ולא מקצתיה.	 [1425:  ע"פ אבות פ"א מ"ד.]  [1426:  אבות פ"ו מ"ג.] 


[bookmark: שילה44]פרשת פינחס	

פִּינְחָס בֶּן אֶלְעָזָר בֶּן אַהֲרֹן הַכֹּהֵן הֵשִׁיב אֶת חֲמָתִי מֵעַל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּקַנְאוֹ אֶת קִנְאָתִי בְּתוֹכָם 
 וְלֹא כִלִּיתִי אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּקִנְאָתִי (במדבר כה, יא).	
[א] רש"י בד"ה פנחס בן אלעזר וכו', לפי שהיו השבטים וכו' ע"כ, נ"ב יש מקשים שהרי 
 גם בפסוק דלעיל לגופיה איצטריך להודיע איזה פינחס עבד להאי עובדא משום דכמה פנחס איכא בשוקא, אבל בפרשת זו שחזר ואמרו כן להכי אצטריך רש"י לומר להכי טעמא, וגם דלעיל שעדיין לא עבד האי עובדא ולא היו השבטים מבזין אותו ולא שייך לומר להכי טעמא.		
[ב] במדרש[footnoteRef:1427] פינחס וכו' "השיב את חמתי מעל בני ישראל" אמר הקב"ה בדין הוא 
 שיטול שכרו ע"כ, והקושיה מבואר דמהיכא סלקא דעתך שלא יטול שכרו, ומה הוקשה לו בתחילה עד שאמר כן, אך יובן ע"פ מ"ש בזוהר הקדוש בסדרין בדף רל"ז ע"א דקא ומקשה היאך השיב פינחס חמת הקב"ה והכתיב "ויהיו המתים במגפה כ"ד אלף" אי לא מית חד מינייהו הווה אמינא השיב וכו', ותירץ חס ושלום דאפילו חד מישראל מית אלא אינון ערב רב דאתערבו בשבט שמעון מינהון מיתו בעגל וכו', והיינו דכתיב "ויהיו המתים" 'אשר מתו' לא כתיב "המתים" מתים דמעיקרא וע"ד "ולא כליתי את בני ישראל" "וכן השיב את חמתי מעל בני ישראל" מעל בני ישראל השיב אבל מעל אחרים ערב רב לא השיב ע"ש, ולכאורה קצת קשה דהרי לקמן בפרשת מטות "ויקצוף משה על פקודי החיל"[footnoteRef:1428] אמר להם "הן הנה"[footnoteRef:1429] וכו' "ותהי המגפה בעדת ה' " ויש במשמע על בני ישראל שהם קרויים 'עדת ה' '. וצ"ל דקאי על ערב רב שבאו ונתגיירו ונתערבבו עם עדת ה' ולא ימנע מלקרות להם כסוג עדת ה', ומשום הכי דייק ולא אמר בני ישראל. גם מ"ש דמינהון מיתו בעגל וכו' לפי דברי קודשו ידוייק מ"ש בפרשת תשא[footnoteRef:1430] "ויפול מן העם ביום ההוא כג' אלפי איש" ולא אמר בבני ישראל, אבל קצת קשה מ"ש שם "הרגו איש את אחיו" וכו', ואמרו בפרשת וזאת הברכה[footnoteRef:1431] "האומר לאביו ולאמו לא ראיתיו" ופירש רש"י אבי אמו מישראל וכו' ע"ש[footnoteRef:1432], הרי משמע מזה לכאורה דמבני ישראל עצמם שמתו בעגל ולא הערב רב. ואפשר דסבירא ליה לרשב"י ז"ל דמ"ש 'אבי אמו' הם היו מערב רב שוודאי כשנתגיירו היו לוקחים בבנותיהם, אבל מבני ישראל ממש לא מתו והראיה שאמר "ויפול מן העם" וגם נראה דמ"ש בזוהר מנהון מיתו בעגל הוא כמ"ש בפרשת תשא בסופו "ויגוף ה' את העם על אשר עשו את העגל", והיינו משום דלעם דבני ישראל כבר נעשה בהם משפט כתוב ע"י בני לוי. 	 [1427:  מדרש רבה פרשה כא א.]  [1428:  במדבר לא, יד.]  [1429:  שם טז.]  [1430:  שמות לב, כח.]  [1431:  דברים לג, ט.]  [1432:  כשחטאו בעגל "ואמרתי מי לה' אלי" (שמות לב, כו.), נאספו אלי כל בני לוי, וצויתים להרוג את אבי אמו והוא מישראל, או את אחיו מאמו או בן בתו וכן עשו, ואי אפשר לפרש אביו ממש ואחיו מאביו וכן בניו ממש, שהרי לויים הם, ומשפט לוי לא חטא אחד מהם, שנאמר כל בני לוי (רש"י).] 

ועכ"פ יתיישב שפיר המאמר דהוה קשה לן דהיאך אמר הכתוב "השיב את חמתי" והרי 
 מתו כ"ד אלפים, ואינו בדין שיקח שכר זה, לכן בא לדייק ולתרץ דממ"ש "מעל בני ישראל" ולא אמר "השיב את חמתי" סתם משמע דמעל בני ישראל השיב שלא שלטה בהם חמת ה', לא מינה ולא מקצתה, ואותם שמתו היו מערב רב שבחייהם קרויים מתים, ולכן בדין הוא שיטול שכרו משלם וכמו שהקשה ותירץ בזוהר, כך הקשה לב"ה ותירץ כן והדברים מכוונים להאמור. ומלבד זה יש מקום לתרץ לקושית הזוהר בדרך אפשר דמקודם היתה החמה והגזירה ע"כ כללות ישראל חס ושלום, ומשום הכי התחילה המגפה כל כך וכשבא פינחס ועשה פלילות עם קונו ומסר עצמו ונתקנא על ישראל עמו, אז נשא הקב"ה ק"ו אמר ומה זה בשר ודם נתקנא והוה ליה רחמנות על בני, כל שכן אב הרחמן "ובזה השיב את חמתי" והיה המחנה הנשאר לפלטה גדולה, ואתי שפיר "השיב את חמתי מעל בני ישראל" ר"ל שהתחיל ממש והשיבה ולכן בדין הוא שיטול שכרו. ומה שהוכרחתי לזה משום דלפי מאי דמשמע דבני ישראל עצמם חטאו כמ"ש "ויצמד ישראל לבעל פעור ויחר אף ה' בישראל", ואם תאמר דלא מית שום אחד מישראל, אם כן משוא פנים יש בדבר חס ושלום גם כתיב "ויאמר משה אל שופטי ישראל הרגו איש אנשיו הנצמדים לבעל פעור"[footnoteRef:1433]. ולשיטתיה דרשב"י ז"ל צ"ל הכי דמה שחטאו מבני ישראל ממש נהרגו ע"י שופטי ישראל אבל אותם שבמגפה היו מערב רב. ועכ"פ היתה חמת ה' ע"כ ישראל משום שלא מיחו וע"י קנאת פינחס שבה החמה מעליהם ולכן בדינא ובדינא ליטול שכרו.	 [1433:  במדבר כה, ה.] 

[ג]  אמרו במדרש פנחס בן אלעזר וכו' בדין הוא שיטול שכרו ע"כ, יובן ע"פ מ"ש לא נתכהן 
 פנחס עד שהרגו לזמרי, והטעם שע"י שעשה שלום בין ישראל להקב"ה לכן ניתנה לו כתר כהונה שיזכה להיות ראשון לכל דבר שבקדושה, ובזה ג"כ יהיה שלום על ישראל כי היכי דלא ליתו לאנצויי מי קודם, ומי שעשה שלום בין ישראל לאביהם שבשמים יעשה ג"כ בכללות ישראל, והיינו אומר פנחס בן אלעזר שהשיב את חמתי מעל בני ישראל ובזה נעשה שלום על ישראל, "לכן אמור הנני נותן לו את בריתי שלום" זו ברית של כתר כהונה שהיא עושה שלום בישראל עמו, והמתחיל במצוה אומרים לו גמור, וקרוב להיות מכ"מ ולכן אמר בדין הוי שיטול שכרו, ואפשר דזהו שרמז בפסוק של ברכת כהנים באומר "וישם לך שלום"[footnoteRef:1434] ר"ל שעל ידי שקדשנו במצותיו וקדשתו וכו' בזה שים שלום לך ולא אתו לאינצוי, וגם מה שסיים "ושמו את שמי על בני ישראל" וכו', ר"ל ששמו של הקב"ה נקרא שלום וכמו שהם מברכים לבני בשלום, גם "ואני אברכם" שהם ג"כ יעשו שלום בכללות ישראל במה שהם, שאפילו כהן עם הארץ קודם[footnoteRef:1435] ולא ליתו לאנצויי. אבל במקום שאין כהן הת"ח הגדול קודם כמ"ש רב קרי בי כהני[footnoteRef:1436], ודע דזה רמז הכתוב באומרו "שלום רב לאוהבי תורתך"[footnoteRef:1437] וכו', ר"ל דרב דקרי בי כהני עושה שלום לאוהבי תורה בקריאת התורה ובכן "ואין למו מכשול" דלא אתו לאנצויי. ואפשר דזו היא שרמז ג"כ באומרים "וכל בניך לימודי ה' "[footnoteRef:1438] דכולנו חכמים, וכל אחד אומר אני קודם אבל "ורב שלום בניך"[footnoteRef:1439], שרב יעשה שלום בבניך, דרב קרי בי כהני כיוון שהוא ראש ב"ד מקודש, כלפי זה מ"ש[footnoteRef:1440] ת"ח מרבים שלום וכו', והביאו מזה הפסוק עצמו, והכונה לפ"ז שבמקום שאין כהן ויש ת"ח הם קודמים לכל אדם, והגדול לפי גדלו ובזה מרבים שלום וכאמור, ואפשר דזהו ג"כ כוונת המפרש שאמר גדול השלום שניתן לאהרן וגם לפנחס וכו' ר"ל במה שעושים שלום לבני ישראל ע"י דלא ליתו לאנצווי, ואפשר שאל קשר זה מש"ה במלאכי[footnoteRef:1441] כתב "בריתי היתה אתו החיים והשלום" וכו' ר"ל זו ברית כהונת עולם מ"ש גבי פינחס שע"י יהיה שלום על ישראל ולא ליתו לאנצויי מי קודם. וסיים הטעם ד"בשלום ובמישור הלך אתי ורבים השיב מעוון" ר"ל משום שכך היתה מלתו טובה להרבות שלום, לכן תן לו כמדתו שהוא וזרעו וקדשתו לכל ראשון שבקדושה שבזה יהיה תמיד ג"כ שלום על ישראל, ואפשר שזה שאמר כתוב במזמור קל"ג "הנה מה טוב" וכו' "שבת אחים גם יחד" והיינו שיש שלום ביניהם דבזה דומים "כשמן הטוב על הראש" וכו' שנמשח בו אהרן ויורד על זקנו ובזה הוה ליה קידושא רבה להיות שלום על ישראל שיוקד ע"פ מדותיו ר"ל כמו שהיתה מדתו בשלום ובמישור הלך אתי, לכן יזכה שתמיד עושה שלום על ישראל ותו לו כמדתו ולהכי דומה שבת אחים גם יחד לזקן אהרן וכו' וכאמור.	 [1434:  במדבר ו, כו.]  [1435:  הַמִּנְהָג הַפָּשׁוּט שֶׁאֲפִלּוּ כֹּהֵן עַם הָאֶרֶץ קוֹדֵם לִקְרוֹת לִפְנֵי חָכָם גְּדוֹל יִשְׂרָאֵל, וְהוּא שֶׁהַכֹּהֵן יוֹדֵעַ לִקְרוֹת (שו"ע סימן קלה ס' ד).]  [1436:  גיטין נט ע"ב.]  [1437:  תהלים קיט, קסה.]  [1438:  ישעיהו נד, יג.]  [1439:  שם.]  [1440:  ברכות סד ע"א.]  [1441:  פרק ב פסוק ה'.] 


וְשֵׁם הָאִשָּׁה הַמֻּכָּה הַמִּדְיָנִית כָּזְבִּי בַת צוּר רֹאשׁ אֻמּוֹת בֵּית אָב בְּמִדְיָן הוּא (במדבר כה, טו).	
רא"ם בד"ה ושם האשה וכו', ומהתימה על הרמב"ן[footnoteRef:1442] וכו' ע"ש[footnoteRef:1443], נ"ב ונראה לומר בעד 
 הרמב"ן דסבירא ליה מר דאף שפינחס הוא מאומה אחרת מכל מקום כיון שהיא בת מלך ובא אחד פרטי והכה אותה, יש לחוש שמא יביא אותו המלך לאחד מהאומות האחרת הא בצינעא ויתן לו ממון רב כדי להרוג אותו וינקום נקמת בתו או יעשה איזה מציאות אחרת ואפילו הכי לא חשש לכל זאת. ובשלמא אילו היו כללות אומת ישראל הורגים לבת המלך וודאי דאינם חוששים ואינם מתיראים. אבל בנדון זה שבאו לפני משה רבינו עליו השלום ונתעלמה ממנו הלכה עד שקם פנחס מתוך העדה ועשה מה שעשה וודאי דבכה"ג סוף דבר הכל נשמע לאבי הבת שהוא מלך חזק ומתמלא עליו עברה ואפשר שיעשה איזה המצאה שיפול בידו או יהרוג אותו במקומו ולנקום נקמת בתו, ועם כל זאת לא חשש בקנאתו לה' אלהיו ויהוי רבותא שפיר וכאמור.	 [1442:  ומהתימה מהרמב"ן ז"ל שכתב והזכיר שם האיש המכה ושם האשה המוכת להודיע כי ראוי היה לשכר הגדול שהרג נשיא ישראל ובת מלך גוים ולא ירא מהם בקנאתו את אלהיו איך לא השגיח בזה, וכל שכן אחר שראה את רש"י שברח מזה שלגבי זמרי פירש להודיע שבחו של פנחס וגבי כזבי בת צור פירש להודיעך שנאתן של מדינים (רא"ם).]  [1443:  והמשכיל יבין והזכיר ושם איש ישראל המוכה ושם האשה המכה להודיע כי ראוי היה לשכר הגדול הזה שהרג נשיא בישראל ובת מלך גוים ולא ירא מהם בקנאתו לאלהיו, ואחרי שנתן שכרו הטוב לצדיק צוהו להיפרע מן הרשעים ואמר לו צרור את המדינים וציוהו שימנה העם תחלה וזה טעם ויהי אחרי המגפה (להלן כו א) כי המנין יהיה תחלה (רמב"ן).] 



וַיְהִי אַחֲרֵי הַמַּגֵּפָה וַיֹּאמֶר יְהֹוָה אֶל מֹשֶׁה וְאֶל אֶלְעָזָר בֶּן אַהֲרֹן הַכֹּהֵן לֵאמֹר (במדבר כו, א).	
רש"י בד"ה ויהי אחרי המגפה, משל לרועה וכו', דבר אחר כשיצאו ממצרים[footnoteRef:1444] וכו' ע"כ, 
 נ"ב נראה משום דלכאורה יקשה לפירוש א' דזה לגבי בני אדם, אבל לגבי הקב"ה שגלוי וידוע לו הכל אין צריך למניין, לכן אמר 'דבר אחר' שימסור אותם משה רבינו עליו השלום במניין.	 [1444:  משל לרועה שנכנסו זאבים לתוך עדרו והרגו בהן, והוא מונה אותן לידע מנין הנותרות. דבר אחר, כשיצאו ממצרים ונמסרו למשה נמסרו לו במנין, עכשיו שקרב למות ולהחזיר צאנו, מחזירם במנין.] 


וְרָאִיתָה אֹתָהּ וְנֶאֱסַפְתָּ אֶל עַמֶּיךָ גַּם אָתָּה כַּאֲשֶׁר נֶאֱסַף אַהֲרֹן אָחִיךָ (במדבר כז, יג).	
[bookmark: שילה101]רש"י בד"ה "כאשר נאסף אהרן אחיך" וכו', דבר אחר אין אתה טוב ממנו ע"כ[footnoteRef:1445], נ"ב 
 לכאורה קשה שהרי לעיל בפרשת בהעלותך כשתדבר מים ואהרן במשה אמר להם "לא כן עבדי משה"[footnoteRef:1446] וכו' הרי שמר הוא דאמר שמשה הוא טוב מהם, ונראה דמהא לא אירייא דאה"נ בענין הנבואה הוא עדיף, "פה אל פה אדבר בו "וכו', אבל לעניין הצדקות בשוים הכתוב מדבר ומשום דבענין מה שמריתם פי המי מריבת קדש היו כסוג א' נגזרה עליהם גזרה זו, ולענין זה הוא דאמר אין אתה טוב ממנו, ובזה תשובה מוצאת למה שהקשה הרב עמר נקא במ"ש רש"י בכלל דבר קודשו על אשר לא קדשתם אותי וכו', שהרי אינו כתוב בפרשה זו והניח אותה בצ"ע[footnoteRef:1447], ולפי דבריו יקשה לכאורה ג"כ על הרב"ע שכתב ג"כ וזה הוא על אשר לא קדשתם ע"ש[footnoteRef:1448]. ולפי האמור נראה דהכי קאמר רש"י למה אין אתה טוב ממנו משום דבעון הא ד"על אשר לא קדשתם" היו כסוג א' כמו שסיים הכא "כאשר מריתם להקדישני" וכו' ואין כוונתו דפסוק זה הא דעל אשר לא קדשתם נאמר בכאן, וכן ג"כ כוונת הרב"ע, וגם כוונת הרב"ע ר"ל דמ"ש הכא להקדשני ר"ל על אשר לא קדשתם כמ"ש בפרשת האזינו.	 [1445:  דבר אחר, אין אתה טוב ממנו, על אשר לא קדשתם (דברים לב, נא), הא אם קדשתם אותי עדיין לא הגיע זמנכם להפטר מן העולם. בכל מקום שכתב מיתתם כתב סרחונם, לפי שנגזרה גזרה על דור המדבר למות במדבר בעון שלא האמינו, לכך בקש משה שיכתב סרחונו, שלא יאמרו אף הוא מן הממרים היה, משל לשתי נשים שלוקות בבית דין, אחת קלקלה ואחת אכלה פגי שביעית וכו', אף כאן, בכל מקום שהזכיר מיתתן הזכיר סרחונם, להודיע שלא היתה בהם אלא זו בלבד (יומא פו:):]  [1446:  במדבר יב, ז.]  [1447:  כאשר נאסף אהרן מכאן שנתאוה למיתתו של אהרן דבר אחר אין אתה טוב ממנו. קשה מאי דבר אחר י"ל שלפי פי' ראשון קשה מעט שהרי אמר לו כן פעם אחרת בסוף פרשת האזינו כדכתיב כאשר מת אהרן אחיך בהר ההר ויאסף אל עמיו ושם פי' רש"י כפי' זה הראשון, לכך פי' ד"א שזה בא ללמד אין אתה טוב ממנו אבל שם אין שייך לומ' אין אתה טוב ממנו שהרי כתי' מת ויאסף דאיתר ליה מלת ויאסף לחבוב כמו מלת גוויעה שלא נאמרה אלא בצדיקים וקשה מאד מה זה שכתב רש"י בכאן ועל אשר לא קדשתם וכו' שהרי אינו כתוב בפרשה זו וכן קשה מה שכתב על פסוק הם מי מריבת קדש והד"א שעשה שם מאי ד"א ומאי קאמ' התם בו הלשון מבולבל מאד. וצ"ע (עמר נקא):]  [1448:  להקדישני. דבק עם מריתם והטעם כי מריתם להקדישני וזה הוא על אשר לא קדשתם כאשר פירש (אבן עזרא פסוק יד).] 


וַיְדַבֵּר מֹשֶׁה אֶל יְהֹוָה לֵאמֹר (במדבר כז, טו).	
רש"י בד"ה לאמור, אמר לו השיבני אם אתה ממנה להם וכו' ע"כ, נ"ב ומלבד זה אפשר 
 דהכי קאמר דתאמר לי איזה איש שראוי להיות פרנס עד שאני אומר להן ומשום שכל 'לאמר' הוא לאמר לאחרים, עד שאמר לו קח לך את יהושוע וכו'.	

[bookmark: שילה45]פרשת מטות	
וְחָצִיתָ אֶת הַמַּלְקוֹחַ בֵּין תֹּפְשֵׂי הַמִּלְחָמָה הַיֹּצְאִים לַצָּבָא וּבֵין כָּל הָעֵדָה (במדבר לא, כז).	
רש"י בד"ה וחצית את המלקוח, חציו לאלו וחציו לאלו ע"כ, נ"ב לכאורה אין מובן למה 
 הוצרך רש"י לזה. ואפשר לפי שמצינן בשמואל א' לגבי מלחמה שעשה דוד המלך עליו השלום אמר "כחלק היוצא לצבא כחלק היושב על הכלים"[footnoteRef:1449], לכן לא תעלה על דעתך מ"ש "וחצית את המלקוח" כמו חלוקת דוד אלא חציו וכו', והראיה מסוף העניין שעשה סכום השלל והחלוקה, משמע דפטמה לחצאין ממש, ושנייא הא דדוד המלך עליו השלום משום דהתם שישבו על הכלים לשמור, אבל הכא כל העדה לא היו יושבים על הכלים, ולא ראי זה כראי זה. ודוד המלך עליו השלום למד מהא דאברהם אבינו עליו השלום במלחמת המלכים בפרשת לך לך שאמר "וחלק האנשים אשר הלכו אתי הם יקחו חלקם"[footnoteRef:1450], והם היו שומרים וכדפירש רש"י שם[footnoteRef:1451], ומשום הכי אמר[footnoteRef:1452] "ויהי מהיום ההוא ומעלה וישימיה לחק ומשפט" ע"ש, וכי תימא אם כן מה היה חידוש בבית מדרשו של דוד המלך עליו השלום, משם דהא דאברהם אבינו עליו השלום היתה קודם, מכל מקום ולא תאמר שהיתה לחיי שעה ולאותה מלחמה בלבד ומשום שלא מצינו אח"כ דכוותה, כעת להכי "וישימיה לחק ומשפט לכל הדורות". והיינו דסיים "עד היום הזה", וקבלה היתה בידם דאברהם אבינו עליו השלום ג"כ קבעה לדורות, ומשום הכי אמר להם דוד המלך עליו השלום לכל "איש רע ובליעל" שלא רצו ליתן להם חלק "לא תעשו כן אחי"[footnoteRef:1453] "ומי ישמע לכם לדבר הזה"[footnoteRef:1454] וכו', רצה לומר כיון דאשכחן מעשה רב, ומעשה אבות עשו הבנים, ומי לנו גדול מאברהם אבינו עליו השלום לכן כמו חלק היורד במלחמה וכו'. והיינו דרמז להם במילה "ומעלה" שזה עניין קדום מעלה מעלה, ואפשר דרמז במילה "וישימה", 'וישם' י"ה, שוודאי ע"פ הדיבר נעשית ומשום הכי לא אמר 'וישם דוד'.	 [1449:  שמואל א' ל, כד.]  [1450:  בראשית יד, כד.]  [1451:  רש"י בד"ה הנערים. עבדי אשר הלכו אתי, ועוד ענר אשכול וממרא וגו', ואף על פי שעבדי נכנסו למלחמה, שנאמר הוא ועבדיו ויכם, וענר וחביריו ישבו על הכלים לשמור, אפלו הכי הם יקחו חלקם, וממנו למד דוד, שאמר כחלק היורד למלחמה וכחלק היושב על הכלים יחדיו יחלוקו (שמואל-א ל, כד.), ולכך נאמר ויהי מהיום ההוא ומעלה וישימה לחוק ומשפט (שם פסוק כה.), לא נאמר והלאה, לפי שכבר נתן החוק בימי אברהם.]  [1452:  שמואל א' ל, כה.]  [1453:  שם פסוק כג.]  [1454:  שם פסוק כד.] 

[bookmark: שילה115]וראיתי לרא"ם שכתב[footnoteRef:1455] לא שיחלק אותו לחצאין בין מעמד תופסי המלחמה ובין מעמד כל 
 העדה, כי אחריו "וממחצית בני ישראל אשר חצה משה מן האנשים הצובאים"[footnoteRef:1456] שפירש אשר חצה לעדה, שהוציא מן הצובאים נתנה להם עכ"ל. ולע"ד לא זכיתי להבין לכאורה, דהרי לא אשכחן כעת דכוותה דפירש כן הוא כנגדן ומעמדן, ומהיכא תיתי לפרש כן. גם לפי שיטתיה דמר לא ידעתי אמאי הרחיק את עדיו להביא, כי אחריו וכו' שהוא מאוחר הרבה, ולא הביא מקרא הסמוך יותר שאמר "וממחצית בני ישראל תקח אחד אחוז מן החמישים" וכו' הרי דגלי קרא דחצי השלל הוא לעדת בני ישראל ממש ולא שיחלק במעמדם. ויבא הכתוב הג' ויכריח ביניהם, ועיין להרב שפתי חכמים שנכנס גם בזה[footnoteRef:1457], ולא אמרה רב משמא דהרא"ם. והרב תועפות רא"ם החדש כתב שלא תפרש "וחצית" הוא חצי המלקוח יחלוק אותו בין תופסי המלחמה ובין העדה וחצי האחר ישאר וכו' ע"ש, ואין מובן לדבר קודשו כיון שאמר וחצית את המלקוח, האי על כל המלקוח אמור ולא אמר 'חצית את חצי המלקוח', ולא יש מקום לפרש כן.	 [1455:  כי "וחצית" נגזר מן חצי, ופירושו שיתן חציו לתופסי המלחמה וחציו לכל העדה (תחילת לשון הרא"ם).]  [1456:  שם פסוק מב.]  [1457:  ר"ל לפי מה שכתוב בקרא משמע תופשי המלחמה יעמדו בצד זה ושאר כל העדה יעמדו בצד שני ובין אלו שתי המחנות תחלקוהו ואם כן מה טעם יש בדבר וגם לא מפרש הקרא למי יתן החלקים ומתרץ הכי קאמר קרא יתן חציו לאלו וחציו לאלו (שפתי חכמים).] 


[bookmark: שילה46]פרשת מסעי	
וַיִּסְעוּ מֵאָלוּשׁ וַיַּחֲנוּ בִּרְפִידִם וְלֹא הָיָה שָׁם מַיִם לָעָם לִשְׁתּוֹת (במדבר לג, יד).	
"ויסעו מאלוש ויחנו ברפידים ולא היה מים לעם לשתות" וכו', אפשר דהכי קאמר דמה 
 שנקרא 'רפידים' ע"ש שמקודם היו מרפים ידיהם מדברי תורה, והיינו אומר "ולא היה שם מים" דאין מים אלא תורה[footnoteRef:1458], והדר "ויסעו מרפידים" וניצלו מה שריפו ידיהם משום הכי אלא ויחנו במדבר סיני ע"ש, התורה שניתנה בהר סיני. ואמר "ויסעו ממדבר סיני" רצה לומר שהפירוש משום הכי "ויחנו בקברות התאוה" והוא לקברות יובל שכך דרכה של תורה הפורש ממנה כפורש מן החיים ונוטל חייו מן העולם, וקרי ליה "קברות התאוה "ע"ש שהמתאוה לילך בהנאות ותענוגי העולם הזה קברים לו כמ"ש[footnoteRef:1459] "ושנות רשעים תקצורנה". ואפשר שע"ז אמר הרוצה שיחיה ימות[footnoteRef:1460], רצה לומר אם ירצה שיחיה באורך ימים בעולם הזה וגם יזכה לעולם שכולו חיים נצחיים ימית עצמו בעולם הזה וחיי צער וירחיק מתענוגים של עולם הזה כי אם לפי חיותו, והרוצה שימות בקיצור שנים וגם מיתת עולם שלא יזכה לעולם הבא יחיה לפי שעה בעולם הזה ותענוגים, אבל "ועוד מעט ואין רשע"[footnoteRef:1461] ואמר "ויסעו מקברות התאוה ויחנו בחצרות" רצה לומר שהרוצה להנצל מהמיתה שלא בזמנה יחנו בחצרות ביה ש'[footnoteRef:1462] אלו בתי כנסיות ובית מדרשות ויקיים "ילכו מחיל אל חיל"[footnoteRef:1463] ואז "הוא חייך ואורך ימיך"[footnoteRef:1464].	 [1458:  תענית ז ע"א.]  [1459:  משלי י, כז.]  [1460:  ע"פ תמיד לב ע"א.]  [1461:  תהלים לז, י.]  [1462:  צ"ל בית ה'.]  [1463:  תהלים פד, ח.]  [1464:  דברים ל, כ.] 

ואמר "ויסעו מחצרות ויחנו ברתמה" הכוונה בו ע"פ מה שפירש רש"י הכא ע"ש לשון הרע 
 של מרגלים שנאמר "מה יתן לך" וכו' "עם גחלי רתמים" ע"כ, עוד ידעת מ"ש בפרק קמא דערכין[footnoteRef:1465] דהתקנה של מספרי לשון הרע אם ת"ח הוא יעסוק בתורה שנאמר "מרפא לשון עץ חיים ע"ש, והיינו דרמז דאם אדם נוסיע "מחצרות בית ה' " ולא יעסוק בדברי תורה אז "ויחנו ברמתה" שמיד נכשל בלשון הרע שנאמר בו "עם גחלי רתמים" ושוב לא הוה ליה תקנה ואין רפואה למכתו. וסיים "ויסעו מרתמה ויחנו ברמון פרץ" אפשר דרמז בזה על מה שסיימו שם דהתיקון לעם הארץ שישפיל דעתו שנאמר[footnoteRef:1466] "וסלף בה שבר ברוח", והיינו דרמז דמאן דבעי ליסע ולהנצל מלשון הרע שנאמר בו עם גחלי רתמים יחנה ברמון שיהיה מרבה זכויות כרמון כמו רקנים שבישראל[footnoteRef:1467], והיכי דמי כיון שהוא יליף גזירה שוה ד"ריקם" "ריקם", ולא ידע בשכבה ובקומה[footnoteRef:1468] של תורה והמצות, לזה אמר "פרץ" ר"ל שישפיל עצמו ויבזה עצמו בפירצה זו ויחבק אשפתות ויקיים 'ונפשי כעפר לכל תהיה' וכלא חשיב ואז מוחילין לו כל עוונותיו ודבר שהיה בכלל לשון הרע. ואמר "ויסעו מרמון פרץ ויחנו בלבנה" אפשר דזה אמור כנגד הת"ח שאין צריך להא דישפיל עצמו ויבזה עצמו כפירצה זו וכעפר הארץ, אלא "ויחנו בלבנה" שיתעסק בליבון הלכה ובדברי תורה "ומרפא לשון עץ חיים". וגם יש בכלל שילמד לאחרים ויזכה את הרבים להשיבם בתשובה ויקיימו הא ד"אם יהיו חטאיכם כשנים כשלג ילבינו"[footnoteRef:1469] ובזה אין שום חטא בא על ידו, ואין צריך לומר עוונות הא'[footnoteRef:1470], ועליו נאמר[footnoteRef:1471] "הפך לבן טהור הוא", ואמר "ויסעו מלבנה" ר"ל שאם נסע ופירש מלעסוק בליבון הלכה של דבר תורה אז "ויחנו ברסה" ר"ל שהורס את עצמו וחיותו ובניינו בכל עניין שהפורש מ"ה[footnoteRef:1472] כפורש מן החיים, ואמר "ויסעו מרסה" ר"ל שהרוצה להנצל שלא יהרוס עצמו וביתו ובניו וממונו "ויחנו בקהלתה" שילך במקהלות בית ה', וגם יקהיל קהלות ללמוד וללמד תורה לישראל, ואז כל המזכה את הרבים אין חטא בא על ידו[footnoteRef:1473] ואורך ימים איכא וכו', ואמר "ויסעו מקהלתה" ר"ל שאחר עסק התורה צריך ג"כ שיחנו "בהר שפר" שישפר מצות ומעשים טובים ולא המדרש עיקר אלא המעשה, ה"נ שילך לארץ ישראל שהיינו ההר הטובה, וגם יש בכלל שאחר אורך ימים ושנים שיסע מהעולם הזה יזכה למחנה שכינה בעולם הבא, בעולם שכולו טוב והר שפר הוא הר האלהים שהוא גן עדן העליון שם, האמר שפרה ושם יניח אל המנוחה ואל הנחלה ויזכה לחזות בנועם ה' שנאמר בו טוב ה' ושפיר טפי. 	 [1465:  דף טו ע"ב.]  [1466:  משלי טו, ד.]  [1467:  עירובין יט ע"א.]  [1468:  לשון מליצה.]  [1469:  ישעיהו א, יח.]  [1470:  הראשונים.]  [1471:  ויקרא יג, יג.]  [1472:  מן התורה.]  [1473:  אבות פ"ה מ"יח.] 

[bookmark: שילה77]ובמסרה[footnoteRef:1474] אמר במקהלות ב' הכא, ואידך "במקהלות ברכו אלהים"[footnoteRef:1475] ע"כ, ואפשר 
 דהרמז בו הכי שאין עיקר התורה לחודיה קאי אלא "במקהלות בית ה' " ללמוד וגם יש בכלל שלא הוא ישתדל להיות חונה במקהלות של ישראל ולזכות את הרבים בזה, ימשך שיברכהו ה' בזרע רב וגם יש בכלל שיתברכו ג"כ ישראל בפריה ורביה ויתקיים מש"ה "במקהלות ברכו אלהים ה' ממקור ישראל" בזרע של קיימא בזכות  התורה והמצוות והוי טוב לו ולאחרים.	 [1474:  במסורה וכ"כ בעל הטורים שם.]  [1475:  תהלים סח, כז.] 




וְלֹא תְטַמֵּא אֶת הָאָרֶץ אֲשֶׁר אַתֶּם יֹשְׁבִים בָּהּ אֲשֶׁר אֲנִי שֹׁכֵן בְּתוֹכָהּ כִּי אֲנִי יְהֹוָה שֹׁכֵן בְּתוֹךְ בְּנֵי 
 יִשְׂרָאֵל (במדבר לו, לד).	
רש"י בד"ה כי אני ה' שוכן בתוך בני ישראל, אף בזמן שהם טמאים שכינה ביניהם ע"כ, 
 נ"ב לכאורה קצת קשה דהרי הכא קאמר קרא[footnoteRef:1476] ד"לא תטמא את הארץ אשר אני שוכן בתוכה כי אני ה' " וכו' והכוונה דקא מזהר להו לישראל דלא יטמאו הארץ מידי דהוי "כי אני ה' שוכן בתוכה", ואם יטמאו אותה מוכרח לסלק שכינתי מביניהם חס ושלום, וכמו דלכאורה משמע כן ממ"ש רש"י גופיה בלשון הקודם בד"ה אשר אני שוכן בתוכם, ולא תשכינו אותי בטומאתם. ואם כן מנא ליה לרש"י הכא לדייק דאף בזמן שהם טמאים שכינה ביניהם.	 [1476:  במדבר לה, לד.] 

ותו קשה דעדיפא מינה הוה ליה לאתויי ראיה לזה מקרא האמור בפרשת אחרי[footnoteRef:1477] "כן 
יעשו לאהל מועד השוכן אתם בתוך טומאתם" וכמו שפרש"י התם[footnoteRef:1478], ולא מהכא דאפשר לדחות, ונראה דכוונת רש"י מכפל הכתוב דכבר אמר "אשר אני שוכן בתוכה" ולמה הוצרך לסיים עוד "כי אני ה' שוכן בתוך בני ישראל" ומזה קדייק דכוונת הכתוב "כי אני ה' שוכן" עכ"פ בקבע עמהם, וכמו דכבר גלי לן קרא דפרשת אחרי שאמר בהידייא "השוכן אתם בתוך טומאותם", ומכח אידך קרא הוא דמצינו לפרש בכפל הכתוב שבכאן הכי, והכי מפרש עניין הקרא דקא מזהר לן שלא יטמאו את הארץ אשר אני שוכן בתוכה וכביכול מטמא אני בה, וכי תימא דלזה יש תיקון שבזמן הטומאה יסתלק חס ושלום לזה סיים "כי אני ה' שוכן בתוך בני ישראל" עכ"פ, כמ"ש "השוכן אתם בתוך טומאתם" ואף שהיא עצטערת[footnoteRef:1479] בזה לכן לא תביאו אותי להאי צערא רבה, והוא ע"ד מה שפירש בזוהר הקדוש בפסוק "ואף גם זאת בהיותם בארץ אויביהם" וכו' שהיא ארץ טמאה "לא מאסתים וכו' לכלותם" בעבור כלה שלי שהיא כנסת ישראל היושבת שם והביאו משל על זה כנודע[footnoteRef:1480].				 [1477:  ויקרא טז, טז.]  [1478:  אף על פי שהם טמאים, שכינה ביניהם (רש"י).]  [1479:  צ"ל מצטערת.]  [1480:  אָמַר רַבִּי חִיָּיא, אֲנִי שָׁמַעְתִּי דָבָר חָדָשׁ, שֶׁאָמַר רַבִּי אֶלְעָזָר, לֹא מְאַסְתִּים וְלֹא גְעַלְתִּים לְכַלֹּתָם, לֹא הִכִּיתִים וְלֹא הֲרַגְתִּים לְכַלֹּתָם הָיָה צָרִיךְ לִהְיוֹת! אֶלָּא לֹא מְאַסְתִּים וְלֹא גְעַלְתִּים - מִי שֶׁשּׂוֹנֵא מִישֶׁהוּ אַחֵר, הוּא מָאוּס כְּנֶגְדּוֹ, וּמַגְעִיל בְּגֹעַל לְפָנָיו. אֲבָל כָּאן, לֹא מְאַסְתִּים וְלֹא גְעַלְתִּים. מָה הַטַּעַם? מִשּׁוּם שֶׁחֲבִיבוּת נַפְשִׁי בֵּינֵיהֶם, וּבִגְלָלָהּ כֻּלָּם חֲבִיבִים עֲבוּרִי. זֶהוּ שֶׁכָּתוּב לְכַלֹּתָם. לְכַלֹּתָם כָּתוּב, חָסֵר וָי''ו, בִּגְלָלָהּ לֹא מְאַסְתִּים וְלֹא גְעַלְתִּים, מִשּׁוּם שֶׁהִיא אַהֲבַת נַפְשִׁי, אַהֲבָתִי אֶצְלָהּ. לְאָדָם שֶׁאוֹהֵב אִשָּׁה, וְהָיְתָה גָּרָה בְּשׁוּק שֶׁל בּוּרְסְקִים, אִם הִיא לֹא הָיְתָה שָׁם, לֹא הָיָה נִכְנַס לְשָׁם לְעוֹלָמִים. כֵּיוָן שֶׁהִיא שָׁם, דּוֹמֶה בְעֵינָיו כְּמוֹ שׁוּק שֶׁל רוֹכְלִים, שֶׁכָּל הָרֵיחוֹת שֶׁל עוֹלָמוֹת טוֹבִים נִמְצָאִים שָׁם. אַף כָּאן, וְאַף גַּם זֹּאת בִּהְיוֹתָם בְּאֶרֶץ אוֹיְבֵיהֶם, שֶׁהוּא שׁוּק שֶׁל בּוּרְסְקִים, לֹא מְאַסְתִּים וְלֹא גְעַלְתִּים, וְלָמָּה? לְכַלֹּתָם. בִּשְׁבִיל כַּלָּתָם, שֶׁאֲנִי אוֹהֵב אוֹתָהּ, שֶׁהִיא אֲהוּבַת נַפְשִׁי, שֶׁשּׁוֹרָה שָׁם, וְדוֹמֶה עָלַי כְּמוֹ כָּל הָרֵיחוֹת הַטּוֹבִים שֶׁל הָעוֹלָם מִשּׁוּם אוֹתָהּ הַכַּלָּה שֶׁבְּתוֹכָם. אָמַר רַבִּי יוֹסֵי, אִלּוּ לֹא בָאנוּ לְכָאן אֶלָּא לִשְׁמֹעַ אֶת זֶה - דַּי לִי. (זוהר מתורגם ויקרא דף קטו ע"ב).] 


[bookmark: שילה47]פרשת דברים	
אֵלֶּה הַדְּבָרִים אֲשֶׁר דִּבֶּר מֹשֶׁה אֶל כָּל יִשְׂרָאֵל בְּעֵבֶר הַיַּרְדֵּן בַּמִּדְבָּר בָּעֲרָבָה מוֹל סוּף בֵּין פָּארָן 
 וּבֵין תֹּפֶל וְלָבָן וַחֲצֵרֹת וְדִי זָהָב (דברים א, א).	
"אלה הדברים" וכו', ופרש"י לפי שהן דברי תוכחות וכו' ע"ש[footnoteRef:1481], ואפשר לי' שבכלל ד"ק 
 דמשה רבינו ע"ה  שהיה מוכיח לבני ישראל ה"ק "במדבר" שעשו עצמן כמדבר שהוא הפקר לכל וגם מועיל לכל העוברים ושבים בו וגם "בערבה" שיהיו דבריהם בנחת וערבים על שומעיהן, וגם "מול סוף" שישימו למול עיניהם דסוף אדם למות, ואמר "בין פארן" וכו' אפשר דרמז בזה שלא יקפיד האדם במאכלים ומעדנים דהעולם הזה, דבין אם בא בפיו בשר פרים ואילים ואילי נביות ובין שאר מאכלים שהם כמו "תפל" לגבי אינך הכל אחד, ואמר "לבן" ר"ל שיזכור ג"כ כי "לא במותו יקח הכל"[footnoteRef:1482] אלא התכריכים כל אשר בו "לבן", וזהרים מעביר ולבנים לובש, והיינו אומר "ולבן", "וחצרות" הבתים "ודי זהב" הכל כאשר לכל "ועזבו לאחרים חילם"[footnoteRef:1483], גם יש בכלל "ודי זהב" שלא ירבה לאסוף ולכנוס בזהב הארץ דיצבור ולא ידע מי אוספם אלא יהיה שמח בחלקו בקו המיצוע.	 [1481:  לפי שהן דברי תוכחות (ספרי א.), ומנה כאן כל המקומות שהכעיסו לפני המקום בהן, לפיכך סתם את הדברים והזכירן ברמז, מפני כבודן של ישראל (רש"י).]  [1482:  תהלים מט, יח.]  [1483:  תהלים מט, יא.] 


וָאֹמַר אֲלֵכֶם בָּעֵת הַהִוא לֵאמֹר לֹא אוּכַל לְבַדִּי שְׂאֵת אֶתְכֶם (דברים א, ט).	
[א] "ואומר אליכם" וכו' "לא אוכל לבדי שאת אתכם" ע"כ, לכאורה י"ל דזאת היתה 
 עיקרה עצת יתרו ולא ממנו יצאו כיבושין, ואפשר דאחר שאמר לו יתרו, בא משה רבינו עליו השלום ואמר להני מילי מעלייתא לישראל, ולא נאמר שם וסמך אדהכא וסופו הוכיח על תחילתו, וכן צ"ל בהא דלקמן שאמרו[footnoteRef:1484] "ותקרבון אלי כולכם ותאמרו נשלחה" וכו' דבזה ג"כ לא מצינן קודם שאמרו עם בני ישראל כן אלא פשוט שכן היה הדבר ולא אמרו שם דסמך ג"כ אמה שנאמר במשנה תורה.	 [1484:  שם כב.] 

[ב] רש"י בד"ה לא אוכל לבדי וכו', אין דייני אומה זו שדייני שאר האומות וכו' ע"ש[footnoteRef:1485], נ"ב 
 לכאורה קשה דהרי אומות העולם מצווין על הדינין ועל הגזל ואדרבה יש להם חומרא שנהרגין בדיין אחד ובעד אחד, ובן נח נהרג על פחות משווה פרוטה[footnoteRef:1486], ואמאי אמר 'דאין בכל כלום', ואין לומר דהכוונה דאין מקפידין לקיימם שהרי מדסיים אבל אני נפשות אני נתבע "וקבע את קובעיהם נפש" משמע דעל עיקר חיוב ועונש למי שאינו מקיימם קאמר ולכאורה צריך יישוב.	 [1485:  אין דייני אומה זו כדייני שאר האומות עובדי אלילים, שאם דן והורג ומכה וחונק ומטה את דינו וגוזל אין בכך כלום, אני אם חייבתי ממון שלא כדין, נפשות אני נתבע, שנאמר "וקבע את קובעיהם נפש" (משלי כב, כג.):]  [1486:  עירובין סב ע"א.] 

ואגב ראיתי להרב שפתי חכמים שכתב יש מקשים הרי יתרו וכו'' וי"ל וכו' ע"ש[footnoteRef:1487], ולע"ד 
 שתירוץ זה אינו מספיק לכאורה שהרי בפירוש אמר לו "כי כבד ממך הדבר לא תוכל עשוהו לבדך"[footnoteRef:1488] והדרא הקושיה לדוכתא, וגם דבלאו הכי לכאורה קשה היכן מצינן שאמר משה לישראל כן 'לא אוכל לבדי' וכו' שעיקר הדבר היה מיתרו חמיו שיתר פרשה א' בתורה הא ד"ואתה תחזה", אשר ע"כ אפשר דהני ב' קושיות אחת מתרצה לחברתה, דמ"ש הכא "ואמר אליכם" "לא אוכל" וכו' הוא כל זה מחמת עצת יתרו חמיו ואמר לו להמלך בשכינה וכן עשה כמ"ש[footnoteRef:1489] "וישמע משה לקול חותנו ויעש כל אשר אמר" וגם הכא כתיב "ואומר אליכם בעת ההיא לאמר" ופרש"י לא מעצמי אני אומר אלא מפי הקב"ה, ומ"ש ג"כ לישראל אפשר דהקב"ה אמר לו כן וגם היתה בכלל עצת חמיו. "ומ"ש הבו לכם" משום שצריכים הדיינים להיות מרוצים ג"כ לקהל ועל פיהם יחנו, ומ"ש רש"י אפשר שלא היה יכול משה לדון את ישראל אלא על שנטל העונש מכם ונתנו על הדיינין אפשר שכל זה היה בכלל עצת חמיו, ומ"ש "נבול תבול" ב' פעמים לומר שמלבד טורח הגוף של שקלא וטרייא עם הקהל גם טורח משא, העונש שמוטל על הדיין אבל כשיהיו ריבוי דיינין לימטייה שיבא מכשורא[footnoteRef:1490].	 [1487:  יש מקשים הרי יתרו אמר למשה נבול תבול גם אתה, ואם כן היה לו להקשות איך נביא כמשה יהא קשה בעיניו לשפוט את העם, ויש לומר דלעיל הוה אמינא דהכי קאמר נבול תבול גם העם פירוש כיון שכבד על העם שיהא משה לבדו דן ויושב ויעמדו עליו מן הבוקר עד הערב כי בודאי אם יהיה הרבה דיינים יקל על העם וממילא כשיכבד על העם יתרעמו על משה, ויהא גם כן תלונות ישראל למשה כבד על משה ולכך פירש"י הכא:]  [1488:  שמות יח, יח.]  [1489:  שמות יח, כד.]  [1490:  פירוש מילולי: יגיענו שבב מן הקורה, משמע- אנו כולנו אחרים לדבר (ע"פ סנהדרין ז ע"ב).] 







הָבוּ לָכֶם אֲנָשִׁים חֲכָמִים וּנְבֹנִים וִידֻעִים לְשִׁבְטֵיכֶם וַאֲשִׂימֵם בְּרָאשֵׁיכֶם (דברים א, יג).	
[א] "הבו לכם אנשים חכמים" וכו' "ואשימם בראשיכם ותענו אותי ותאמרו טוב הדבר" 
 וכו' ע"כ אפשר ע"פ מ"ש ז"ל דאשמם בראשיהם[footnoteRef:1491] ועל זה ענו אותו "טוב הדבר" משום שנצולו בזה מן אשמותם, ואשכחו גברי דדלו בחריקייהו[footnoteRef:1492] לראשי העם[footnoteRef:1493].	 [1491:  צ"ל בראשיכם.]  [1492:  הבו לי גברא דדלי לי בחריקאי, תנו לי אדם שידלה מים וישקה את שדותי במקומי (כתובות קה ע"א).]  [1493:  כנראה שכוונת רבינו ע"פ פרש"י בד"ה ותענו אותי וגו'. חלטתם את הדבר להנאתכם, היה לכם להשיב, רבינו משה, ממי נאה ללמוד ממך או מתלמידך, לא ממך שנצטערת עליה, אלא ידעתי מחשבותיכם, שהייתם אומרים עכשיו יתמנו עלינו דיינין הרבה, אם אין מכירנו אנו מביאין לו דורון והוא נושא לנו פנים (ספרי יד.):] 

[ב] רש"י בד"ה אנשים, וכי תעלה על דעתך נשים, מה תלמוד לומר אנשים צדיקים ע"כ, 
 נ"ב וחוץ מזה אפשר לומר דר"ל שישתדלו להיות בכל דור ודור אנשים מנהיגי הדור ולאפוקי שלא יהיו כדור של דבורה שלא נמצא מהאנשים שיהיו ראויים לשפוט את ישראל עד שבאה דבורה אשה נביאה להנהיגם "והיא שופטה את ישראל בעת ההיא"[footnoteRef:1494] וזה אינו פאר לדור כמו שאמרה היא לברק "אפס כי לא תהיה תפארתך"[footnoteRef:1495] "כי ביד אשה" וכו' ולפי"ז אפשר לומר דאנשים לאפוקי נשים וכאמור, ומ"ה אמר "הבו לכם" ופירש רש"י הזמינו עצמכם לכך, ולפי האמור ר"ל שיזמינו להיות בכל דור ודור אנשים ולא נשים, ואור עיני א"ח טוב וחסד תורה וגדולה במ"א כה"ר סי' מרדכי אלחאייך הי"ו מר הוא דאמר דיש מקום לומר דכיון דקפיד קרא על אנשים שיהיה בהם מדות טובות הללו ממילא משמע דאם תרצה לומר שלא יהיה באנשים כן יהיה בהני"ח לאיתתא שפירתא ומעשה דדבורה יוכיח, ולפ"ז לא נאמר דאנשים לאפוקי נשים, אבל לע"ד עדיין י"ל ע"ד רש"י דכיון שסיים הפסוק "חכמים ונבונים וידועים לשבטיכם" ופירש רש"י[footnoteRef:1496] גופיה עלה אם הוא הגון וכו', וגם קרא כתיב "הן יראת ה' היא חכמה וסור מרע בינה"[footnoteRef:1497] א"כ הרי יש בכלל שיהיו צדיקים ואמאי הוצרך לומר אנשים שיהיו צדיקים, ועוד י"ל לכאורה על מ"ש בכלל ד"ק שאם בא לפני מעוטף בטלית איני יודע מי הוא שהרי כשאמר לו יתרו "ואתה תחזה"[footnoteRef:1498] וכו' פירש רש"י גופיה שם ברוח הקודש שעליך, א"כ איפוא אמאי הכא אמר מר שאיני יודע, ולזה אפשר לומר כדי שלא יצטרך להטריח לרוח הקודש ולשאול עליו משום הכי אמר "חכמים וידועים לכם" לפי שמי שרוח הבריות נוחה הימנו וכו', א"נ כדי שלא להחזיק טובה לעצמו ולא דמי לההיא שיתרו הוא שאמר לו ולא הוא אמר על עצמו כן, ומשום הכי כשאמר ליתרו "כי יבא אלי העם" סיים בה "לדרוש אלהים" וכמ"ש ז"ל יפה א' שתלה הגדולה בשכינה, אבל אידך עדיין קשה אבל לפי מה שפירשנו אנן בעניותין אתי שפיר דלא הוי כפול, וכעת אין בידי הני ספרי דבי רב נושאי כליו של רש"י ז"ל.	 [1494:  שופטים ד, ד.]  [1495:  שופטים ד, ט.]  [1496:  רש"י בד"ה וידועים לשבטיכם, שהם ניכרים לכם, שאם בא לפני מעוטף בטליתו, איני יודע מי הוא, ומאיזה שבט הוא, ואם הגון הוא, אבל אתם מכירין בו, שאתם גדלתם אותו, לכך נאמר וידועים לשבטיכם.]  [1497:  איוב כח, כח.]  [1498:  שמות יח, כא.] 


וַיִּיטַב בְּעֵינַי הַדָּבָר וָאֶקַּח מִכֶּם שְׁנֵים עָשָׂר אֲנָשִׁים אִישׁ אֶחָד לַשָּׁבֶט (דברים א, כג).	
רש"י בד"ה י"ב אנשים, מגיד שלא היה שבט לוי עמהם ע"כ, נ"ב עיין מה שתמה הרא"ם[footnoteRef:1499] 
 והניח בצריך עיון, ולע"ד אפשר לומר דהכא קמ"ל דעיקר הדבר מה שלא הלך משבט לוי היה מן משה רבינו עליו השלום שידע בנבואה שסוף נפיק מינייהו חורבא, להכי מעיקרא לא לקח מן שבטו, והיינו אומר "ואקח מכם י"ב אנשים" רצה לומר ולא רציתי ליקח מן שבטי שירדתי לסוף הדבר, אבל מההיא דפרשת שלך לך אין אנו יודעים שהיה הענין מן משה רבינו עליו השלום.	 [1499:  ויש לתמוה בדלאו קרא דשנים עשר תיפוק לי מפרשת שלך לך שמונה בפירוש כל נשיאי השבטים שהלכו לתור את הארץ, דנישא שבט לוי לא היה בתוכה וצריך עיון.] 

וראיתי בגיליון כתב יד לא' קדוש מדבר שתירץ הכי דאיצטריך האי קרא די"ב אנשים דהכא, 
 דאי מהתם הוה אמינא  דווקא במניין המרגלים לא נמנה עמהם, אך במאמר[footnoteRef:1500] "נשלחה אנשים לפנינו" גם שבט לוי היה עמהם בעצה, לכן נכתב האי קרא לומר דאף בעצה לא היה ללוי עמהם עכ"ל. ושותיה דמר לא ידענא דהרי הכי עיקר פרש"י על מ"ש "ואקח מכם י"ב אנשים" וכו' משמע דעיקריה קאי ע"פ משה רבינו עליו השלום, ועל פיו יסעו ומה שרצה לדלג דילג ולא לקח מן שבטו וא"כ מנא ליה דגם בעצה לא היה עמהם בקרא ד"נשלחה אנשים לפנינו" אימא דהיו בעצת, אבל משה רבינו עליו השלום לא הניחם ועיכב עליהם, לכן היותר נכון כמ"ש, שוב ראיתי להרב שפתי חכמים שכתב כמו שתירצנו בגיליון הנזכר[footnoteRef:1501], וכבר כתב דמהא לא אירייא.	 [1500:  דברים א, כב.]  [1501:  דאם לא כן יהיו שלשה עשר דהא חשיב שבט אפרים בפני עצמו וגם שבט מנשה בפני עצמו כתב הרא"ם ויש לתמוה דבלאו קרא יתירא דשנים עשר תיפוק ליה מפרשת שלח לך שמונה בפירוש כל נשיאי השבטים ושבט לוי לא היה בתוכם וצריך עיון. ונראה דהכא מרבה קרא דאפילו בעצה לא היו עמהם והשתא אתי שפיר דלא נקיט רש"י שלא הלכו עמהן משום דזה כתיב לעיל בפרשת שלח לך (שפתי חכמים פרק א פסוק כג).] 



כִּי יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ בֵּרַכְךָ בְּכֹל מַעֲשֵׂה יָדֶךָ יָדַע לֶכְתְּךָ אֶת הַמִּדְבָּר הַגָּדֹל הַזֶּה זֶה אַרְבָּעִים שָׁנָה יְהֹוָה 
 אֱלֹהֶיךָ עִמָּךְ לֹא חָסַרְתָּ דָּבָר (דברים ב, ז).	
רש"י בד"ה כי ה' אלהיך ברכך וכו', אלא הראו עצמיכם עשירים ע"כ, נ"ב לכאורה קצת 
 קשה שהרי יעקב אבינו עליו השלום אמר לבניו "למה תראו"[footnoteRef:1502], ונראה דמהא לא אירייא דהתם בשנת רעבון שבעולם היו בצער אמר להם כן משום עינא בישא, אבל הכא קאמר עניין אחר שבזמן דהשי"ת בירך אותך בטובה וברכה, לא יראה עצמו עני אלא "אוכל תשברו מאתם" וכו' "כי ה' אלהיך ברכך בכל" מידי במיטב ופליג לך יקרא, לכן יכבד עצמו ויראה עשיר ויתנהג בנדיבות, דבזה יהיה מודה ואזיל בטובת המקום ברוך הוא.	 [1502:  בראשית מב, א.] 



[bookmark: _Hlk180707450]וַיְדַבֵּר יְהֹוָה אֵלַי לֵאמֹר (דברים ב, יז).	
רש"י בד"ה וידבר ה' אלי לאמר וכו', לא נתייחד עמו הדיבור בלשון חובה[footnoteRef:1503] וכו' ע"ש[footnoteRef:1504], 
 נ"ב עיין מה שהקשה הרא"ם[footnoteRef:1505] ממ"ש רש"י בפרשת בהעלותיך גבי "ותדבר מרים"[footnoteRef:1506] וכו' והניח בצריך עייון.	 [1503:  צ"ל חבה.]  [1504:  משילוח המרגלים עד כאן לא נאמר בפ' (זו) וידבר, אלא ויאמר, ללמדך שכל ל"ח שנה שהיו ישראל נזופים, לא נתיחד עמו הדבור בלשון חבה פנים אל פנים וישוב הדעת, ללמדך שאין השכינה שורה על הנביאים, אלא בשביל ישראל (רש"י).]  [1505:  אבל גבי "ותדבר מרים" כתב אין דיבור בכל מקום אלא לשון קושי, וכן הוא אומר "דבר האיש אדני הארץ אתנו קשות", ואין אמירה בכל מקום אלא לשון תחנונים, וכה"א "אל נא אחי תרעו, ויאמר שמעו נא דברי", כל נא לשון בקשה (רא"ם).]  [1506:  במדבר יב, א.] 

[bookmark: שילה114]ולע"ד אפשר לומר דמ"ש אין דיבור אלא לשון קושי היינו דיבור לחודיה, אבל הכא שאמר 
 "וידבר ה' אלי לאמר" הרי יש עמה אמירה שהוא לשון חיבה, ועידיו מתוכו, דגבי "ויאמר שמעו נא דברי"[footnoteRef:1507] שאף אמר עמה "דברי" משום דכתיב עמה "ויאמר" הוי לשון חיבה, ודון מינה בקרא דידן, אבל על עיקר מ"ש רש"י בפרשת בהעלותך 'אין דיבור בכל מקום אלא לשון קושי', לכאורה קשה שהרי בפרשת כי תשא כתיב[footnoteRef:1508] "וידבר ה' אל משה פנים אל פנים כאשר ידבר איש אל רעהו" וזהו ודאי עניין חיבה ותודה ואפילו הכי כתיב פה דיבור לחוד, ושמא י"ל דהיכא דכתיב עמה שם הוי"ה ברוך הוא שהוא רחמים וגם שהעניין כולו הוא לשון חיבה פשיטא שאף דכתיב עמו לשון דיבור לית לן בה ואינו בכלל לשון קושי לא מינה ולא מקצתה, ועיין בשפתי חכמים[footnoteRef:1509], וכעת אין בידי הנחלת יעקב[footnoteRef:1510].	 [1507:  במדבר יב, ו.]  [1508:  שמות לג, יא.]  [1509:  הכי פירושו לא נאמר וידבר בלשון חבה שלא נאמר וידבר אלי כמו שכתוב הכא אלא וידבר סתם שאינו לשון חבה מצאתי בשם מהרי"ץ. ואם תאמר והא בפרשת בהעלותך פירש רש"י על פסוק ותדבר מרים הוא לשון עז ואינו לשון חיבה ויש לומר דכל מקום דכתיב וידבר ה' שם הויה הוא דבור של חבה אף על פי שהוא עז הוא חבה יתירה נודעת לו ולא ויאמר ה' דמצינו לפרש ויאמר ה' על ידי שליח כמו ויאמר ה' לה שפירושו על ידי שליח וכמו ויאמר אני חותנך יתרו וגומר וכמו ויאמר ליוסף הנה אביך חולה לאפוקי לשון וידבר הוא דבור של חבה, פה אל פה כדכתיב פה אל פה אדבר בו אף על פי שלנביא אחר הוא לשון קשה לגבי משה הוא לשון חבה כמו שאמר הקדוש ברוך הוא לא כן עבדי משה וגו' עיין בגמרא דתענית (דף ל') (שפתי חכמים, דברים ב, יז).]  [1510:  ואפשר ליישב, דמ״מ הואיל ורוב התורה נאמר בלשון דיבור, ממילא הוי לשון אמירה שינוי (נחלת יעקב).] 


וָאֲצַו אֶתְכֶם בָּעֵת הַהִוא לֵאמֹר יְהֹוָה אֱלֹהֵיכֶם נָתַן לָכֶם אֶת הָאָרֶץ הַזֹּאת לְרִשְׁתָּהּ חֲלוּצִים תַּעַבְרוּ 
 לִפְנֵי אֲחֵיכֶם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל כָּל בְּנֵי חָיִל (דברים ג, יח).	
רש"י בד"ה לפני אחיכם, הם היו הולכים לפני ישראל למלחמה לפי שהיו גיבורים וכו' ע"כ, 
 נ"ב כתב הרא"ם דאם לא כן מאי "לפני אחיכם" עם אחיכם מיבעי ליה ע"כ, והנחלת יעקב כתב לפי שכך היה התנאי עמהם בפרשת מטות זה ביאר שם כל הצורך ולאפוקי ממ"ש הרא"ם עכ"ל, והרואה יראה דדברים אלו אין להם שחר, דמה חדש ומה הוסיף עד שמלאו לבו לכתוב ולאפוקי ממ"ש הגאון דהא בפרשת מטות ג"כ כתיב הכי "לפני בני ישראל"[footnoteRef:1511], וכן פרש"י שם[footnoteRef:1512] ועניין תנאי זה רש"י חידשו ופירושו ובא הגאון ללמדנו דעת חכמה דמאין הוציא זה חיפש[footnoteRef:1513] דאין כוונתם אלא לילך עמהם יחד ובתוך עמי אנכי יושבת, ולזה אמר דאם לא כן מאי 'לפני' 'עם אחיכם' מצי למימר, אלא וודאי שכוונת התנאי היה ללכת בראשי גייסות לפי שהיו גיבורים, וזהו הכריח רש"י שפירש כן הכא ולעיל וזה פשוט ודברי הנחלת יעקב תמוהים.	 [1511:  במדבר לב, יז.]  [1512:  בד"ה לפני בני ישראל, בראשי גייסות, מתוך שגבורים היו, שכן נאמר בגד, וטרף זרוע אף קדקד (דברים לג, כ). ואף משה חזר ופירש להם באלה הדברים, ואצו אתכם בעת ההיא וגו' חלוצים תעברו לפני אחיכם בני ישראל כל בני חיל (שם ג, יח), וביריחו כתיב והחלוץ הולך לפניהם (יהושע ו, יג), זה ראובן וגד שקיימו תנאם.]  [1513:  צ"ל פירוש.] 

[bookmark: שילה48]


פרשת ואתחנן	
"וָאֶתְחַנַּן אֶל יְהֹוָה בָּעֵת הַהִוא לֵאמֹר" (דברים ג, כג). 	
רש"י בד"ה ואתחנן אל ה', אין חנון בכל מקום אלא לשון מתנת חינם אע"פ[footnoteRef:1514] וכו' ע"כ, נ"ב 
 כתב הנחלת יעקב י"ל עמ"ש פרק קמא דברכות כל התולה בזכות עצמו תולין לו בזכות אחרים ש"מ וכו' ע"ש[footnoteRef:1515], ולע"ד אי מהא לא אירייא מהא דבגמרא לא אמרו איסור שאין להם לתלות אלא דיותר עדיף, ואם לא יעשו כן אין איסור בדבר, ועוד דרש"י ג"כ לא אמר במוסכם שהם תולים אלא קאמר דאף שיש להם לתלות במעשים טובים אפילו הכי הם לא יעשו כן ואינם מבקשים אלא בתורת מתנת חינם, ותו דמה עניין זה לזה דבגמרא שהביא קאמר באדם שאין דרכו לבקש כמתנת חינם כי אם בזכות אלא שחילקו בין התובע בזכות עצמו או בזכות אחרים, אבל הכא קמ"ל רש"י רבותא אחריתי שאינם מבקשים בזכות כלל כי אם במתנת חינם, והוא הדין דמכל מקום למינקט אע"פ שיש להם לתלות בזכות סתם, אלא שבא לומר חידוש יותר שאף שכפי הדין יש להם לתלות אף בזכותם וכל שכן בזכות אחרים אפילו הכי אינם מבקשים אלא במתנת חינם, ואינם מחזיקים טובה לעצמם וגם לא בזכות אבותיהם, גם מה שתירץ דהכא מיירי וכו'[footnoteRef:1516], קשה דהא רש"י קאמר מהידייא לתלות במעשים הטובים ולא להתפלל סתם, דמניין משמע זה מד"ק.	 [1514:  אין חנון בכל מקום אלא לשון מתנת חנם, אע"פ שיש להם לצדיקים לתלות במעשיהם הטובים, אין מבקשים מאת המקום אלא מתנת חנם, לפי שאמר לו וחנותי את אשר אחון (שמות לג, יט), אמר לו בלשון ואתחנן (רש"י).]  [1515:  יש להקשות על זה מהא דאמרינן בפ״ק דברכות (י,ב): אמר ר׳ יוחנן, משום ר׳ יוסי בן זמרא, כל התולה בזכות עצמו תולין לו בזכות אחרים וכו', ש״מ שאין להם לצדיקים לתלות בזכות עצמם. וי״ל, דשאני התם דמיירי כמו שפירש רש״י, וז״ל: התולה בזכות עצמו - שאומר בתפילתו עשה לי בזכותי וכו', עכ״ל, לפיכך מראה לו הקב״ה שאין לבריה אצל בוראו כלום, כמו שדרשו על פסוק ״מי הקדימני ואשלם״ (איוב מא,ג), זכר לדבר דאמרינן בפרק הרואה (שם נה, א) לענין עיון תפילה, כשאומר בדעתו שתפלתו תהא מקובלת לפי שהתפלל בכוונה, או שבוטח בזכיותיו, אז מזכירין לו עוונותיו וכו', אבל הכא מיידי דהו״ל להתפלל סתם ולא לפרט מתנת חנם, ואם הקב״ה ישמע בשביל מעשיהם הטובים הרי טוב, ואם יתן להם במתנת חנם מכ״ש שהוא טוב, ולמה פרט ״ואתחנן״, אלא אע״פ שיש להם לתלות וכו' אינם מבקשים אלא מתנת חנם ולא לנכות להם מזכיותיהם.]  [1516:  אבל הכא מיידי דהו״ל להתפלל סתם ולא לפרט מתנת חנם, ואם הקב״ה ישמע בשביל מעשיהם הטובים הרי טוב, ואם יתן להם במתנת חנם מכ״ש שהוא טוב, ולמה פרט ״ואתחנן״ (נחלת יעקב).] 




"וַיִּתְעַבֵּר יְהֹוָה בִּי לְמַעַנְכֶם וְלֹא שָׁמַע אֵלָי וַיֹּאמֶר יְהֹוָה אֵלַי רַב לָךְ אַל תּוֹסֶף דַּבֵּר אֵלַי עוֹד 
 בַּדָּבָר הַזֶּה" (דברים ג, כו).	
רא"ם בד"ה ויקציפו על מי מריבה[footnoteRef:1517] וכו' ע"ש[footnoteRef:1518], נ"ב עיין מ"ש בספרי הקטן בזכות אבות 
 פרק ה'  משנה ח' בס"ד.	 [1517:  רש"י בד"ה למענכם, בשבילכם, אתם גרמתם לי, וכן הוא אומר, ויקציפו על מי מריבה וירע למשה בעבורם (תהלים קו, לב).]  [1518:  ובספרי למענכם בשבילכם נעשה לי כך שלא אכנס לארץ, כמו "למענכם שלחתי בבלה", אלא שאתם גרמתם לי, שלולא שהכעסתם אותי על מי מריבה לאמור "מן הסלע הזה תוציא לנו מים", כעסתי ואמרתי "שמעו נא המורים, המן הסלע הזה נוציא לכם מים" לא היה השם גוזר עלי הגזירה הזאת, ואתם גרמתם לי ממה שאמר הכתוב.] 


"אָנֹכִי עֹמֵד בֵּין יְהֹוָה וּבֵינֵיכֶם בָּעֵת הַהִוא לְהַגִּיד לָכֶם אֶת דְּבַר יְהֹוָה כִּי יְרֵאתֶם מִפְּנֵי הָאֵשׁ וְלֹא 
 עֲלִיתֶם בָּהָר לֵאמֹר" (דברים ה, ה).	
אמרו "אנכי עומד" וכו' "כי יראתם מפני האש ולא עליתם בהר לאמר" ע"כ, יש מי שדיקדק 
 שהרי בפרשת יתרו היה ציווי מאת ה' "השמרו לכם עלות בהר"[footnoteRef:1519] וכו' ולא שהם יראו מלעלות, ונראה וודאי דעיקר הציווי היה משום שראה הקב"ה יראתם ופחדם לכן דטבא לנו עביד להו, וכמ"ש אח"כ בזאת הפרשה "ותאמרו הן הראנו" וכו' "ועתה למה נמות" וכו' "קרב אתה ושמע" וכו' ומשום הכי אמר ג"כ בתחילה "כי יראתם" וכו', וז"ש "לאמר" ר"ל ע"י אחרים זה משה רבינו עליו השלום וכן הוה, וזה בנין אב שכל הציווי שבפרשת יתרו היה ג"כ מפני היראה.	 [1519:  שמות יט, יב.] 

"שמרת את המצוה"[footnoteRef:1520] "אשר אנכי מצוך היום לעשות והיה עקב תשמעון" וכו' יובן עם 
 מ"ש הראשונים ז"ל דשכר לימוד התורה שבכתב לישראל השכר בעולם הזה, אבל על תורה שבע"פ הוא בעולם הבא ע"כ, והיינו דרמז באומר "אשר אנכי מצוך" וקאי על משה רבינו עליו השלום שלימדן תורה שבע"פ, וע"ז היום לעשותם ולמחר ליטול שכרם "והיה עקב תשמעון" שסוף כל סוף יקחו השכר, אבל על התורה שבכתב הוא בעולם הזה והיינו שאמרו בפרשת בחוקותי[footnoteRef:1521] "אם בחוקותי תלכו" שתהיו עמלים בתורה והיינו תורה שבכתב "זאת חקת התורה", וע"ז יזכו לכל הייעודים הללו "ונתתי גשמיכם בעתם" וכו' דשכרם בעולם הזה וכאמור, וז"ש ביהושע[footnoteRef:1522] אמרו "לא ימוש ספר התורה הזה מפיך" וכו' דייקא שהוא תורה שבכתב "אז תצליח את דרכיך" שיקח השכר והצלחה בעולם הזה. וגם אפשר דמה שסיים "למען תשמרו לעשות ככל הכתוב" לרבות תורה שבע"פ שהיא בלאו דלא תסור "ואז תצליח את דרכך" בב' עולמות "ובשתים ועלתה לו".	 [1520:  דברים ז, יא.]  [1521:  ויקרא כו, ד.]  [1522:  יהושע א, ח.] 


"וְהָיָה כִּי יְבִיאֲךָ יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ אֶל הָאָרֶץ אֲשֶׁר נִשְׁבַּע לַאֲבֹתֶיךָ לְאַבְרָהָם לְיִצְחָק וּלְיַעֲקֹב לָתֶת 
 לָךְ עָרִים גְּדֹלֹת וְטֹבֹת אֲשֶׁר לֹא בָנִיתָ" (דברים ו, י).	
"והיה כי יביאך ה' אלוהיך אל הארץ" וכו' "ושמרתם לעשות"[footnoteRef:1523] וכו' "לא תעשו כן לה' 
 אלהיכם"[footnoteRef:1524] וכו' "וישבתם בארץ"[footnoteRef:1525] וכו' ע"כ, י"ל אמאי תלה שמירת המצות עם ביאתם לארץ, ויובן עם מ"ש הרשב"א לבטל טענת האונס משום "ויתן להם ארצות גוים בעבור ישמרו חקיו"[footnoteRef:1526] וכו' והיא גופה קמ"ל הכא "והיה כי יביאך אל הארץ" אז מחוייבין "ושמרתם לעשות" וסמי מכאן טענת האונס ומשום הכי "לא תעשו כן לה' אלהיכם" כמ"ש רש"י משם רבי ישמעאל שלא תעשה כמעשיהם ויגרמו העוונות שיחרב המקדש ע"ש[footnoteRef:1527], אבל אם תשמרו "וישבתם בארץ והניח לכם מכל אויבכם וישבתם בטח" ומשום הכי אמרו 'והיה' לשון שמחה והדברים מכוונים להאמור.	 [1523:  דברים יא, לב.]  [1524:  דברים יב, ד.]  [1525:  דברים יב, י.]  [1526:  תהלים קה, מד.]  [1527:  אמר רבי ישמעאל, וכי תעלה על דעתך שישראל נותצין את המזבחות, אלא שלא תעשו כמעשיהם, ויגרמו עונותיכם למקדש אבותיכם שיחרב (ספרי סא.).] 


"הִשָּׁמֶר לְךָ פֶּן תִּשְׁכַּח אֶת יְהֹוָה אֲשֶׁר הוֹצִיאֲךָ מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם מִבֵּית עֲבָדִים" (דברים ו, יב).	
רא"ם בד"ה מבית עבדים, כתרגומו[footnoteRef:1528] וכו'[footnoteRef:1529], נ"ב עיין מ"ש ע"ז הנחלת יעקב וכו'[footnoteRef:1530], ואני 
 תמיה על הרב[footnoteRef:1531] איך מלאו לבו לומר על הגאון דשכח פרש"י לפיכך כתב מ"ש, דמשמע דהגאון מפרש הכא שלא כפרש"י, שהרי עיקר פירוש רש"י הוא בפרשת יתרו בד"ה מבית עבדים[footnoteRef:1532], מבית פרעה שהייתם עבדים לו או אינו אומר אלא מבית עבדים שהיו עבדים לעבדים, תלמוד לומר מיד פרעה מלך מצרים עבדים למלך היו ולא עבדים לעבדים ע"ש, והרואה יראה שדברי הרא"ם הם כפירוש רש"י הנזכר ממש, והוצרך לפרש זה הכא לפי שבכאן רש"י סתם הדברים, ומ"ש 'שהרי לא היו עבדים אלא שרים' וודאי דפירושם שהמצריים לא היו עבדים אלא שרים מלכים היו, ותימה על הנחלת יעקב שכתב בתחילת לא הבנתי, ואח"כ כתב בלשון אפשר[footnoteRef:1533], גם מ"ש דקדק מנא לן[footnoteRef:1534] הא לא קשיה דזה דבר פשוט וקרא מלא דיבר הכתוב שהיו אצל מלך מצרים, וכמ"ש רש"י שם וגם עבדיו היו שרים וסגנים ולא עבדים. ואם תאמר דכל כח הקושיה הנחלת יעקב הוא דהוה ליה להרא"ם לומר וכמ"ש רש"י בעשרת הדברות ולא לפרש סתם מפי עצמו, הא נמי לא אירייא דכל עצמו של הרא"ם בא ללמד דמה בא לאפוקי באומר 'כתרגומו' וכו' ופירש וכונתו הכי, ואין לומר עליו דשכח דברי הרב, אלא ביודעם ומכירם קאמינא, אבל משטח דברי הנחלת יעקב נראה שהבין דדברי הרא"ם בזה דלא כפרש"י ולכן כתב עליו דשכח וכו', וליתא דקושטא קאי דהרא"ם קיצר קצת וסמך ע"ד רש"י דהתם היודעים ואידי ואידי חד שיעורא נינהו וכמש"ל.	 [1528:  כתרגומו מבית עבדותא, ממקום שהייתם שם עבדים (רש"י).]  [1529:  ׳כתרגומו מבית עבדותא׳ - פירוש, מבית עבדות. ׳שהייתם שם עבדים׳ - לא מבית העבדים. שהרי לא היו עבדים אלא שרים. הלכך על כרחך לומר שפירוש ״מבית עבדים״ מהמקום שהיו שם עבדים, דהיינו מבית עבדות (רא"ם).]  [1530:  עיין בדברי הרב מה שפירש בעשרת הדברות. והרא״ם שכח דברי הרב לפיכך כתב מה שכתב. גם מ״ש ׳שהרי לא היו עובדים אלא שרים׳ לא הבנתי. ואפשר כוונתו שהרי לא היו בבית עבדים אלא בבית שרים. וקשה, מנ״ל הא, אימא שהיו עבדים לעבדים. והרב לעיל (שמות שם) הביא ראיה לדבריו (נחלת יעקב).]  [1531:  נחלת יעקב.]  [1532:  שמות כ, ב.]  [1533:  ואפשר כוונתו שהרי לא היו בבית עבדים אלא בבית שרים.]  [1534:  וקשה, מנ״ל הא, אימא שהיו עבדים לעבדים.] 


[bookmark: שילה49]פרשת עקב	
וְהָיָה עֵקֶב תִּשְׁמְעוּן אֵת הַמִּשְׁפָּטִים הָאֵלֶּה וּשְׁמַרְתֶּם וַעֲשִׂיתֶם אֹתָם וְשָׁמַר יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ לְךָ אֶת 
 הַבְּרִית וְאֶת הַחֶסֶד אֲשֶׁר נִשְׁבַּע לַאֲבֹתֶיךָ (דברים ז, יב).	
[bookmark: שילה82]במדרש "והיה עקב תשמעון" הה"ד "מה רב טובך אשר צפנת ליראך"[footnoteRef:1535] וכו' "נגד בני 
 אדם" ע"כ, והובא בספר נחל קדומים ז"ל וע"ש[footnoteRef:1536] מה שפירשו בו, ולע"ד אפשר ע"פ מ"ש ז"ל אין 'והיה' אלא שמחה, גם ידעת אחד מן הטעמים שאמרו המפרשים ז"ל לבטל טענת מי הקדמני ע"י שיעשה אותם בשמחה, וכד נידוק שפיר אף זה לפנים משורת הדין, דאלו בדיני אדם אם נתן לעבדו ק' דינרין ואמר לו שיקח תשעים ויתן מעשר לעניים, וודאי דמן דראוי שיעשה ציווי המלך בשמחה ובטוב לבב יען אשר גידלו המלך ונתן לו לבדו הט' חלקים ולשאר העבדים חלק א', ואיך אפשר שיעלה לו שכר גמור אלא הכל לפנים משורת הדין, והיא גופה קמ"ל באומר "והיה עקב תשמעון" דדייק ממ"ש "והיה" שהוא עניין שמחה כדי לבטל טענת מי הקדימני, וכאן הבן שואל דאפילו הכי עדיין יש לבעל הדין לומר דזה ג"כ לאו מן הדין הוא ועדיין י"ל מי הקדימני ואין לברייה אצל בוראה כלום מן הדין, לכן אמרו הה"ד "מה רב טובך" וכו' ר"ל דכל טובה הצפונה לצדיקים למתן שכרם הוא כולו נגד בני אדם, דאילו בדיני אדם אף בכהי גוונא יש מי הקדימני, אבל לפנים משורת הדין הוא דעבד וכדבר האמור.	 [1535:  תהלים לא, כ.]  [1536:  ובמדרש והיה עקב תשמעון הה"ד "מה רב טובך אשר צפנת ליראיך פעלת לחוסים בך נגד בני אדם" והביאוהו המפרשים ולדרכם פנו. ואפשר בתירוץ מהר"ם לדין חלה שלש ועבד שלש יוצא בשש ובשכיר אם נאנס אין לו אלא לפי מלאכתו אשר עשה דשאני עבד עברי דבתחילה קבל שכרו משא"כ השכיר אין משתלם אלא לבסוף ובזה פירשתי מאז"ל דר' אבהו אחזיאו ליה תליסר נהרי דאפרסמא דכיא אמר כל אלין דאבהו ואני אמרתי לריק יגעתי וגו' אכן משפטי את ה' ופעולתי את אלהי, דר' אבהו הוה פלח בי קיסר והיה מוכרח לאבד איזה ימים לשחר פני מלך ושרים והיה בטל מתורה והיה סובר דאותם ימים אשר במעד"ר יעדרו"ן כדין שכיר וכשראה נהרים יאורי"ם רחבי ידים הבין כי ישלם גם על אותם ימים וז"ש ואני אמרתי לריק יגעתי עם הרשות אכן משפטי את ה' מדת רחמים ופעולתי מה שסגלתי תורה ומצות את אלהי. והכא לעיל קאמר אשר אנכי מצוה אתכם היום לעשותם ש"מ דוקא המעשה למחר לקבל שכרם אבל אם נאנס אינו דין ונותן טעם והיה עקב שהשכר בסוף וז"ש מה רב טובך אשר צפנת בסוף והוא מצד החסד פעלת לחוסים בך אף שלא עשו נגד בני אדם דהדין דשכיר אין לו אלא על מלאכתו לפי ששכרו בסוף וכמ"ש והיה עקב אלא שממדת טובו ניתן אף מה שאין מן הדין. ורבינו אפרים כתב והיה עקב תשמעון סופי תיבות 'הבן 'וא"ש לפי מ"ש והיה עקב ענוה דעי"ז יכוין אל האמת כמ"ש על בית הלל וזה רמז הבן דע"י הענוה דכתיב והיה עקב יהיה לו בינה ומסיק שמעתא אליבא דהלכתא (נחל קדומים).] 


בָּרוּךְ תִּהְיֶה מִכָּל הָעַמִּים לֹא יִהְיֶה בְךָ עָקָר וַעֲקָרָה וּבִבְהֶמְתֶּךָ (דברים ז, יד).	
[א] "ברוך תהיה מכל העמים לא יהיה בך עקר" וכו' יובן ע"פ מ"ש ז"ל מפני מה היתה 
 רבקה עקרה כדי שלא יאמר ברכותינו עשתה פירות שברכו אותה ואמרו "אחותינו את היי לאלפי רבבה"[footnoteRef:1537] ע"כ, והיינו אומר "ברוך תהיה מכל העמים" שאומות העולם יברכוך, וכי תימא א"כ צריך שיהיו עקר כדי שלא יאמרו ברכותינו עושה פירות ולא כל אפייא שוים שישמע התפילה דומיא דיצחק אבינו עליו השלום, לכן אמר דלא יהיה בך עקר ואל תחוש לזה.		 [1537:  בראשית כד, ס.] 

[ב] רש"י בד"ה לא יהיה בך עקר, שאינו מוליד ע"כ, נ"ב נראה דבא לאפוקי שלא תפרש 
 עניינה שלא יהיה עקר מעניין התורה והמצוה[footnoteRef:1538] משום דיגיד עליו רעו שאמר "ובבהמתך" ודון מינה דלענין הפריה והרביה והלידה הוא דאמר, וגם בא לאפוקי הא דאמרו ז"ל שלא תהיה תפילתו עקורה[footnoteRef:1539] משום דרש"י ז"ל דרכו לפרש פשוטו של מקרא וגם דהוי דומייא דבהמה דכתיב בהדה.	 [1538:  כופר בתורה.]  [1539:  אמר רבי יהושע בן לוי לא יהיה בך עקר מן התלמידים ועקרה שלא תהא תפלתך עקורה לפני המקום אימתי בזמן שאתה משים עצמך כבהמה (רש"י שלא תמתין מלהטיל מים) (בכורות מד ע"ב).] 


וַיְעַנְּךָ וַיַּרְעִבֶךָ וַיַּאֲכִלְךָ אֶת הַמָּן אֲשֶׁר לֹא יָדַעְתָּ וְלֹא יָדְעוּן אֲבֹתֶיךָ לְמַעַן הוֹדִיעֲךָ כִּי לֹא עַל 
 הַלֶּחֶם לְבַדּוֹ יִחְיֶה הָאָדָם כִּי עַל כָּל מוֹצָא פִי יְהֹוָה יִחְיֶה הָאָדָם (דברים ח, ג).	
"ויענך וירעיבך ויאכלך את המן" וכו' י"ל אמאי הוצרך לומר דאחר העינוי והרעיבה 
 האכילם המן, אך נראה ע"פ מה שאמר הכתוב "ונפש רעבה כל מר מתוק"[footnoteRef:1540] וכו' א"כ לא תאמר דאחר העינוי והצער האכילם דבר שאינו טוב וראו אותו מתוק משום שהיו רעבים גם צמאים, אלא האכילך מן אלהים שנותן טעם לשבח על חד משישים מהדבש[footnoteRef:1541], והיינו הרבותא בזה ובזה פירש המפרש מש"ה "כי השביע נפש שוקקה ונפש רעבה מלא טוב"[footnoteRef:1542] והוא מובן שפיר.	 [1540:  משלי כז, ז.]  [1541:  ברכות נז ע"ב.]  [1542:  תהלים קז, ט.] 


וְאָכַלְתָּ וְשָׂבָעְתָּ וּבֵרַכְתָּ אֶת יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ עַל הָאָרֶץ הַטֹּבָה אֲשֶׁר נָתַן לָךְ (דברים ח, י).	
"ואכלת ושבעת וברכת את ה' אלהיך" וכו' כבר ידעת מ"ש בש"ס[footnoteRef:1543] כתיב "אשר לא ישא 
 פנים" וכתיב "ישא ה' פניו אליך" ותירצו כאן בישראל כאן לאומות העולם, אמרו מלאכי השרת להקב"ה וכי משוא פנים יש בדבר, אמר להם כתבתי בתורה "ואכלת ושבעת וברכת" והם מחמירין עד כזית וכביצה ולא אשא להם פנים, ומזה אפשר שזה רמזו במ"ש בש"ס[footnoteRef:1544] מאן דבעי למיהוי חסידא לקיים מילי דברכות וה"ק דהרוצה שהשי"ת יתנהג עמו במדת חסידות ולישא לו פנים יקיים מילי דברכות, ודבר שהיה בכלל להחמיר על עצמו עד כזית וכביצה ולברך ברכת המזון ונטילת ידים, ואז ניצול מטענת מלאכי השרת דבדין הוא שינתנהגו עמו במדת חסידות דבמדה שאדם מודד וכו', ומקוה[footnoteRef:1545] י"ל עוד משום דבכלל מילי דברכות שלא יברך ברכה שאינה צריכה ומזה יתבונן האדם דאף אם בירך להקב"ה ברכה שאינה צריכה עבר אלאו ומענישין אותו, כל שכן השח שיחה בטלה וק"ו למדבר לשון הרע וליצנות ומנבל פיו בעוה"ז והיינו אומרם מאן דבעי למהוי חסיד יקיים מילי דברכות ובכלל שלא יברך ברכה לבטלה, ומזה ישא ק"ו בעצמו בדברי חולין ולשון הרע ויקיים "שומר פיו ולשונו"[footnoteRef:1546] וכו', וכמ"ש[footnoteRef:1547] כל ימי גדלתי בין החכמים ר"ל אפילו שיחת ת"ח שצריכה לימוד אמר ולא מצאתי לגוף טוב אלא שתיקה, וכ"ש מהן רבים עתה עמי הארץ שיקיים "האמנם אלם צדק תדברון"[footnoteRef:1548] ובזה קנה לו שם טוב למהוי חסידא ויקירא, ומ"ש בקרא דידן "את"[footnoteRef:1549] אפשר דבא לרבות בזה הת"ח דומיא דקרא ד"את ה' אלקיך תירא"[footnoteRef:1550] משום שידעת מ"ש בש"ס[footnoteRef:1551] על הנהנה בלא ברכה מעל וגוזל להקב"ה וכו' מאי תקנתיה ילך אצל ת"ח וילמדנו ברכות כדי שלא יבא לידי מעילה, א"כ מי הוא המביא לאדם לקיום מילי דברכות כתקונן ולא ימעול הת"ח לכן צריך להחזיק לו טובה וברכה, ואמר לפעלא טבא יישר וזהו שריבה בהאי "את", ואפשר שרמז במ"ש "על הארץ הטובה אשר נתן לך" דקאי נמי את"ח ור"ל זו ארץ החיים דעולם הבא וכמ"ש[footnoteRef:1552] רבו קודם שמביאו לחיי עולם הבא, ועוד יש מקום לומר בכוונת אומר ליקיים מילי דברכות משום שדבר שיש בכלל דיני הברכות שלא יברך בדבר הגזול משום "ובוצע ברך"[footnoteRef:1553] והמקיים זה אכיל דיליה דלא יכנס אפילו בספק גזל א"כ זו היא דרך ישרה וחסידה שיבור לו האדם וצדיק באמונתו יחיה.	 [1543:  ברכות כ ע"ב.]  [1544:  ב"'ק ל ע"א.]  [1545:  צ"ל ומקום.]  [1546:  משלי כא, כג.]  [1547:  אבות א, יז.]  [1548:  תהלים נח, ב.]  [1549:  וְאָכַלְתָּ וְשָׂבָעְתָּ וּבֵרַכְתָּ אֶת יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ עַל הָאָרֶץ הַטֹּבָה אֲשֶׁר נָתַן לָךְ.]  [1550:  דברים י, כ.]  [1551:  ברכות לה ע"א.]  [1552:  משנה ב"מ ב, יא. ]  [1553:  תהלים י, ג.] 


וּבְאַהֲרֹן הִתְאַנַּף יְהֹוָה מְאֹד לְהַשְׁמִידוֹ וָאֶתְפַּלֵּל גַּם בְּעַד אַהֲרֹן בָּעֵת הַהִוא (דברים ט, כ).	
רש"י בד"ה ואתפלל גם בעד אהרן, והועילה תפלתי לכפר מחצה, ומתו שנים ונשארו 
 השנים.	
[א] רא"ם בד"ה והועילה תפילה למחצה וכו' דהא והא גמרא[footnoteRef:1554] ע"כ, נ"ב הנחלת יעקב 
 כתב הכא ע"ד הרא"ם עיין מ"ש בזה בפרשת שמיני[footnoteRef:1555] ע"כ וראיתי לו שם בד"ה אל תקרי בכבודי אלא במכובדי וכו' שכתב על קושיה הגאון ואני אומר מטונך וכו' ע"ש[footnoteRef:1556], וכוונתו בזה ג"כ לתרץ קושית הגאון דהכא ור"ל שאם מעון העגל בלבד היו מתים אלעזר ואיתמר, אלא לפי שנדב ואביהוא כבר יש להם עון שהציצו בשכינה מתו הם, ולע"ד אפשר דהוא בכלל מ"ש הגאון דהא והא גרמא, דבלאו הכי היו מתים אחיהם ומאי חזית וכו', אלא לפי שכבר יש אתם אידך עון לכן הא והא גרמא להו ולא לאחיהם.		 [1554:  והועילה תפילתי למחצה ומתו השנים ונשארו השנים. מהכא משמע שמיתתן של נדב ואביהוא לא היתה רק מפני עון העגל, ואלו בפרשת משפטים גבי "ויראו את אלהי ישראל" כתוב נסתכל והציצו ונתחייבו מיתה, אלא שלא רצה הקב"ה לערבב שמחת תורה והמתין לנדב ואביהוא עד יום חנוכת המזבח, וכן כתב הרמב"ם ז"ל בספר מורה הנבוכים בפרק ה' מהחלק הראשון וכו' ושמא יש לומר דהא והא גרמה דכי האי גוונא אמרו בתלמוד בכמה מקומות. ]  [1555:  ויקרא י, ג. אל תקרי בכבודי אלא במכובדי (זבחים קטו:). אמר משה לאהרן, אהרן אחי, יודע הייתי שיתקדש הבית במיודעיו של מקום, והייתי סבור או בי או בך, עכשיו רואה אני שהם גדולים ממני וממך (רש"י).]  [1556:  ואני אומר, מטונך, דאי ס״ד דמשום חטא העגל בלבד מתו, הו״ל למות אלעזר ואיתמר, דמסתמא לא היו כל כך צדיקים ולא היה להם זכות כל כך כמו נדב ואביהוא, אלא ודאי כדי שיתקדש הבית במיודעיו מתו נדב ואביהוא (נחלת יעקב).] 

ודע דבעיקר דברי רש"י לכאורה קשה דעוד צריך לומר לפרש מ"ש ואתפלל גם בעד אהרן 
 שהועילה תפילה למחצה אימא שהועילה התפילה לכל, ונדב ואביהוא לא מתו אלא מאידך עון שהציצו בשכינה, אבל בלאו הכי לא היו מתו לא הם ולא אחיהם כיון שכבר התפלל משה בעדם, ומנא לן לומר דהא והא גרמא, וגם מלבד זה קשה דהא כתיב[footnoteRef:1557] "ובנים לא יומתו על אבות", וגם הכא היו גדולים ולא היו ברשות אביהם וגם לא שייך הא דאוחזין מעשה אבותיהם בידיהם, ועכ"פ לא יענשו הבנים בעון אבות בכה"ג ומנא לן הכא לומר דעון אביהם גרם להם המחצה ויותר עדיף לומר דבאחת ועלתה להם.	 [1557:  דברים כד, טז.] 


וְעַתָּה יִשְׂרָאֵל מָה יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ שֹׁאֵל מֵעִמָּךְ כִּי אִם לְיִרְאָה אֶת יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ לָלֶכֶת בְּכָל דְּרָכָיו 
 וּלְאַהֲבָה אֹתוֹ וְלַעֲבֹד אֶת יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ בְּכָל לְבָבְךָ וּבְכָל נַפְשֶׁךָ (דברים י, יב).	
"ועתה ישראל מה ה' אלקיך שואל מעמך" וכו', נראה דר"ל אם חכמת מה תתן לו דמ"ש 
 "ליראה" וכו' הוא לטוב לך ולא להנאתו, ובשלמא מלך בשר ודם תוכל לומר דלכבוד עצמו דורש, אבל אני ה' בלי שום פנייה אלא לטוב לך בלבד, ובזה יובן מש"ה במשלי י"ט[footnoteRef:1558] "שמע עצה וקבל מוסר" זו קיום התורה כמ"ש "קחו מוסרי ואל כסף"[footnoteRef:1559] שזה מה שיקח עמו לעה"ב וסיים הכא "למען תחכם באחריתך" ר"ל בעה"ב שיזכה שם מה כאן עומד ומשמש וכו', ואמר "רבות מחשבות בלב איש" ר"ל שהאיש אפשר שיועצך לפי דרכו אבל עצת ה' שאמר בני תורתי אל תשכח וכו' הא ודאי להנאתך ולטובתך, לכן היא תקום בודאי בקימה שיש בה הידור כיון שאין בה שום ספק כמו עצת הבשר ודם, ובמדרש אגדה פירשו פסוק דידן דקמ"ל שבתחלה יעבוד מיראה והדר יזכה הא דמאהבה וכו', וזש"ה "חבר אני לכל אשר יראוך ולשומרי פקודיך"[footnoteRef:1560] ור"ל דכדי שיוכלו על היצה"ר עושים קודם מיראה והדר יזכו להיות מסוג ולשומרי פקודיך לשמו ולשמה.	 [1558:  פסוק כ.]  [1559:  משלי ח, י.]  [1560:  תהלים קיט, סג.] 


כִּי יְהֹוָה אֱלֹהֵיכֶם הוּא אֱלֹהֵי הָאֱלֹהִים וַאֲדֹנֵי הָאֲדֹנִים הָאֵל הַגָּדֹל הַגִּבֹּר וְהַנּוֹרָא אֲשֶׁר לֹא יִשָּׂא 
 פָנִים וְלֹא יִקַּח שֹׁחַד (דברים י, יז).	

רש"י בד"ה לא ישא פנים, אם תפרקו עולו וכו' ע"כ, נ"ב כתב הרא"ם מפני שמשוא פנים 
 בכל מקום וכו'[footnoteRef:1561] ע"ש, ולע"ד לא ידעתי מהיכן קא מפיק זה מדברי רש"י, דהא הרואה יראה דרש"י לא הזכיר כלל שום אמירה מהמשוא פנים מה הוא, אלא קא דאימתי לא ישא פנים להם כשיפרקו עולו, ובאיזה צד שיש בה משוא פנים בין לזכות את החייב, ובין לוותר מהעונש יהיה מה שיהיה לא ישא להם, ולא קאמר דהשי"ת לא יפול בו לזכות את החייב דהא אה"נ דהיא גופה קמ"ל קרא שלא כמדת הקב"ה מדת בשר ודם, ותו דלטעמיך לבטל את העונש ג"כ לא שייכא ביה דהא כל האומר הקב"ה וותרן וכולי, אלא מאריך אפיה וגבי דיליה, ותו דיותר נוטה בדברי רש"י שפירש ג"כ לזכות את החייב, והכי קאמר אם תפרקו עולו ותהיו חייבים לא ישא פנים שיחשבם כזכאים כאלו לא פרקו עול, ומנא לן דאוותור העונשים דווקא קאמר, גם מ"ש א"ולא יקח שוחד" דכתב רש"י לפייסו בממון דפירש לוותר עונשיכם כמנהג לוקחי השחד וכולי, כפי מ"ש אינו מוכרח כל כך דאימא דקאמר אף לזכות את החייב.	 [1561:  "לא ישא פנים", אם תפרקו עולו (פרש"י), "ולא יקח שוחד", לפייסו בממון, מפני, שמשוא פנים בכל מקום הוא לזכות את החייב או לוותר לו ענשו, כן במקח שוחד, והשם יתברך לא יכול לזכות את החייב רק לוותר העונש, הוכרח לפרש אותו לוותר ענשו, ואמר שאם תפרקו עולו לא ישא פניכם, שפירושו לוותר עונשיכם, גם לא יקח שוחד לפייסו בממון, שפירושו לוותר עונשיהם כמנהג לוקחי השוחד, והוצרך הכתוב לומר שניהם מפני שהויתור פעם יהיה מחמת משוא פנים ופעם מחמת שוחד, אבל מה שפירש "ולא יקח שוחד"- לפייסו בממון, לא ידעתי מה ממון נופל אצל הקב"ה, ולמה לא פירש ולא יקח שוחד המצוה במקום הסברה שיוותר לו העונש העברה שעבר בעבור המצוה שעשה, אלא יתן שכרו בעבור המצוה שעשה וענשו בעבור העבירה שעבר וצ"ע (הרא"ם).] 

והנה לפי שיטתיה דהגאון דסבירא ליה דמ"ש רש"י לא ישא פנים אם מפרקו עולו הוא 
 מוויתור העונש וטעמו דלזכות את החייב לא שייכא ביה משום הכי סיים להקשות, אבל מה שפירש ולא יקח שוחד לפייסו בממון לא ידעתי מה ממון נופל אצל הקב"ה, ולמה לא פירש ולא יקח שוחד המצוה במקום העבירה וכו' והניחה בצריך עיון ע"ש, אבל לפי מ"ש אנן בעניותין דרש"י סתמא קאמר ואף לזכות את החייב משמע משום הכי פירש ג"כ או לא יקח שוחד לפייסו בממון ולא קשה דזה אינו נופל לגבי הקב"ה דהא היא גופה קמ"ל דמה ששייך לגבי מלך בשר ודם לא שייך גבי מלך מלכי המלכים הקב"ה, וכמ"ש וזכר לדבר ממ"ש בפרק ד' דברכות בדף כ"ח כשחלה ר' אליעזר  נכנסו תלמידיו לבקרו  וכו' עכשיו שמולכין אותי לפני הקב"ה שאיני יכול לפייסו בדברים ולא לשוחדו בממון ולא אברכה וכו' ע"ש, ובוודאי דהכוונה שאינו מקבל שוחד ממון דלא שייך לגבי דידיה והיינו שלא כמדת הקב"ה מלך בשר ודם ומשום הכי בכה, וא"כ הכא נמי מה שפרש"י ולא יקח שוחד לפייסו בממון היא גופה קאמר מר מה שאמר לו ר"א לתלמידיו ואדתיקשי ליה לרש"י תיקשי אר"א, אלא לאו דמהא לא אירייא וכמדובר. 	

וְלִמַּדְתֶּם אֹתָם אֶת בְּנֵיכֶם לְדַבֵּר בָּם בְּשִׁבְתְּךָ בְּבֵיתֶךָ וּבְלֶכְתְּךָ בַדֶּרֶךְ וּבְשָׁכְבְּךָ וּבְקוּמֶךָ (דברים 
 י, יט).	
"ולמדתם אותם את בניכם לדבר בם בשכבך בביתך ובלכתך בדרך ובשכבך ובקומך" וכו' 
 אפשר דהכי קאמר דחייב אדם להשתדל בלימוד הבנים בין שהוא יושב בביתו ובין כשילך בדרך לעיר אחרת יניחו אצל מלמד ושלוחו של אדם כמותו, "וגם בשכבך" ר"ל כשישכב בקבר וילך לבית עולמו, אם הם קטנים ג"כ יצוה שישתדלו בלימודם, ואם הם גדולים יצוה את בניו ואת ביתו אחריו לילך בדרך השי"ת ואהני ליה בההיא עלמא, דברא נזכה אבא, והיינו דרמז "ובקומך" דקימה תהיה לו בעולם הבא כשבניו לומדים תורה וכנודע.	

[bookmark: שילה50]פרשת ראה	

רְאֵה אָנֹכִי נֹתֵן לִפְנֵיכֶם הַיּוֹם בְּרָכָה וּקְלָלָה (דברים יא, כו).	
[א] "ראה אנכי נותן לפניכם היום ברכה" וכו' י"ל מאי מילה 'אנוכי' דקאמר, ונראה ע"פ 
 מ"ש ז"ל[footnoteRef:1562] "שויתי ה' לנגדי תמיד" זה כלל גדול בתורה והוא מועיל לכל מדות טובות שמנו חכמים, ומכלל הן אתה שומע לאו, והיא גופה קאמר להו משה רבינו עליו השלום לישראל ראה שזה כלל גדול בתורה שאנכי ה' אלוהים נותן לפניכם היום שיחשוב שכינה כנגדו שהוא מלא כל הארץ כבודו, ואם אתם עושים כן אז "כי שם צוה ה' את הברכה" ואם לאו קללה חס ושלום לכן ויהי מורא שמים עליכם וכל ברכות שבתורה יחולו על ראשיכם, א"נ אפשר דרמז הכי דאם אתם מקיימים הא ד"אנכי ה' אלוהיך אשר הוצאתיך מארץ מצרים"[footnoteRef:1563] "לא יהיה לך" וכו' וכל עשרת הדברים שכלולה כל התורה בהם, בזה אנכי נותן לכם ברכה וכו'.	 [1562:  תהלים טז, ח.]  [1563:  דברים ה, ו.] 

[ב] "ראה אנכי נותן לפניכם היום ברכה וקללה", אפשר להבין ע"פ מ"ש ז"ל[footnoteRef:1564] דתכף 
 לתלמיד חכם ברכה, עוד אמרו[footnoteRef:1565] כל מקום שנתנו חכמים עיניהם בו או עוני או מיתה, וגם אמר שנשמר משה רבינו עליו השלום, לחלק יצתה[footnoteRef:1566], לכל חכמי הדורות, והיינו דרמז באומר "ראה אנכי" היינו כנגדו וכנגד כל חכמי ישראל, כי קתני אשארא נותן לפניכם היום ברכה דתכף לתלמיד חכם ברכה, וגם וקללה אם לא יעשו כבוד לתלמיד חכם או עוני או קללה בממון או בגופם חס ושלום, וקללת חכם אפילו על חנם היא באה[footnoteRef:1567] ושומר נפשו ירחק מלבזותם חס ושלום, והוי זהיר בגחלתן[footnoteRef:1568] וכו', ומרובה מדה טובה, מאן דרחים ומוקיר רבנן בגופו ובממונו "שם צוה ה' את הברכה".	 [1564:  ברכות מב ע"א.]  [1565:  מועד קטן יז ע"ב.]  [1566:  לשון מליצה, משה רבינו שונה\מובדל מכל חכמי ישראל.]  [1567:  ברכות נו ע"א.]  [1568:  אבות פרק ב' משנה י'.] 


שְׁמֹר וְשָׁמַעְתָּ אֵת כָּל הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה אֲשֶׁר אָנֹכִי מְצַוֶּךָּ לְמַעַן יִיטַב לְךָ וּלְבָנֶיךָ אַחֲרֶיךָ עַד עוֹלָם 
 כִּי תַעֲשֶׂה הַטּוֹב וְהַיָּשָׁר בְּעֵינֵי יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ (דברים יב, כח).	
"שמור ושמעת את כל הדברים האלה אשר אנכי מצוך" וכו' "כי תעשה הטוב והישר בעיני 
 ה' אלוהיך" ע"כ, י"ל דפשיטא כשישמורו את כל הדברים האלה שהוא טוב וישר בעיני ה', ומה בא ללמד בזה ויובן ע"פ מ"ש ז"ל פסוק והישר בעיניו תעשה זה משא ומתן באמונה, שכל הנושא ונותן באמונה רוח הבריות והמקום נוחה הימנו ומעלה עליו הכתוב כאלו קיים כל התורה כולה ע"כ, וזה מסייע למ"ש בגמרא[footnoteRef:1569] בא חבקוק והעמידם על אחת "וצדיק באמונתו יחיה" ע"כ, והיינו אומר "שמור ושמעת את כל הדברים האלה", וכי תימא מי יוכל לקיים כל התרי"ג מצות, לזה אמר כח תעשה הטוב הישר זה משא ומתן באמונה שהוא טוב לשמים ולבריות, ובזה חשוב כאלו שמרת כל הדברים האלה וכמ"ש "והישר בעיניו תעשה" וכו' כאלו קיים כל התורה כולה.	 [1569:  מכות כד ע"א.] 



כִּי יְסִיתְךָ אָחִיךָ בֶן אִמֶּךָ אוֹ בִנְךָ אוֹ בִתְּךָ אוֹ אֵשֶׁת חֵיקֶךָ אוֹ רֵעֲךָ אֲשֶׁר כְּנַפְשְׁךָ בַּסֵּתֶר לֵאמֹר נֵלְכָה 
 וְנַעַבְדָה אֱלֹהִים אֲחֵרִים אֲשֶׁר לֹא יָדַעְתָּ אַתָּה וַאֲבֹתֶיךָ (דברים יג, ז).	
[א] "כי יסיתך אחיך" וכו' "וסקלתו באבנים ומת כי בקש להדיחך מעל ה' אלהיך המוציאך 
 מארץ מצרים"[footnoteRef:1570] וכו', נראה דמסית זה בא בטענה משום דאחרי רבים להטות, והיינו אומר "נלכה ונעבדה אלהי"ם אחרים" ר"ל שהם רבים וקאמר שלא תאבה לו שאין בדבריו ממש, מידי דהוי שה' אלהיך מוציאך מארץ מצרים ועשה לך כמה אותות ומופתים וביד חזקה, וחזקה אלמתא דחייא רובא וכמ"ש המפרש א' מן הטעמים לדחות טענת הרוב.	 [1570:  דברים יג, יא.] 

[ב] בד"ה[footnoteRef:1571] אשר כנפשך[footnoteRef:1572] זה אביך וכו' ע"כ, נ"ב כתב הרא"ם דהוי כאלו אמרו 'או אשר 
 כנפשך' ויחסר מילת 'או' כי לא מצינו שנקרא האב ריע ע"ש. ולע"ד קצת קשה דהרי אפילו לגבי אבינו שבשמים מצינו שנקרא ריע כמ"ש[footnoteRef:1573] "ריעך וריע אביך" וכתיב[footnoteRef:1574] "למען אחי וריעי" וכו', וא"כ אין מזה כל כך תימה אם נאמר דהאי רעך הוא אביו ממש דחביב עליו כנפשו, וקל וחומר לאחרים והיא גופה היתה כוונת רש"י. ואי משום דמשך לשון אמירה "אשר כנפשך" לחוד לא אירייא כל כך דהאי אשר כנפשך קאי עלה על האי או "רעך" דקרא וחדא מילתא היא. ותו דאם כך היתה כוונת רש"י דיחסר מילת 'או' מן הקרא הוה ליה לפרש כמ"ש בתחילה על "אחיך" מאב, "או בן אמך" מאם וכיוון דנחית ברישא למימר דחסר 'או' גם בסיום הכתוב הוה ליה לפרש, אלא לאו דיותר נראה לומר דכוונתו היתה למימר דכוליה קאי אאב ולא חיסור מילת 'או', ומהאי קרא גופיה נלמוד שיקרא האב ריע וכמו שמצינו לגבי אבינו שבשמים ודיו לעבד להיות כרבו, וכן ראיתי להרב בעל הטורים[footnoteRef:1575] שכתב בכלל ד"ק שרעך כנפשך דהיינו אביו וכו' ע"ש, וכתב זה בסתמא ולא כתב דהוא חוץ מדברי רש"י, מזה נראה שהבין דברי רש"י הכי וכמ"ש.	 [1571:  רש"י.]  [1572:  דברים יג, ז.]  [1573:  משלי כז, י.]  [1574:  תהלים קכב, ח.]  [1575:  בד"ה אשר לא ידעת אתה ואבותיך.] 

ועוד קא אמינא דמוכרח הוא דכוונת רש"י היתה לפרש האי "רעך אשר כנפשך" דכולי קא 
 אאב שנקרא ריע משום דקא מסיים בה דפירש[footnoteRef:1576] החביבים לך בכתוב, ואחרים אתו מקל וחומר. ואם איתא דהאי רעך הוא כפשטיה הוה ליה למימר קודם "אשר כנפשך" שהוא אביו שחביב עליו יותר מן הריע ואח"כ יאמר 'הריע' שהוא זר ורחוק, אלא לאו דכוונתו ז"ל דהכתוב פירש הקרובין שהם חביבין יותר כמו האב, וממילא אתה למד לשאר קרובים שאינם חביבין כל כך, ואין צריך לומר שאר אהוביו וריעיו שאין מוזכרים בקרא, ואין צריך לומר שאר בני אדם שאינם אהובים דפשיטא דלהעבירו על דת באו ומחמת שנאה הוא דעבוד, ועכ"פ נקוט מהא דהאי רעך אשר כנפשך כיליה אתא לאב, והכי קאמר רעך זה האב שהוא חביב עליך כנפשך ביתר שאת משאר כל הקרובים וכו' אפילו הכי לא תאבה לו וקל וחומר לכולי עלמא וכאמור.	 [1576:  רש"י.] 

ואחר זמן מצאתי בתלמוד גדול כתיבת יד שהביא לנו שם ספרי שאמר הכי רעך זה הגר, 
 אשר כנפשך זה אביך ע"ש, ולכאורה נראה דמזה הוי סייעתא להרא"ם  בזה דתרתי קאמר וחסר 'או' וצריך לומר שדברי רש"י הם לקוחים מספרי הנזכר. אבל קצת קשה דאם כן אמאי לא הביא הא דאמרו רעך זה הגר, וגם היאך יסיים דפירש הכתוב החביב וכו', דעל כל פנים וודאי שאביו חביב מן הכל, והוה ליה להקדימו לגר אף שהוא מצווה באהבתו ביתר שאת. גם דהתם הביא ג"כ משם ספרי שאמר אשת זו ארוסה, חיקיך זו נשואה ע"ש, והא נמי הוה ליה לרש"י למיתי לה כיון דנחית להביא האי דרשא דספרי מידי דהוי דכל דברי רש"י דפירש אהאי קרא מקודם הם מכוונים לדרשות דספרי והוה ליה למימר לכולהו, והא נמי צריכא דבלאו הכי הוה קשה לן דהוה ליה למימר אשתך ואנא ידענא שהיא שוכבת חיקיך ועכ"פ מאי לשון דספרי תיקשי לכאורה על בעל הטורים שכתב דרעך אשר כנפשך היינו האב ואילו בספרי קאמר דתרתי נינהו, ואפשר דראה לרז"ל במדרש אגדה שאמר כן.	

עַשֵּׂר תְּעַשֵּׂר אֵת כָּל תְּבוּאַת זַרְעֶךָ הַיֹּצֵא הַשָּׂדֶה שָׁנָה שָׁנָה (דברים יד, כב).	
"עשר תעשר את כל תבואת זרעך" וכו' אפשר דרמז בכפל דעין יפה יעשה חומש ב' מעשרות 
 מעשרה[footnoteRef:1577], ואפשר דמש"ה יוסף הצדיק גזר אומר "ונתתם חמישית לפרעה"[footnoteRef:1578] משום דכך היא המידה לעין יפה "וחמישתו יוסף עליו"[footnoteRef:1579] וכמ"ש[footnoteRef:1580] המבזבז אל יבזבז יותר מחומש, וגם ריבה בהאי את אפילו מעשר כספים ובהאי כל ריבה גם מזרעו שיפריש מהם לעבודת בוראו שהם ג"כ קרויים תבואת זרעך, ומשום הכי הוצרך לומר היוצא השדה שר"ל מן האשה שהיא קרקע עולם וכמו שהופרש שבט לוי מן השבטים.	 [1577:  2/10=1/5.]  [1578:  בראשית מז, כד.]  [1579:  ויקרא ה, טז.]  [1580:  כתובות נ ע"א.] 


נָתוֹן תִּתֵּן לוֹ וְלֹא יֵרַע לְבָבְךָ בְּתִתְּךָ לוֹ כִּי בִּגְלַל הַדָּבָר הַזֶּה יְבָרֶכְךָ יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ בְּכָל מַעֲשֶׂךָ 
 וּבְכֹל מִשְׁלַח יָדֶךָ (דברים טו, י).	
[א] "נתון תתן לו" וכו' הדק' מבוארים, ונראה ע"פ מ"ש הכי דמי רשע ערום הנותן לעני 
 כדי להשלים ר' זוז וכו'[footnoteRef:1581], והיא גופה קמ"ל שלא יהיה בנתינה זו רעות לבב כדי להשלים לו הר' זוז ולהרע לו ולהזיקו "כי בגלל הדבר הזה יברכך ה' אלהיך", אבל בלא הכי קעבר על "ואהבת לרעך כמוך"[footnoteRef:1582] וגורם רעה לעני ולעצמו ובמדה שהוא מודד ימדוד לו ה' ולא יברכו, אבל הנותן סתם ולשם שמים ישנו בכלל ברכה, א"נ ע"פ מ"ש שהנותן צדקה ומשלם נדרו גם השי"ת ממלא תאותו ואסמכוהו אקרא "ושלם לעליון נדריך וקראני ביום צרה"[footnoteRef:1583] וכו', וז"א "נתון" אם נדר שיתן לעני חייב ליתן ולקיים דיבורו,  "ולא ירע לבבך" שתאמר דברים אין בהם מחוסרי אמנה "כי בגלל הדבר הזה" שאתה מקיים דבורך הטוב גם השי"ת "יברכך" וימלא רצונך ומכלל הן אתה שומע לאו חס ושלום, א"נ אפשר ע"פ מ"ש[footnoteRef:1584] עני זה עומד על פתחך ה' נצב לימינו שנאמר "כי יעמוד לימין אביון" וכו', וז"א "נתון תתן לו" ר"ל לכביכול ולכן "לא ירע לבבך" עשה למען קונך,  ובזה "יברכך ה' אלוהיך" העומד עמו ובזה אפשר שכיון התנא באבות[footnoteRef:1585] תן לו משלו ר"ל כשאתה נותן לעני אותה נתינה הוה ליה להשי"ת עצמו הנצב בימינו שאתה ושלך שלו, ועל זה הביא וכן בדוד הוא אומר "כי ממך הכל ומידך נתנו לך"[footnoteRef:1586] ממש מידי דהוי שאתה עומד עם העני ואל זה מכוון מש"ה "מלוה ה' חונן דל וגמולו ישלם לו"[footnoteRef:1587] ותכלית הדברים כפי האמור, א"נ ר"ל "נתן תתו לו" לשם שמים, "ולא ירע לבבך" שיהיה ברעות לבב שלא לשמה להתגדל ולהתייהר חס ושלום ונקט "לא ירע" ר"ל שלא יהיה בה עצת היצה"ר לא מינה ולא מקצתה, ומשום הכי נקט "לבבך" ר"ל ב' יצריך כמ"ש בפסוק "בכל לבבך"[footnoteRef:1588] אלא כולה בעצת יצר הטוב, וז"א "כי בגלל הדבר הזה" ר"ל שישמע דברי היצה"ט כמנין מילת הזה עולה טו"ב, ואז "יברכך ה' אלהיך בכל מעשיך" וכו' ר"ל שגם אויביו ישלים אתו זה יצר הרע ותכלית הדברים שכשישמע תחילה דברי יצה"ט אז יהיו טובים הב', ואפשר שזה שרמז בפסוק "טובים הב' "[footnoteRef:1589] ר"ל תדע אימתי יהיו טובים הב' יצריך מן הא' כשאתה תהיה שומע דברי הא' המיוחד זה יצר הטוב וכאמור, א"נ ה"ק שאם תראה ב' יושבים בנחת ושלום רב ביניהם תדע שהכל הוא מן הא' שא' מהם הוא עלוב עם חבירו, והיינו שסיים שאם יפול הא' ר"ל אם חבירו יפול במצודת היצה"ר ויבא לכלל כעס, הב' יקימנו במענה רך וישיב חמה ויקים ממנו[footnoteRef:1590] כעסו, ועתה נבוא להבין מש"ה "טוב איש חונן ומלוה יכלכל דבריו במשפט"[footnoteRef:1591] וכו' וי"ל דבאומרו "חונן ומלוה" הרי נדיבות, וסיים "יכלכל דבריו במשפט" משמע שלא בנדיבות ורש"י ז"ל פירש דסיפא במילי דביתא קאי[footnoteRef:1592], אבל אפשר ג"כ לומר דכוליה קאי אמילי דשמיא והוא ע"פ מ"ש[footnoteRef:1593] המבזבז אל יבזבז יותר מחומש שמא יצטרך לבריות וז"א "יכלכל דבריו במשפט" ר"ל במשפט שאמרו חז"ל שלא יתן יותר מחומש ובזה לעולם לא ימוט שלא יצטרך לבריות חס ושלום.	 [1581:  ר' אבהו אומר זה הנותן דינר לעני להשלים לו מאתים זוז דתנן מי שיש לו מאתים זוז לא יטול לקט שכחה ופאה ומעשר (סוטה כא ע"ב).]  [1582:  ויקרא יט, יח.]  [1583:  תהלים נ יד-טו.]  [1584:  אָמַר רַבִּי אָבוּן הֶעָנִי הַזֶּה עוֹמֵד עַל פִּתְחֲךָ וְהַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא עוֹמֵד עַל יְמִינוֹ, אִם נָתַתָּ לוֹ, זֶה שֶׁעוֹמֵד עַל יְמִינוֹ מְבָרֶכְךָ, וְאִם לָאו הוּא עָתִיד לִפָּרַע מֵאוֹתוֹ הָאִישׁ, שֶׁנֶּאֱמַר (תהלים קט, לא): כִּי יַעֲמֹד לִימִין אֶבְיוֹן (רות רבה ה, ט).]  [1585:  ע"פ אבות ג, ז.]  [1586:  דברי הימים א' כט, יד.]  [1587:  משלי יט, יז.]  [1588:  דברים ו, ה.]  [1589:  קהלת ד, ט.]  [1590:  יוציא.]  [1591:  תהלים קיב, ה.]  [1592:  רש"י בד"ה טוב איש חונן ומלוה וגו'. שחונן דלים ומלוה להם ואינו מדקדק לומר אין יכולת בידי, ואת דבריו הצריכין לו במאכל ובמשתה ובכסות מכלכל במשפט ובמדה וחס על נכסיו :]  [1593:  כתובות נ ע"א.] 

[ב] רש"י בד"ה כי בגלל הדבר הזה, אפילו אמר ליתן אתה נוטל שכר האמירה עם שכר 
 המעשה ע"כ, נ"כ ולפ"ז א"ש מה שסיים הכתוב "בכל מעשיך" ר"ל שאף אם עשה מצוה א' ה"ל תרתי מידי דהוי שנוטל גם שכר האמירה, ולימדה תורה עצה טובה שקודם מעשה יאמר והדר יתן כדי שירויח בב' ועלתה לו וברוך אומר ועושה, ומזה נאמר דזש"ה "רחש לבי דבר טוב"[footnoteRef:1594] ר"ל שקודם אדבר שאעשה טוב, ובזה אומר "אני מעשי למלך" שאומר למלכו של עולם הב לן ב' על הדיבור ועל המעשה ומשום הכי אמר "מעשי" דייקא.	 [1594:  תהלים מה, ב.] 


[bookmark: שילה51][bookmark: שילה52]פרשת שופטים	

שֹׁפְטִים וְשֹׁטְרִים תִּתֶּן לְךָ בְּכָל שְׁעָרֶיךָ אֲשֶׁר יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ נֹתֵן לְךָ לִשְׁבָטֶיךָ וְשָׁפְטוּ אֶת הָעָם 
 מִשְׁפַּט צֶדֶק (דברים טז, יח).	
[bookmark: שילה83][א] "שופטים ושוטרים תיתן לך בכל שעריך אשר ה' אלקיך נותן לך לשבטיך ושפטו את 
 העם משפט צדק" ע"כ, י"ל דלכאורה מילה "לך" יתירה, אך יובן ע"פ מ"ש הרב נחל קדומים משם המפרש דחייב אדם לחקור ולדרוש בכל שעריו אלו איבריו של אדם וכו' ע"ש. ועפ"ז נראה ע"פ מ"ש[footnoteRef:1595] "התקוששו וקושו" וכו', והיינו אומר בתחילה "תתן לך" קשט עצמך, ואח"כ "בכל שעריך" היינו בני ביתו ומשפחתו ושכניו דבלאו הכי נקראים על שמו, והדר "לשבטיך" ואז "ושפטו את העם משפט צדק" שדבריו נשמעים לכולי עלמא, ששוב לא יאמר לו טול קורה וכו', וכמו עובדא דש"ס[footnoteRef:1596] במי שהוה ליה אילן נוטה על רשות הרבים, ושלח והקים אותו קודם שפסק הדין. ובזה יובן מש"ה[footnoteRef:1597] "ותגזור אומר ויקם לך" אימתי בזמן ש"על דרכיך נגה אור" רצה לומר שכל דרכיו כאור נוגה ואין בהם נפתל ועקש, ומי שיש בו יראת שמים דבריו נשמעים, ובזה פירש המפרש "נחפשה דרכינו ונחקורה"[footnoteRef:1598] וכו'.	 [1595:  צפניה ב, א.]  [1596:  ב"ב ס ע"ב.]  [1597:  איוב כב, כח.]  [1598:  איכה ג, מ.] 

[ב] "שופטים שופטים ושוטרים תתן לך" וכו' הנה במדרש אגדה פירש דר"ל שקודם 
 הדיין יתקן עצמו ואז ושפטו משפט צדק שדבריו נשמעים, וכמ"ש בש"ס[footnoteRef:1599] גבי ההוא מרבנן שבאו וקבלו לפניו על א' שענף אילנו נוטה לרשות הרבים, ואמר להם שיבואו למחר, ושלח וקץ אילן שהיו ענפיו ג"כ נוטים לרשות הרבים ובאו למחר והורה להם שחייבים לקוץ, ואמרו לו מפני מה מר ג"כ יש לו אילנו נוטה לרה"ר, ואמר להם צאו וראו שכבר קצצתיה, ובזה פירוש הא' כוונת הפסוק "ותגזור אומר ויקם לך ועל דרכיך נגה אור"[footnoteRef:1600] ובזה אפשר לע"ד לפרש מש"ה בישעיה נ"ז[footnoteRef:1601] "ואמר סולו סולו פנו דרך הרימו מכשול מדרך עמי" ופירש רש"י דכה יאמר הנביא בשמי לעמי כבשו מסילה ישרה פנו יצה"ר מדרככם ע"ש[footnoteRef:1602], וי"ל למה אמר ב' פעמים "סולו סולו", וגם כשאמר "פנו דרך" יש במשמע להרים המכשול, אך אפשר דהיא גופה קמ"ל "ואמר סולו סולו" וקא מפרש ואזיל "סולו" קמא לדיינים "פנו דרך" שיקצצו אילנם ויהיה דרך ישרה ולא יעכבו לבני רה"ר, והדר יפסקו הדין ויאמרו "הרימו מכשול מדרך עמי" להן רבים עתה עם הארץ ויאמר להם דחייבים לקוץ ולהרים המכשול ואזי דבריהם נשמעים, ומזה אפשר ג"כ דזש"ה "נחפשה דרכינו"[footnoteRef:1603] ר"ל הדרכים שיש לו לדיין אם יש בהם איזה מכשול לרבים הקם תקים קודם והדר יורה הלכה לרבים ובזה ונח קורה שלא יאמרו לו קשט עצמך לתקן דרכיך ובזה אתי שפיר דנקט "דרכינו" דייקא להאמור.	 [1599:  ב"ב ס ע"א.]  [1600:  איוב כב, כח.]  [1601:  פסוק יד.]  [1602:  רש"י בד"ה הרימו מכשול. סלקו האבנים שאתם נכשלים רגליכם בהם הם הירהורי רשע.]  [1603:  איכה ג, מ.] 


עַל פִּי שְׁנַיִם עֵדִים אוֹ שְׁלשָׁה עֵדִים יוּמַת הַמֵּת לֹא יוּמַת עַל פִּי עֵד אֶחָד. (דברים יז, ו).	
"על פי ב' עדים" וכו' יומת המת אפשר דר"ל משום שרשעים בחייהם קרויים מתים לכן אמר 
 "המת" ולא אמר 'החי' או העובד ע"ז, והטעם דרשעים בחייהם קרויים מתים נראה משום דכללא הוא כיון שמת אדם נעשה חפשי מן התורה והמצות, וא"כ הרשעים הללו שבחייהם אינן עושים מצות ואדרבה חילופיהן בגולם בחבילות של עבירות דא תבירייהו כאלו מת ועבר וכו', ומן הקצה אל הקצה שבצדיקים אפילו במיתתם קרויים חיים משום ששפתותיהם דובבות בקבר, וגם אמרו ת"ח אין להם מנוחה לא בעה"ז ולא בעה"ב[footnoteRef:1604] "וילכו מחיל אל חיל"[footnoteRef:1605] ומשום הכי קרויים חיים ע"ש התורה שהיא עץ חיים, ואל קשר זה מ"ש באבות פ"ג[footnoteRef:1606] ג' שאכלו ולא אמרו דברי תורה כאלו אכלו מזבחי מתים, ר"ל אלו הרשעים שבחייהם קרויים מתים ואייתי מקרא ד"כי כל שולחנות מלאו קיא צואה בלי מקום" לפי שלא הוזכר שם המקום ברוך הוא בדברי תורה א"כ גילו ע"ד שכל שבתם וקימתם למלאות בטנם בטן רשעים שכל המאכל יהיה קיא צואה והוא מזון הגוף, אבל הדברי תורה היא מזון לנפש, וזש"ה "צדיק אוכל לשובע נפשו"[footnoteRef:1607] ר"ל עם האכילת ומזון הגוף משביע מזון לנפשו "ורוח אלהים מרחפת ע"פ המים"[footnoteRef:1608] בדברי תורה, אבל "ובטן רשעים תחסר" שאין נותנין מזון לנפשם ורוחם בסעודתם בדברי תורה והעיקר חסר.	 [1604:  ברכות סד ע"א.]  [1605:  תהלים פד, ח.]  [1606:  רַבִּי שִׁמְעוֹן אוֹמֵר, שְׁלשָׁה שֶׁאָכְלוּ עַל שֻׁלְחָן אֶחָד וְלֹא אָמְרוּ עָלָיו דִּבְרֵי תוֹרָה, כְּאִלּוּ אָכְלוּ מִזִּבְחֵי מֵתִים, שֶׁנֶּאֱמַר (ישעיה כח) כִּי כָּל שֻׁלְחָנוֹת מָלְאוּ קִיא צֹאָה בְּלִי מָקוֹם. אֲבָל שְׁלשָׁה שֶׁאָכְלוּ עַל שֻׁלְחָן אֶחָד וְאָמְרוּ עָלָיו דִּבְרֵי תוֹרָה, כְּאִלּוּ אָכְלוּ מִשֻּׁלְחָנוֹ שֶׁל מָקוֹם בָּרוּךְ הוּא, שֶׁנֶּאֱמַר (יחזקאל מא) וַיְדַבֵּר אֵלַי זֶה הַשֻּׁלְחָן אֲשֶׁר לִפְנֵי ה' (משנה ג).]  [1607:  משלי יג, כה.]  [1608:  בראשית א, ב.] 


כִּי יִפָּלֵא מִמְּךָ דָבָר לַמִּשְׁפָּט בֵּין דָּם לְדָם בֵּין דִּין לְדִין וּבֵין נֶגַע לָנֶגַע דִּבְרֵי רִיבֹת בִּשְׁעָרֶיךָ וְקַמְתָּ 
 וְעָלִיתָ אֶל הַמָּקוֹם אֲשֶׁר יִבְחַר יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ בּוֹ (דברים יז, ח).	
"כי יפלא ממך דבר" וכו' "וקמת ועלית אל המקום" וכו', מלבד הטעם הפשוט משום ששם 
 סנהדרי גדולה וראש בית דין, י"ל ע"פ מה אמרו בש"ס[footnoteRef:1609] עשרה קבין חכמה ירדה לעולם ט' נטלה ארץ ישראל וכו', ומשום הכי אמרו[footnoteRef:1610] אוירא דארץ ישראל מחכים, ומשום הכי אמרה תורה "וקמת ועלית אל המקום"[footnoteRef:1611] והיינו משום שהשכינה שם בקבע הוה ליה סייעתא דשמייא בחכמה נפלאה לכוין אל האמת, וכ"ש בראש ב"ד מקודש ומשום הכי אמר הכתוב "כי מציון תצא תורה"[footnoteRef:1612] וכו', ומזה נבוא למק"ק האמור בשיר השירים[footnoteRef:1613] כתוב "השבעתי אתכם בנות ירושלים בצבאות או באילות השדה" וכו', ואפשר לומר דקא כנגד הת"ח שנקראו נשים ובנות על שתשש כחן כנקבה מדברי תורה, והשבועה היא בצבאות עם בני ישראל שהם חיים בעולם הזה או באילות השדה אלו הצדיקים היושבים בעולם הבא שהוא "ריח השדה אשר ברכו ה' "[footnoteRef:1614] ונקראים 'אילות' שהם טהורים כמו "נפתלי אילה שלוחה"[footnoteRef:1615] ומשביעם שלא תעירו את האהבה קודם זמנו עד שתתחפץ, ואמרו שבועה זו לת"ח משום ד"צדיק מושל ביראת אלהי"ם"[footnoteRef:1616] עד שאמרו[footnoteRef:1617] אי לא הוה צריך עלמא למטרא הוה בעו רבנן רחמי עליה ומבטליה, ומשום הכי הוצרך הכתוב להשביען על זה, ואמר "בנות ירושלים" משום שהם לקחו ט' קבין מהחכמה, ושם שכיחי טפי הת"ח וכמדובר.	 [1609:  קידושין מט ע"ב.]  [1610:  ב"ב קנח ע"ב.]  [1611:  דברים יז, ח.]  [1612:  ישעיהו ב, ג.]  [1613:  פרק ה' פסוק ח'.]  [1614:  בראשית כז, כז ראה רש"י שם.]  [1615:  בראשית מט, כא.]  [1616:  שמואל א' כג, ג.]  [1617:  תענית כג, ע"א.] 


וְלֹא יַרְבֶּה לּוֹ נָשִׁים וְלֹא יָסוּר לְבָבוֹ וְכֶסֶף וְזָהָב לֹא יַרְבֶּה לּוֹ מְאֹד (דברים יז, יז).	
"ולא ירבה לו נשים" וכו' אפשר דבו תרמוז אפילו מלך וחכם גדול שבכל החכמות שבעולם 
 כמו שלמה, והוא העולה מג' אותיות אלו של "ירבה לו נשים" אפילו הכי לא ירבה ולא יסור לבבו, ולאפוקי ממ"ש[footnoteRef:1618] הוא אני ארבה ולא אסור, אלא "ונשיו הטו את לבבו"[footnoteRef:1619] כתיב, וגם אפשר דבא הרמז במילה "לו" הכי דאפילו גברא רבה כשלמה שנאמר בו[footnoteRef:1620] "וה' נתן חכמה לשלמה כאשר דבר לו" לא ירבה נשים.	 [1618:  ע"פ סנהדרין כא ע"ב.]  [1619:  מלכים א' יא, ד.]  [1620:  מלכים א' ה, כו.] 

ואפשר דז"ש בקהלת פסוק[footnoteRef:1621] "כל זה נסיתי בחכמה אמרתי אחכמה והיא רחוקה ממני" 
 ע"כ, ועל עצמו אמר שהודה על טעותו וכה אמר שאני ניסיתי והייתי סובר דבסברא שלי שזיכני ה' אני ארבה ולא אסור, אבל האמת טעות היא בידי שהיא רחוקה ממני שאח"כ הטו את לבבי. וגם רמז במילה 'והיא'[footnoteRef:1622] על האשה שנאמר בה "היא תתהלל"[footnoteRef:1623] וגם כתיב[footnoteRef:1624] "היא האשה אשר הוכיח ה' " וכו'. ובזה נבין ג"כ מ"ש במשלי כ"א[footnoteRef:1625] "אין חכמה ואין תבונה ואין עצה כנגד ה' " ע"כ, ופירש הרב מצודת דוד דמי מהאדם לבטל גזירת ה' ע"ש[footnoteRef:1626], וי"ל דהרי אמרו ז"ל אני גוזר והצדיק מבטל שנאמר[footnoteRef:1627] "צדיק מושל ביראת אלוהי"ם", אך אפשר ע"פ האמור דהכי קאמר דקושטא קאי דאף אם יזכה להרבות לחכמה נפלאה כמותי לא יוכל לומר דחכמה עומדת לי שלא אכשל, וכמ"ש הוא אני ארבה ולא אסור אלא אין חכמה במה שהוא נגד ה', מש"ה "ולא יסור את לבבו" ודברי הרב שומעין, ובה"מ מעלייתא קאזיל ומודה במה שטעה. ומודה ועוזב ירוחם.	 [1621:  פרק ז פסוק כג.]  [1622:  "אמרתי אחכמה והיא רחוקה ממני". ]  [1623:  משלי לא, ל.]  [1624:  בראשית כד, מד.]  [1625:  פרק כא פסוק ל.]  [1626:  לא יועיל שום חכמה ועצה לבטל גזירת המקום.]  [1627:  שמואל ב' כג, ג.] 

ומה שסיים אח"כ "סוס מוכן ליום מלחמה ולה' התשועה"[footnoteRef:1628], אפשר ג"כ לומר שהוא על 
 מה שהרבה לו סוסים וקאמר דקושטא קאי ד"לא ירבה סוסים" שיאמר שיועילו לו ליום מלחמה, דהעיקר תשועת ה' וכמ"ש דוד אבא[footnoteRef:1629] "אלה ברכב ואלה בסוסים ואנחנו בשם ה' אלהינו נזכיר", וגם אמר "לא בגבורת הסוס יחפץ ולא בשוקי האיש ירצה, רוצה ה' את יראיו את המיחלים לחסדו"[footnoteRef:1630] ור"ל שלא יועיל הסוס למלחמה וגם מי שהוא גבור וריבוי אוכלוסין לא יועילו, אלא העיקר אם הם יראי שמים ומיחלים לוט[footnoteRef:1631] השי"ת הם מצליחים, ומלבד זה אפשר לומר בפסוק "אין חכמה ואין תבונה" וכו', והוא כמ"ש בש"ס[footnoteRef:1632] גבי רבי עמרם חסידא שנתייחד עם הבתולות ונתגבר עליו יצרו לעלות אצלם, ואח"כ סייעו הקב"ה וניצול, גם מצינו גבי רבי חייא בר אשי שם שהיא חרותא ונתכוון לאיסורא וכו'[footnoteRef:1633], והיא גופה קמ"ל שלא יאמר אדם כיון שאני חכם גדול מיבטח לו שלא יכשל דתורה מגנא ומצלא, אלא "אין חכמה" וכו' במה שהוא  תד[footnoteRef:1634] הרי דמי הכניסם להתייחד עד שיצא בכי טוב, דכל הגדול מחבירו יצרו גדול ממנו, וז"ש ג"כ "הן יראת ה' היא חכמה וסור מרע היא בינה"[footnoteRef:1635] ע"כ, ור"ל דקושטא קאי דמאן דבעי שיזכה ביראת ה' הוא ע"י חכמת התורה דתורה מגנא ומצלא, אבל בעינן ג"כ שיסור מרע כגון היחוד עם הני נשי וכיוצא, דהרחק מן הכיעור והדומה לו[footnoteRef:1636] ובזה עליו יאמר "אין נבון וחכם כמוך"[footnoteRef:1637], וחוץ מזה אפשר לומר דרמז בזה שכדי לדחות היצר הרע, יעשה תחילה מפני היראה והרעה הבאה על האדם כשלא יעשה רצונו, וזו היא החכמה כדי להתגבר על יצרו וכנודע.	 [1628:  משלי כא, לא.]  [1629:  תהלים כ, ח]  [1630:  תהלים קמז, י.]  [1631:  צ"ל לחסד.]  [1632:  קידושין פא ע"א. הנך שבוייתא דאתאי לנהרדעא אסקינהו לבי רב עמרם חסידא אשקולו דרגא מקמייהו בהדי דקא חלפה חדא מנייהו נפל נהורא באיפומא שקליה רב עמרם לדרגא דלא הוו יכלין בי עשרה למדלייא דלייא לחודיה סליק ואזיל כי מטא לפלגא דרגא איפשח רמא קלא נורא בי עמרם אתו רבנן אמרו ליה כסיפתינן אמר להו מוטב תיכספו בי עמרם בעלמא הדין ולא תיכספו מיניה לעלמא דאתי אשבעיה דינפק מיניה נפק מיניה כי עמודא דנורא אמר ליה חזי דאת נורא ואנא בישרא ואנא עדיפנא מינך.]  [1633:  רבי חייא בר אשי הוה רגיל כל עידן דהוה נפל לאפיה הוה אמר הרחמן יצילנו מיצר הרע יומא חד שמעתינהו דביתהו אמרה מכדי הא כמה שני דפריש ליה מינאי מאי טעמא קאמר הכי יומא חדא הוה קא גריס בגינתיה קשטה נפשה חלפה ותנייה קמיה אמר לה מאן את אמרה אנא חרותא דהדרי מיומא תבעה אמרה ליה אייתי ניהליה להך רומנא דריש צוציתא שוור אזל אתייה ניהלה כי אתא לביתיה הוה קא שגרא דביתהו תנורא סליק וקא יתיב בגויה אמרה ליה מאי האי אמר לה הכי והכי הוה מעשה אמרה ליה אנא הואי לא אשגח בה עד דיהבה ליה סימני אמר לה אנא מיהא לאיסורא איכווני כל ימיו של אותו צדיק היה מתענה עד שמת באותה מיתה.]  [1634:  צ"ל ת"ח.]  [1635:  איוב כח, כח.]  [1636:  חולין מד ע"ב.]  [1637:  בראשית מא, לט.] 

ובזה יובן אצלי מש"ה בשמואל ב' כ"ג[footnoteRef:1638] "רוח ה' דבר בי" וכו' "מושל באדם, צדיק מושל 
 יראת אלוהים" ע"כ, וצריך לידע תכיות רוח ה' שדיבר בו מאי היא, ורז"ל אמרו דהקב"ה מושל באדם ומי מושל בו הצדיק וכו', אך אפשר ע"פ האמור דזאת היתה רוח ה' כדי ללמד לאדם דעת שיצר הרע הוא גבור כארי ומושל באדם וכמ"ש בש"ס[footnoteRef:1639] בפסוק[footnoteRef:1640] "בא אליה מלך גדול זה" יצר הרע וכו', ודרך הטבע שהבן אדם לא יוכל עליו, אבל מאן דבעי להיות צדיק וימשול בו, זו היא דרך ישרה שיבור לו בתחילה ידחה אותו[footnoteRef:1641] משום יראת אלהי"ם והעונשים וממילא רווחא שיעשה אח"כ מאהבה, א"צ אפשר דהכי קאמר מי שזוכה להיות צדיק ולעשות רצונו כרצונו, זה מושל ביראת אלוהי"ם כסוג מי שעושה מיראה דלגבי דידיה מילתא זוטרתי היא, ובמדרש אגדה פירש דזה שאמר הכתוב בפרשת עקב[footnoteRef:1642] "ועתה ישראל מה ה' אלוהיך שואל מעמך כי אם ליראה" וכו' דר"ל מקודם מיראה, ובזה ימשך ולאהבה אותו וכו' שהוא מאהבת ה'. ועתה נאמר דז"ש בש"ס[footnoteRef:1643] יראת שמים מילתא זוטרתי היא, דר"ל דגם זה לא כל האדם זוכה שיקיים התורה מיראה. ותירץ אין, לגבי משה רבינו עליו השלום שהוא עושה מאהבה ולעשות נחת רוח ליוצרו, לגבי דידיה הא דעושין מיראת העונש מילתא זוטרתי היא, ומשום הכי קאמר להם "מה ה' אלוהיך שואל מעמך" וכו'. ואפשר דזש"ה[footnoteRef:1644] "זרע אברהם אוהבי" ר"ל שהוא עושה מאהבה, ומ"ש[footnoteRef:1645] "עתה ידעתי כי ירא אלוהים אתה", ר"ל שמכירו הייתי לשעבר שכבר זכה לסוג העושה מיראה, אבל עתה ידעתי שגם "לא חשכת את בנך את יחידך ממני" זה וודאי מאהבה ולעשות נחת רוח ליוצרו ולעשות קידוש ה' בעולם, וא"כ בב'[footnoteRef:1646] ועלתה לו. והמפרש אמר בפסוק[footnoteRef:1647] "אברהם אוהבי" כיון שלא אמר אברהם אהוב ה', זה משמע דקב"ה קא משתבח ושש ושמיח[footnoteRef:1648] שיש לו אהוב נאמן וגברא רבה כאברהם ואלמלא מקרא כתוב אי אפשר לאומרו. 	 [1638:  פסוק ב'.]  [1639:  נדרים לב ע"ב.]  [1640:  קהלת ט, יד.]  [1641:  את יצר הרע.]  [1642:  דברים י, יב.]  [1643:  ברכת לג ע"ב.]  [1644:  ישעיהו מא, ח.]  [1645:  בראשית כב, יב.]  [1646:  מיראה ומאהבה.]  [1647:  ישעיהו מא, ח.]  [1648:  צ"ל שמח.] 

ובמה דאנן קיימין נאמר דזש"ה במשלי ט'[footnoteRef:1649] "תחילת חכמה יראת ה' ודעת קדושים בינה, 
 כי בי ירבו ימיך" וכו' והיא גופה קמ"ל דמי שרוצה להתחכם ולהיות מושל ביצרו תחילה יעשה משום יראה ה' והעונשים, וממילא יזכה להיות מאהבה ועושים לשמה, ותזכה "כי בי ירבו ימיך"  שכך היא המדה להעושים לשמה "אורך ימים" איכא וכו'. וז"ש ג"כ שם סימן[footnoteRef:1650] יוד "יראה ה' " תוסיף ימים ר"ל דע"י שעושה מיראה יזכה ג"כ מאהבה, דמתוך שלא לשמה בא לשמה, לכן תוסיף ימים, אבל הרשעים שאינם עושים אף מיראה "שנות רשעים תקצורנה"[footnoteRef:1651], ועדיין י"ל דמה הלשון אומרת יראת בתיו'[footnoteRef:1652] וגם אמאי אמר "ושנות רשעים" ואפשר  ע"פ מ"ש בש"ה בפסוק "והתוית תיו"[footnoteRef:1653] תיו תחיה תיו תמית וכו', והיינו דרמז הכא באומר יראת ה' ר"ל דהתי"ו של 'יראת' תחיה ותוסיף ימים לצדיק וירא ה', ושהפך ברשעים דהתיו של 'בשנות' תמות ותקצר שנותיהם, וכמ"ש "והתוית תי"ו" וכו', וע"פ האמר בענייננו נאמר דז"ש ג"כ בסימן ג'[footnoteRef:1654] "אל תהי חכם בעיניך ירא את ה' וסור מרע" ע"כ, ור"ל שלא יאמר אדם שכיון שזכה לחכמת התורה היא מגנא ומצלא בכל מילי, אלא העיקר הוא תחילה "ירא את ה' " שיעשה משום יראת העונשים והרעות הבאים על האדם שאינו עושה רצונו, וזה כלל גדול בתורה, וגם רמז ג"כ שלא יאמר אדם כיון שאני חכם גדול חכמתו בומדת[footnoteRef:1655] לו אף שיעשה נגד רצונו כמו שעשה איהו גופוה[footnoteRef:1656] במה שהרבה לו נשים אלא לא יועילו חכמים בתקנתם אלא ירא את ה' וסור מרע, זה ריבוי הנשים שגורם רעה לעצמו שתשש כוחו הריבויים והרבה כאבים ורעות באים עליו וכמ"ש הרמ' ועל כולם שמסירין את לב האדם לכן הרחק מן הכיעור והדומה לו ודבר המלך אין להשיב. וגם אפשר דהכי קאמר שלא יאמר כיון שאני חכם חכמתי עומדת לי אף אם יתייחד עם הנשים וכיוצא, אלא "ירא את ה' וסור מרע", דמי לנו גדול מרבי עמרם חסידא ורב חייא בר אשי ואפ"ה נתגבר עליהם יצרם, וע"פ דרכנו נאמר דז"ש ג"כ בקהלת ב'[footnoteRef:1657] "ופניתי אני לראות חכמה והוללות וסכלות כי מה האדם שיבא אחרי המלך את אשר כבר עשוהו" ע"כ, והכי קאמר דבתחילה עלה בדעתו שחכמתו עומדת לו שלא יסור לבבו, אבל אח"כ נולד שנעשה סכלות שנשיו הטו את לבבו כתב "מי יבא אחרי המלך" את אשר כבר כתב בתורה "ולא יסור לבבו" ואזיל ומודה במודים דרבנן על טעותו. וז"ש ג"כ שם סימן ז'[footnoteRef:1658] "אל תתחכם יותר למה תשומם" והוא מובן שפיר ע"פ האמור. הדרן עלן לענייננו דיש להבין בו ג"כ מש"ה בפרשת עקב[footnoteRef:1659] "את ה' אלהיך תירא אותו תעבוד ובו תדבק" וכו' י"ל דפשיטא כיון שהוא ירא שמים הוי עובד את ה', אך אפשר דהכי קאמר דברישא תעשה משום היראה והעונשים, ואני מבשרך דמתוך שלא לשמה " אותו תעבוד ובו תדבק" לשם שמים, ואל קשר זו מ"ש במתנתין דאבות[footnoteRef:1660] הוי מחשב שכר עבירה כנגד הפסדה וכו', ור"ל שיעשה תחילה משום יראת העונש וגם הפסד מצוה כנגד שכר משום השכר והריוח שיבא לו בקיום התורה והמצות, וממילא רווחא שמעתתא להיות מסוג מאהבה, ואפשר דז"ש ג"כ עשה רצונו כרצונך[footnoteRef:1661] ר"ל משום הנאות והשכר שאתה רוצה לעצמך בהנאות עולם הזה ובעולם הבא שבזה הוה ליה סיוע אלה"ג[footnoteRef:1662] שיבטל רצון אחרים זה היצר הרע שמתגבר עליו בכל יום להמיתו, דבזה תופר עצתו ומחשבתו וכמדובר.	 [1649:  פסוקים ט-י.]  [1650:  פסוק.]  [1651:  משלי י, כז.]  [1652:  באות ת'.]  [1653:  יחזקאל ט, ד.]  [1654:  משלי ג, ז.]  [1655:  צ"ל עומדת.]  [1656:  צ"ל גופו.]  [1657:  פסוק יב'.]  [1658:  קהלת ז, טז.]  [1659:  דברים י, כ.]  [1660:  פ"ב משנה א'.]  [1661:  אבות פ"ב משנה ד'.]  [1662:  צ"ל אלהים.] 

עוד יש מקום לומר בפסוק "לא בגבורת הסוס יחפץ" וכו' במה שי"ל דמהיכא תיתי שיחפוץ 
 השי"ת "בשוקי האיש" וכ"ש "בגבורת הסוס", אך אפשר דקאמר מר כצגד[footnoteRef:1663] הזמן הזה דהן בעון גלינו מארצנו ורוב ישראל הם רוצים לזכות לילך ד' אמות בארץ ישראל, ויש בני אדם שיש לאל ידם קונים סוס והולכים במעלה רמה לבקר בארץ ישראל, ויש דלא אפשר להו הולכים על רגליהם, ויש שאין להם כוח וממון להלך והם מתאוים מלב ומנפש והכי קאמר קרא דלא תימא דהשי"ת חפץ בבני אדם שהולכים בסוסים או מי שהולך ברגליו בלבד אלא גם רוצה ה' ליראיו המיחלים לחסדו ומתאוים לילך, ומחשבה טובה שלהם מצרפה למעשה, וכחלק היוצא וכחלק היושב כיון דהם אנוסים והיינו סיים "שבחי ירושלים את ה' " וכו' והוא מכוון להאמור, ועתה נבוא לקרא האמור בפרשת מלך[footnoteRef:1664] "והיתה עמו וקרא בו כל ימי חייו למען ילמד ליראה את ה' אלוהיו לשמור את כל דברי התורה הזאת ואת החוקים האלה לעשותם" וכו' וי"ל מה הלשון אומרת 'למען ילמד', ואפשר ע"פ מ"ש לעיל דכדי לדחות היצר הרע תחילה יעשה משום יראה העונש וכו' וכ"ש במלך שדרך טבע להתגדל ולילך בהנאות עולם הזה להכי קמ"ל שאני מלמדו תחילה לעבוד מיראת ה' והעונשים, וממילא רווחא שישמור את התורה מאהבה והיינו אומר "לעשותם" ע"ד "במצותו חפץ מאוד"[footnoteRef:1665] ולא בשכר מצותיו ולא משום היראה, ובזה לא ירום לבבו וגם לא יסור מן המצוה שלא יסור עד מלעשות משום חשק המצות אלא תמיד יעשה לשמו, ובזה יזכה למען יאריך ימים וכו'  דכך היא המדה לעושים לשמה דאורך ימים איכא וכ"ש עושר וכבוד, וגם כתיב[footnoteRef:1666] "עקב ענוה יראת ה' עושר וכבוד וחיים".	 [1663:  צ"ל כנגד.]  [1664:  דברים יז, יט.]  [1665:  תהלים קיב, א.]  [1666:  משלי כד, ד.] 


וְכִי יִהְיֶה אִישׁ שֹׂנֵא לְרֵעֵהוּ וְאָרַב לוֹ וְקָם עָלָיו וְהִכָּהוּ נֶפֶשׁ וָמֵת וְנָס אֶל אַחַת הֶעָרִים הָאֵל (דברים 
 יט, יא).	
"וכי יהיה איש שונא לרעהו וארב לו וקם עליו וכהו נפש ומת ונס אל אחד הערים האל" 
 ע"כ, אפשר לומר ע"פ מ"ש בש"ס[footnoteRef:1667] אם רואה אדם שיצרו מתגבר עליו ילבש שחורים ויתעטף שחורים ויעשה מה שלבו חפץ ע"כ, ופירש ר"ח[footnoteRef:1668] דהכוונה דע"י צער הגלות שוב לא יזכור לעשות עבירות.	 [1667:  מועד קטן יז, ע"א.]  [1668:  מובא בתוס' שם.] 

ועפ"ז היינו דדייק בש"ס ואמר 'מה שלבו חפץ' ולא אמר מה שחפץ, רצה לומר שהלב לב 
 טהור ברא אלהים ולא יחפוץ כי אם במצות ומעשים טובים, והינו דרמז באומר "וכי יהיה לאיש שונא לרעהו" זה יצר הרע שהוא שונא לעצם ולבשר שיורד ומשטין עולה ומקטרג ויורד ונוטל נשמה, "וארב לו וקם עליו" שיצרו מתגבר עליו, "והכהו נפש ומת" והינו מיתת הנפש בעולם הבא ע"י ריבוי העוונות, זה מאי תקנתיה "ונס אל אחד הערים האל" שילך לנוס ממנו למקום שאין מכירין אותו ויתרפא מצרעתו שע"י שמצטער בגלות ובסכנת דרכים ועובר ארחות ימים וטלטולא גברא קשה בזה נשבר לבו בקרבו, ושוב לא הוה ליה כח ליצר הרע להחטיאו מחדש לא מינה ולא מקצתיה ועל העוונות אמרו גלות מכפרת עון.	

[bookmark: שילה53]

פרשת כי תצא	

כִּי תֵצֵא לַמִּלְחָמָה עַל אֹיְבֶיךָ וּנְתָנוֹ יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ בְּיָדֶךָ וְשָׁבִיתָ שִׁבְיוֹ (דברים כא, י).	
[א] "כי תצא" וכו' "וראית בשביה אשת יפת תואר" וכו', הנה כבר ידעת שהמפרש פירש 
 דקאי על הנשמה שיחשוק בה במצות ומעשים טובים ולא בגוף "בכתה את אביה" זה הקב"ה וכו', וע"פ דרכם דרך הקושיה יש לפרש מ"ש "ולקחת לך לאשה" דקאי על התורה שנקראת אשת חיל[footnoteRef:1669], וכמ"ש אם פגע בך מנוול זה משכהו לבית המדרש[footnoteRef:1670], ותורה מגנא ומצלא ובזה "תהיה לך" חשק בנשמה לא בהנאת הגוף, וסיים "והיה אם לא חפצת בה" רצה לומר ע"פ זה הכי שאם לא יעשה רצון הנשמה בעסק התורה ומעשים טובים אז "ושלחתה לנפשה" דאזלא הנשמה מיניה לבית עולמה וישאר גוף נגוף, "ומכור לא תמכרנה בכסף" שאסף דלא יועיל הון ביום עברה, וסיים "לא תתעמר בה" ר"ל  שבתחיית המתים לא יזכה אותו הגוף עם אותה הנשמה "תחת אשר עיניתה" ולא נתת לה מזון רפואת הנפש ולא יזכה בה אלא הגוף האחרון שעשה רצון הנפש וכנודע.	 [1669:  מדרש משלי ל"א ב'. ]  [1670:  סוכה נב ע"ב.] 

[ב] "כי תצא למלחמה על אויבך ונתנו ה' אלוהיך בידך" וכו' ע"כ, כבר ידעת מ"ה המפרשים 
 דבמלחמת יצר הרע הכתוב מדבר, ונראה לפי זה דהכי קאמר "כי תצא למלחמה על אויביך" זה יצר הרע וכת דיליה, "ונתנו ה' אלוהיך בידך" זה יצר הרע, כל ראש לחולי, שתתגבר  עליו וממילא "ושבית שביו" זה שאר הכת דסטרא אחרא, כיון דפסיק רישיה ממילא יפלו כל המחנה ויברחו ואתה תמשול בם כמש"ה "ויראו כי מת גבורם וינוסו"[footnoteRef:1671], אי נמי אפשר לומר דהכי קאמר "כי תצא למלחמה על אויבך" אלו ב' יצריך, יצר הטוב ויצר הרע, אחד אויב הגוף ואחד אויב לנשמה, וקאמר שאם אתה מתחיל לעשות מלחמה ולהסכימם לדעת אחת תזכה "ונתנו ה' אלוהיך בידך" זה יצר הרע דהבא ליטהר מסייעין אותו, ויעלה ממחשבה לאורה "ולעובדו בכל לבבך" בשני יצריך.	 [1671:  שמואל א' יז, נא.] 


כִּי יִהְיֶה לְאִישׁ בֵּן סוֹרֵר וּמוֹרֶה אֵינֶנּוּ שֹׁמֵעַ בְּקוֹל אָבִיו וּבְקוֹל אִמּוֹ וְיִסְּרוּ אֹתוֹ וְלֹא יִשְׁמַע אֲלֵיהֶם 
 (דברים כא, יח).	
[א] "כי יהיה לאיש בן סורר ומורה" וכו' הנה רז"ל אמרו וכי בשביל שאכל טרטימר בשר 
 וחצי לוג יין משל אביו ימות אלא ע"ש סופו וימות זכאי וכו' וי"א דבן סורר מורה לא היה ולא נברא אלא דרוש וקבל שכר, אבל לע"ד אפשר לומר לח' ברמיזה דה"ק "וכי יהיה לאיש זה" הקב"ה ה' "איש מלחמה"[footnoteRef:1672], "בן סורר מורה" מי שימרה את  דברי התורה הזאת, "איננו שומע בקול אביו" לאבינו שבשמים דעכ"פ נקרא בן ד"בנים משחיתים"[footnoteRef:1673], וגם "בקול אמו" זה כנסת ישראל שמוכיחים אותו והוא שונא תוכחת, "ויסרו אותו" שהקב"ה מביא עליו יסורין תחילה דאין בעל הרחמים פוגע בנפשות תחילה, וגם כנסת ישראל מייסרין אותו בגערה ומלקוית וכיוצא, "ולא ישמע אליהם" ובדברים כאלו לא יווסר והוא כסיל שוגה באולתו ועבירה גוררת עבירה דלא ימנע שיעשה עבירה שחייב עליה מיתה ובפרט בענין חילול שבת וכיוצא, ודבר שהיה בכלל בעבירה שהוא רע לשמים ולבריות, לכן "ותפסו בו אביו ואימו" שאף שאין הקב"ה חפץ במיתתן של רשעים כמ"ש "חי אני"[footnoteRef:1674] וכו' אבל "בסאסאה תשלחה תריבנה"[footnoteRef:1675] שב"ד של מעלה ומטה יסכימו להמיתו "והוציאוהו אל זקני עירו ואל שער מקומו" כדי שכל העם ישמעו וייראו ולא יעשו כה"ג "ובערת הרע מקרבך" כיון שהיה רע לשמים ולבריות ולמעוטי תיפלה עדיף.	 [1672:  שמות טו, ג.]  [1673:  ישעיהו א, ד.]  [1674:  "אֱמֹר אֲלֵיהֶם חַי אָנִי נְאֻם אֲדֹנָי יְהוִה אִם אֶחְפֹּץ בְּמוֹת הָרָשָׁע כִּי אִם בְּשׁוּב רָשָׁע מִדַּרְכּוֹ וְחָיָה שׁוּבוּ שׁוּבוּ מִדַּרְכֵיכֶם הָרָעִים וְלָמָּה תָמוּתוּ בֵּית יִשְׂרָאֵל" (יחזקאל לג, יא).]  [1675:  ישעיהו כז, ח.] 

[ב] רא"ם בד"ה ובן סורר ומורה, נהרג על שם סופו ואע"ג וכו' ע"כ, נ"ב עיין מ"ש בספרי 
 הקטן זרע יצחק ביקרא דחיי בדף ס"ז ע"ד, הרא"ם והנחלת יעקב[footnoteRef:1676] במקום שאמר להאריך בס"ד.	 [1676:  ומ״ש הרב (רש"י) ׳ויאכל תרטימר בשר וישתה חצי לוג יין׳ מפרש שם ג״כ, לפי דבהנהו אתי לימשוך, אבל בשאר מאכל ומשתה לא חיישינן דלמא אתא למשוך. ובסברא זו מתורץ גם כן מה שהקשה הרא״ם מאי שנא בן סורר ומורה מישמעאל. דשאני ושאני, דהכא נמי אינו נהרג אלא בבשר ויין דאי אפשר לפרוש, לפיכך טיבותא לגביה שימות בלא חטא בפועל, אבל ישמעאל אע״פ. שהם ידעו האמת שבניו ימיתו בצמא, מ״מ אפשר לפרוש, והו״ל כאילו הבן סורר אכל שאר אכילות ולא בשר ושתה שאר משקין ולא יין, דאינו נהרג, וגם ישמעאל בעצמו לא ימות חייב. וכבר כתבתי מזה לעיל בפרשת וירא (נחלת יעקב).] 


וְכִי יִהְיֶה בְאִישׁ חֵטְא מִשְׁפַּט מָוֶת וְהוּמָת וְתָלִיתָ אֹתוֹ עַל עֵץ (דברים כא, כב).	
[א] "וכי יהיה באיש חטא משפט מות והומת ותלית אותו על עץ, לא תלין נבלתו על העץ" 
 וכו', אפשר שיובן ע"פ מ"ש בתיקונים בסוף תיקון ה' בהאי פסוק "לא תלין נבלתו על העץ" דא תלמיד חכם דאשתדל באורייתא דאיהי עץ חיים וכו' ע"ש, גם ידעת מ"ש ז"ל כל המבזה ת"ח, ואין[footnoteRef:1677] רפואה למכתו[footnoteRef:1678], והיינו דקאמר אם ראה תראה באיש שהוא בחור כמ"ש בפסוק[footnoteRef:1679] "אשרי איש ירא את ה'" אשרי שעושה תשובה כשהוא איש, ופרש"י כשהוא בחור, חטא שהוא לשון חסרון כמו "והייתי אני ובני שלמה חטאים"[footnoteRef:1680] וקאמר שאם נחסר מן העולם קודם זמנו ונעשה בו משפט מות והומת ולא הוה ליה רפואה כלל, אדם כזה "ותלית אותו על עץ" רצה לומר על שביזה ת"ח, ובדין הוא שאין תרופה למכתו, ושאני צורבה מרבנן דהקב"ה תבע ביקריה, וסיים "לא תלין נבלתו על העץ" לומר שאין מליני את דינו עד למחר למבזה ת"ח "כי קבור תקברנו ביום ההוא" לשמות אותו, ומהי שמיתא שם מיתה והכפל ע"פ מ"ש כל מקום שנתנו חכמים עיניהם בו את עוני את מיתה[footnoteRef:1681], ועני חשוב כמת. ואמר "כי קללת אלהים תלוי" הכוונה ע"פ מ"ש "את ה' אלהי"ך תירא" לרבות ת"ח[footnoteRef:1682], ומורא רבך כמורא שמים[footnoteRef:1683], וזה ע"ד שפירש רש"י לפי דרכו זלזולו של מלך הוא וכו' ע"ש וגם רמז באומר "לא תלין" וכו' ע"פ מאי דקיימא לן[footnoteRef:1684] שאין קוברין רשע אצל צדיק, והיינו אומר "לא תלין נבלתו" זה עם הארץ שנקרא נבלה ע"ד "עם נבל ולא חכם"[footnoteRef:1685] "על העץ" סמוך לת"ח וצדיק דקשה לזווגן. 		 [1677:  צ"ל שאין.]  [1678:  שבת קיט ע"ב.]  [1679:  תהלים קיב, א.]  [1680:  מלכים א' א, כב.]  [1681:  נדרים ז ע"ב, מועד קטן יז ע"ב.]  [1682:  פסחים כב ע"ב.]  [1683:  אבות פרק ד' משנה יב.]  [1684:  סנהדרין מז ע"א.]  [1685:  דברים לב, ו.] 

[ב] "וכי יהיה באיש חטא משפט מות והומת ותלית אותו על עץ" אפשר ע"פ מ"ש[footnoteRef:1686] אם 
 רואה אדם שיסורין באים עליו יפשפש במעשיו וכו' פשפש ולא מצא יתלה בביטול תורה, והיינו אומרו "כי יהיה באיש חטא משפט" אלו יסורין וגם "מות" והוא ראה עצמו שהוא איש צדיק, ופשפש ולא מצא אז "ותלית אותו על עץ" ר"ל שיתלה אותו על ביטול תורה שנאמר בה "עץ חיים היא"[footnoteRef:1687] וכו' שאין כל בריה יכולה להנצל מעון זה, והוא מכוון למ"ש בגמרא יתלה בביטול תורה, וגם אמר אליהו ז"ל מעיד אני עלי שמים וארץ שכל הצרות הבאות על הרבים והיחיד בעון ביטול תורה שנאמר "בפשע יעקב כל זאת"[footnoteRef:1688] א"נ ע"פ מ"ש במדרש למד ולימד ושמר ועשה ולא החזיק בתלמיד חכם עליו נאמר ארור אשר לא יקים וכו' וכן בהיפך עליו נאמר ברוך אשר יקים וכו', והיא גופא קמ"ל דזימנין אנו רואים "כי יהיה באיש" שהוא איש צדיק למד ולימד ושמר ועשה והיה בו יסורין ומיתה שמת בקיצור שנים ח"ו "ותלית אותו על עץ" על שלא החזיק בעמלי תורה שלא קיים הא ד"עץ חיים היא למחזיקים בה" וכו' וכאמור, אי נמי רמז הכא למ"ש בש"ס[footnoteRef:1689] אין מיתה בלא חטא, ואין יסורין בלא עון, וכתבו התוס' דהמיתה שכבר נגזרה לכן אפילו איש בחטאו ימות, אבל היסורים שלא נגזרו לכן באים על המזיד והיינו אומרו כי יהיה באיש חטא אפי' שוגג לכך "והומת", וכ"ת למה יומת מה עשה כיון דשוגג היה, ותירץ "ותלית אותו על עץ" זה העץ שאכל ממנו אדם הראשון וכבר נגזרה לכן אפילו בחטא שוגג ימות וזש"ה "איש בחטאו יומת" ר"ל אפי' שוגג וכאמור. 	 [1686:  ברכות ה ע"א.]  [1687:  משלי ג, יח.]  [1688:  מיכה א, ה.]  [1689:  שבת נה ע"ב.] 


אַרְבָּעִים יַכֶּנּוּ לֹא יֹסִיף פֶּן יֹסִיף לְהַכֹּתוֹ עַל אֵלֶּה מַכָּה רַבָּה וְנִקְלָה אָחִיךָ לְעֵינֶיךָ (דברים כה, 
 ג).	
"מ' יכנו לא יוסיף פן יוסיף להכותו על אלה" וכו' הנה רז"ל אמרו דאתו רבנן ובצרו חדא 
 ונראה דמשמע להו דמילת אלה עם האותיות היא ט"ל[footnoteRef:1690] ומשום הכי דייק ואמר "אלה" וגם היא כנגד ג' והוא רחום וכו'[footnoteRef:1691] שעולים ט"ל וט"ל לא מיעצר[footnoteRef:1692].	 [1690:  אלה(6)+3(אותיות אלה)=39=טל.]  [1691:  ג' פעמים יג מידות עולה טל.]  [1692:  תענית ג ע"ב.] 


וְלֹא אָבָה יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ לִשְׁמֹעַ אֶל בִּלְעָם וַיַּהֲפֹךְ יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ לְּךָ אֶת הַקְּלָלָה לִבְרָכָה כִּי אֲהֵבְךָ 
 יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ (דברים כג, ו).	
"ולא אבה ה' אלוהיך"  וכו' "ויהפוך ה' אלוהיך לך את הקללה לברכה כי אהבך ה' אלהיך" 
 ע"כ, וי"ל מה צריך לסיים "כי אהבך" הא וודאי כיוון שהפך את הקללה לברכה "וה' אהבו" דאין לך אהבה יותר מזו, אך נראה ע"פ מ"ש ז"ל דהצדיקים מהפכין מדת הדין לרחמים, והיינו אומר "כי אהבך" ע"י צדקותם, לכן ה' אלוהיך שהב' שמות 'הויה' 'ואלהים' נעשים כסוג א' לרחמים וגדולה אהבה שמכלכלת את השורה, ולהכי נקט הב' לרמוז להאמור.	


מוֹצָא שְׂפָתֶיךָ תִּשְׁמֹר וְעָשִׂיתָ כַּאֲשֶׁר נָדַרְתָּ לַיהֹוָה אֱלֹהֶיךָ נְדָבָה אֲשֶׁר דִּבַּרְתָּ בְּפִיךָ (דברים כג, 
 כד).	
"מוצא שפתיך תשמור ועשית כאשר נדרת לה' אלהיך נדבה כאשר[footnoteRef:1693] דברת בפיך" לכאורה 
 י"ל אמאי כפל הענין במילות שונות, ואפשר דקמ"ל ד"טוב אשר לא תדור"[footnoteRef:1694] אלא "מוצא שפתיך" בעת שרוצה לשמור המצות אז ועשית "נדבה אשר דברת בפיך" זו צדקה, ומזה אפשר לפרש מש"ה "רחש לבי דבר טוב אומר אני מעשי למלך"[footnoteRef:1695] וכו' וה"ק דכשחושב בלבו בקיום התורה והמעשים טובים תכף ומיד תהיה[footnoteRef:1696] המעשה ולא שידור קודם, א"נ קמ"ל דעשיית המצות תהיה לעשות נחת רוח ליוצרו למלכו של עולם ולא לשום פנייה מיראת העונש של ב' עולמות ובזה "יפיפית מבני אדם" שעושים מיראה ואהבת השכר על כן "ברכך אלהים" לעולם ר"ל שאין מדת הדין שולטת בו אלא נהפכת לרחמים ולברכה עליך, ובזה נבין ג"כ מש"ה "אוהבי ה' שנאו רע"[footnoteRef:1697] וכו' וי"ל דפשיטא שהם שונאים הרע כיון שהם אוהבי ה' ואין מזהירין לנזהר, אך אפשר דהכוונה היא שישנאו הסוג העובדים מיראת העונשים והרעות הבאים על מי שאינו עושה רצונו אלא תמיד תהיה עבודתם לעשות נחת רוח למקום וממילא רווחא "שומר נפשות חסידיו" מעונשי העולם הבא שהיא עונש הנפש, וגם בעה"ז "מיד רשעים יצילם" ולפי הפשט קאמר שישנאו יצר הרע שנאמר בו "רק רע כל היום"[footnoteRef:1698] והקב"ה מסייעם שומר נפשות חסידיו "מיד רשעים יצילם" זה יצה"ר וכת דיליה, ו"אור זרוע לצדיק זה"[footnoteRef:1699] אור תורה כמ"ש[footnoteRef:1700] אם פגע בך האי מנוול משכהו לבית המדרש ותורה מגנא ומצלא, ואמר "ולישרי לב שמחה" אלו המהרהרים בלבם תמיד בדברי תורה והרהור כדיבור דמי ולעולם הוי עוסק בתורה, וסיים "שמחו צדיקים בה' " וכו' כדי שלא יאמר כיון שה' עוזרם ומגינם מיצה"ר א"כ ינכה משכרם אלא נותן להם שכר שלם משום שהקב"ה שמח עמם וכו, ומזה ה"ל שמחה דאלהים חשבה לטובה שהם עשו הכל וכנודע, א"נ י"ל בקרא דידן "מוצא שפתיך" בכל ענין תשמור ותטעום הדברים קודם שיצאו מפיך כמש"ה "שומר פיו ולשונו"[footnoteRef:1701] וכו', ומ"ה אמר בתחילה לשון שמירה והדר ועשית ולא יהיה מסוג "כל רוחו יוציא כסיל"[footnoteRef:1702] דמהירות מביאה לידי חרטה.	 [1693:  צ"ל אשר.]  [1694:  קהלת ה, ד.]  [1695:  תהלים מה, ב.]  [1696:  כלומר תעשה המעשה.]  [1697:  תהלים צז, י.]  [1698:  בראשית ו, ה.]  [1699:  תהלים צז, יא.]  [1700:  קידושין ל ע"ב.]  [1701:  משלי כא, כג.]  [1702:  משלי כט, יא.] 


כִּי תָבֹא בְּכֶרֶם רֵעֶךָ וְאָכַלְתָּ עֲנָבִים כְּנַפְשְׁךָ שָׂבְעֶךָ וְאֶל כֶּלְיְךָ לֹא תִתֵּן (דברים כג, כה).	
[א] "כי תבוא בכרם רעך" וכו' אפשר לומר דה"ק כשיבוא האדם לעה"ז שהיא "כרם" ה' 
 צבאות שהוא "ריעך" וריע אביך וע"ד מ"ש "ברוך אתה בבואך"[footnoteRef:1703] לעה"ז ומש"ה נקט לשון "כי תבוא", ואמר "ואכלת ענבים כנפשך" ר"ל שתהיה אכילתו לקיום הנפש בלבד כמו "צדיק אוכל לשובע נפשו"[footnoteRef:1704] ולא יהיה בסוג למלאות בטנו כמו "בטן רשעים", "ואל כליך לא תתן" ר"ל שלא ירדוף לאסוף ממון ולמלאות כלים מכלים שונים במעות וכלים ומטלטלין דיצבור ולא ידע מי אוספם אלא לחם לאכול וכו', גם יש בכלל שישביע לנפשו במצות ומעשים טובים וע"ז נאמר "כי השביע נפש שוקקה ונפש רעבה מלא טוב"[footnoteRef:1705] ואין טוב אלא תורה ומצות, ואמר "ואל כליך" זה הגוף שהוא כלי לנשמה "לא תתן" שלא ירדוף להנות הקנקן זה הגוף, אלא על מה שיש בו זו הנשמה ויזהר ברפואת הנפש.	 [1703:  דברים כח, ו.]  [1704:  משלי יג, כה.]  [1705:  תהלים קז, ט.] 

[ב] רש"י בד"ה כנפשך, כמה שתרצה ע"כ, נ"ב אפשר דהכוונה הוא אפילו אם ירצה לאכול 
 מעידית הרשות בידו כמו דקיי"ל[footnoteRef:1706] אוכל הפועל כותבת אפילו בדינר ואין הבחירה ביד בעל הבית שיאמר לא יאכל אלא מן הזיבורית והבינונית אלא אפילו מעידית, והיינו כמו שתרצה דקאמר דאי ר"ל כמו שירצה ויוכל לאכול הרי זה בכלל אומר "שבעך" וכמו שפירש רש"י עלה, ולא אכילה גסה, אבל אם נאמר שהכוונה כמ"ש אתי שפיר.	 [1706:  ב"מ פרק ז משנה ה'.] 


[bookmark: _Hlk180516564]האם מותר להטיף דם מתינוק מהול בשבת ?	
במדרש תינוק שנולד כשהוא מהול מהו שיהא מותר למול כך שנו חכמים צריך להטיף 
 ממנו דם ברית מפני בריתו של אברהם אבינו שנאמר "המול ימול" וכו' ע"כ, עיין מ"ש בזה בספרי הקטן ויקרא יצחק, ואפשר לומר ג"כ דהבעיא היא בנולד בשבת דיש לספוקי דמה שהתירה תורה לחלל שבת היינו היכא שאינו מהול אבל כשהוא מהול מנ"ל שיהא מותר לחלל שבת עליו, ותירץ דלא מבעייא שאין איסור בדבר אלא חיובא נמי איכא ואייתי ממ"ש "המול" ר"ל אפילו שכבר מהול ימול ולא חילקה תורה בינו ובין מי שאינו מהול בכל ענין ועיין מ"ש בספרי הקטן ויקרא יצחק.	


[bookmark: שילה54]פרשת כי תבא	

וְהָיָה כִּי תָבוֹא אֶל הָאָרֶץ אֲשֶׁר יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ נֹתֵן לְךָ נַחֲלָה וִירִשְׁתָּהּ וְיָשַׁבְתָּ בָּהּ (דברים כו, א).	
"והיה כי תבוא אל הארץ" וכו' אפשר לרמוז דהכי קאמר דכשיהיו הימים כמניין "והיה" 
 עם האותיות ל'[footnoteRef:1707], וגם 'כ"י' ל' הרי ס'[footnoteRef:1708] וקאמר דכשיגיע לכלל שיעור זה אז "תבוא אל הארץ" שישוב לעפרו כמ"ש[footnoteRef:1709] "תבא בכלח אלי קבר" ופרש"י כמניין בכלח ואז צריך לחזור בתשובה שלימה. וגם רמז באומרים "אל הארץ" שיחשוב מאין בא, מן הארץ זו אשה שהיא קרקע עולם[footnoteRef:1710], שאשה מזרעת תחילה יולדת זכר[footnoteRef:1711] ועיקריה קאי טפה סרוחה. וגם "כי עפר הוא" שסופו לשוב לארץ למקום עפר רמה ותולעה ועוד בה "אשר ה' אלוהיך" וכו' ר"ל לפני מי אתה עתיד ליתן דין וכו', ואף גם זאת יש בכלל "אשר ה' אלוהיך" הא ד"שיוית ה' לנגדי תמיד"[footnoteRef:1712] והדברים מכוונים למ"ש[footnoteRef:1713] הסתכל בג' דברים ואי אתה בא לידי עבירה, וזה כלל גדול בתורה ובכל זה תזכה לשבר היצר הרע.	 [1707:  גימטריה של "והיה"= 26+ 4 אותיות של "והיה" שווה 30.]  [1708:  30+30=60.]  [1709:  איוב ה, כו.]  [1710:  ע"פ סנהדרין עד ע"ב.]  [1711:  רש"י בריש פרשת תזריע.]  [1712:  תהלים טז, ח.]  [1713:  אבות פ"ג מ"א.] 

ובעיקר הפסוק ד"כי תבא" וכו' פירוש המפרשים דהאי "ארץ" הוא ארץ החיים עולם הבא 
 שהוא נחלת עלמין, שיקח עמו "מראשית פרי האדמה" מצות ומעשים טובים מה שסוגל[footnoteRef:1714] בעולם הזה וכו' יעו"ע וי"ל לפי זה מאי מילת "ושמת בטנא" דקאמר ונראה משום שמילת 'נשמה' במספר קטן עולה טו"ב וכן מילת 'בטנא', ושם רמז שכל התורה והמעשים טובים הם תיקון לנשמה, וזהו המזון שלה ובהם "והלכת אל המקום אשר יבחר ה' אלוהיך" שהוא עולם הבא והוא מכוון לדברי המשנה, וז"ש שלמה המלך עליו השלום "חכם לב יקח מצות".	 [1714:  צ"ל שהסיג.] 


וּבָאתָ אֶל הַכֹּהֵן אֲשֶׁר יִהְיֶה בַּיָּמִים הָהֵם וְאָמַרְתָּ אֵלָיו הִגַּדְתִּי הַיּוֹם לַיהֹוָה אֱלֹהֶיךָ כִּי בָאתִי אֶל 
 הָאָרֶץ אֲשֶׁר נִשְׁבַּע יְהֹוָה לַאֲבֹתֵינוּ לָתֶת לָנוּ (דברים כו, ג).	
נחלת יעקב בד"ה אין לך אלא כהן שבימיך וכו' בסוף הלשון ומ"ש עוד הרא"ם ואל יקשה 
 עליך וכו' עד סוף הלשון ע"ש, נ"ב ולע"ד הדבר פשוט בכוונת הגאון דאין קושיה דקאמר לפרש בשני פירושים שהרי כמה מלית מתפרשות ב' פירושים או יותר, ולא קושיה היא אלא דעיקר קושיה הכי דהיאך נוכל לפרש פירוש זה קרוב לגבי עברות וכו', דבשלמא מה שפירש לגבי כהן שפיר דהכי משמעו בקורבה ממש וכו', אלא דגבי שופט כשנפרש אותו לעניין עבירה נמצא שאין הקרבה כאן כמשמעו והיאך נוכל לומר דבר זה מדעתינו ולשנות אותו ממשמעותו, ולזה תריץ יתיב שכבר מצינן בשלהי פרק אין עומדין כיוצא בזה גבי שלום שאמר לרחוק וכו' שהיה קרוב לדבר עבירה ונתרחק ממנו והכא ג"כ נוכל לפרש הכי, זהו כוונת הגאון, והתימה מהנחלת יעקב שלא הבין כן עד שעשה להגאון שהקשה קושיה ותירץ תירוץ שאינו מועיל כלל למה שהקשה, וזה רחוק הדבר לומר הכי על גברא רבה גאון ישראל, וכפי הנראה פשוט דכוונתו כמ"ש, גם ממ"ש בנושא הקושיה שאין הקרבה כאן כמשמעו משמע דכל קושיה הכי דא"ת כמו שהבין הנחלת יעקב למה לי למימר למילה זה והרי אף אם תרצה לומר דהא והא במשמע יעלה הקושיה דהיאך אפשר בב' פירושים, אלא לאו דכוונתו כמ"ש ודבריו ברור מללו.	

לֹא אָכַלְתִּי בְאֹנִי מִמֶּנּוּ וְלֹא בִעַרְתִּי מִמֶּנּוּ בְּטָמֵא וְלֹא נָתַתִּי מִמֶּנּוּ לְמֵת שָׁמַעְתִּי בְּקוֹל יְהֹוָה אֱלֹהָי 
 עָשִׂיתִי כְּכֹל אֲשֶׁר צִוִּיתָנִי (דברים כו, יד).	
"לא אכלתי באוני ממנו ולא נתתי ממנו למת" וכו' אפשר לומר דבו תרמוז הכי שלא עשה 
 המצות בעצבון וכמו שכפאו שד ובצער כמו האונן ומי שמתו מוטל לפניו, אלא מרצון נפשי ומתוך שמחה וניצול ממ"ש[footnoteRef:1715] "תחת אשר לא עבדת את ה' אלוהיך בשמחה" גם ניצול בזה מטענת "מי הקדמני"[footnoteRef:1716]. ומ"ש "ולא בערתי ממנו בטמא" אפשר דשם רמז שלא נתחבר עם אומות העולם עם הדומה לחמור[footnoteRef:1717] וטעם טמא יקרא וגם קרויים האדם כמניין מילה טמא[footnoteRef:1718] דבזה ניצול מסוג "ויתערבו בגוים וילמדו מעשיהם"[footnoteRef:1719] וגם "אוי לרשע אוי לשכנו" גם יש בכלל שזכה שלא ביער מממונו לאומות העולם לא מינה ולא מקצתיה, אלא זכה "הלא פרוס לרעב לחמך"[footnoteRef:1720] ומ"ש "ולא נתתי ממנו למת" היינו לרשעים שבחייהם קרוים מתים אבל קיימתי הא ד"שלח לחמך על פני המים"[footnoteRef:1721] עם עמילי תורה שוודאי הם צדיקים והגונים.	 [1715:  דברים כח, מז.]  [1716:  איוב מא, ג.]  [1717:  קדושין סח ע"א.]  [1718:  שווים 50.]  [1719:  תהלים קו, לה.]  [1720:  ישעיהו נח, ז.]  [1721:  קהלת יא, א.] 


אָרוּר מַכֵּה רֵעֵהוּ בַּסָּתֶר וְאָמַר כָּל הָעָם אָמֵן( דברים כז, כו)	
רש"י בד"ה מכה רעהו, בסתר על לשון הרע ע"כ, נ"ב ר"ל שאם אמר בגלוי ובפניו אינו 
 בסוג לשון הרע כמ"ש כל מילתא דמתאמרא באפי מרה לית בה משום לשון הרע, ומלבד זה אפשר לומר בעיקר הכתוב דקאי אהכאה ממש שאם יכהו בגילוי בפני עדים ינקמו ממנו הב"ד, אבל המכוין שיכהו בסתר באישון לילה ואפלה כדי שלא ימצאו עדים להעיד עליו להכי לוקי ההוא גברא בארור שבמקום שאין דין למטה יש דין למעלה.	

בָּרוּךְ אַתָּה בְּבֹאֶךָ וּבָרוּךְ אַתָּה בְּצֵאתֶךָ (דברים כח, ו).	
"ברוך אתה בבואך" יובן ע"פ מ"ש רש"י ז"ל בפרשת וילך[footnoteRef:1722] לא אוכל עוד, לצאת ולבוא 
 בדברי תורה וכו'[footnoteRef:1723] ע"ש, עוד אמרו[footnoteRef:1724] דכשצדיק הולך לעולם הבא אומרים לו אשרי מי שבא לכאן ותלמודו בידו, ומ"ה חכמי הגמרא היו חוזרין תלמודם סמוך למיתה כדי שיאמרו עליהם כן, ומשה רבינו עליו השלום שנסתתמו ממנו הזה לפי שעה משום שהגיעה מלכות יהושע, וכמו שסיים "יהושע הוא עובר לפניך", אבל וודאי כשהלך לעולם הבא היה מלא ברכת ה' בתורתו אמור משה רבינו...[footnoteRef:1725] מה קמ"ל הכא דבכול היו בה "ברוך אתה בבואך" שתזכה לכתר התורה בבואו בעולם הזה, גם "ברוך אתה בצאתך" מן העולם הזה והלך לפניך תורה אור ולא תשכח ממנו... דאשרי מי שבה לכאן וכו'. והדברים מכוונים למ"ש במדרש[footnoteRef:1726] ברוך אתה בבואך לעולם הזה וברוך אתה בצאתך מהעולם הזה וע"ד האמור, ואפשר דזש"ה "ברכת ה' היא תעשיר"[footnoteRef:1727]...שנאמר בה "כי היא חייך"[footnoteRef:1728] וגם "יקרה היא מפנינים"[footnoteRef:1729] שזוכה לפתוח לבו בת"ת שאין עושר כיוצא בה, ולא יוסיף עצב ממה שלא תשכח ממנו כשילך לעולם הבא, אלא קאי באשרי מי שבא לכאן וכו', גם יש בכלל למ"ש[footnoteRef:1730] המקיים את התורה מעוני סופו יקיימה מעושר, והיינו אומרים "ולא יוסיף עצב עמה"[footnoteRef:1731] כמה שהיה בתחילה במדרגת העניים, אלא יזכה בלא עצבון תאכלנה וזוכה בה לב' עולמות, ובמה דאנן קיימין נאמר דזש"ה לעיל בפרשת שופטים "צדק צדק תרדוף"[footnoteRef:1732] וכו' משום דרז"ל במ' דרשו בו אעמילי תורה, וכמ"ש בספרי הקטן ויקרא יצחק שם, ולפי דרכנו אתי שפיר דנקט ב'[footnoteRef:1733] צדקות א' לימוד דהעולם הזה וב' שיזכה להיות תלמודו בידו גם בעולם הבא, אתייא רדיפה רדיפה וסיים בה "למען תחיה" בעולם הזה כי היא חייך וגם "וירשה את הארץ" זו ארץ החיים עולם הבא ובשתיים ועלתה לו בת"ת, ומשום הכי אומרים[footnoteRef:1734] ת"ח אין להם מנוחה לא בעולם הזה ולא בעולם הבא שנאמר[footnoteRef:1735] "וילכו מחיל אל חיל" וסיים "יראה אל אלוהי"ם בציון" ר"ל "בציון" המעשים הטובים שיעשה בעולם הזה בהם יזכה לראות פני ה', וכמ"ש בפסוק[footnoteRef:1736] "ומציון יסעדך", א"נ י"ל בפסוק "ברכת ה' היא תעשיר"[footnoteRef:1737] כו', דהכי קאמר כשהשי"ת נותן ומברך לאדם היא ברכה דקשר של קיימא ויתד התקועה, ולא כמו מלך בשר ודם שאף שנתן לעבדו מתנה מרובה ולא יוכל לשומרו מן הגנבים ושאר הפסדות, אבל השי"ת ברכתו קיימת ולא יוסיף עצב עמה מן הגנבים שה' שומרך "כי תעבור במים אתך אני"[footnoteRef:1738] וכו', ועיין בספרי הקטן ויקרא יצחק בפרשת צו שפירשתי בו כמה פירושים. ודבר שהיה בכלל שמי שעושה המצות בשמחה בלי עצבון הנה שכרו אתו בעושר ושפע רב וכו', ומזה נאמר דרמז הכתוב באומרים "עבדו את ה' בשמחה"[footnoteRef:1739] וכו' וסיים בה "כי טוב ה' לעולם חסדו" ור"ל דמאן דעבד הכי לעבוד בשמחה "הנה שכרו אתו"[footnoteRef:1740] בחסד גדול ומטיב ה' לו טובה מרובה, ומלבד זה י"ל דה"ק דאם אתה עובד השי"ת בשמחה תזכה כשתבוא לפניו ביום הדין יהיה ברננה[footnoteRef:1741] ולא תיעול בכיסופא לפניו, דבמדה שאדם מודד בה מודדים לו[footnoteRef:1742], וגם י"ל דהכי קאמר דהאי שמחה קא קרא תהיה באופן זה כשתלך לעבוד אותו יהיה ברננה, וע"ד "שש אנכי על אמרתך כמונה שלל רב"[footnoteRef:1743], ולא כמי שכפאו שד, ובזה אפשר ליישב רומייא דקראי שהקשה בזוהר[footnoteRef:1744] דבמדרש אגדה אמרו "עבדו את ה' ביראה" ולפי האמור אתי שפיר דלעולם עיקר שעת עבודת הבורא צריך ביראה וברעדה כעומד לפני מלך בשר ודם, אבל מ"ש "בשמחה" היינו כשיבוא לילך לבית ה' יהיה שמיח כהולך ורץ ליקח מציאה שמא יקדמנו אמר ברחמים.	 [1722:  דברים לא, ב.]  [1723:  מלמד שנסתמו ממנו מסורות ומעינות החכמה.]  [1724:  ב"ב י ע"ב.]  [1725:  בכל האות הזאת הדפוס מטושטש ודהוי מאוד.]  [1726:  מדרש רבה פרשה ז אות ה.]  [1727:  משלי י, כב.]  [1728:  דברים ל, כ.]  [1729:  משלי ג, טו.]  [1730:  אבות פ"ד מ"ט.]  [1731:  משלי י, כב.]  [1732:  דברים טז, כ.]  [1733:  "צדק צדק" תרדוף.]  [1734:  ברכות סד ע"א.]  [1735:  תהלים פד, ח.]  [1736:  תהלים כ, ג.]  [1737:  משלי כב, ה.]  [1738:  ישעיהו מג, ב.]  [1739:  תהלים ק, ב.]  [1740:  ישיעהו סב, יא.]  [1741:  "עבדו את ה' בשמחה, באו לפניו ברננה".]  [1742:  סוטה פרק א מ"ז.]  [1743:  תהלים קיט, קסב.]  [1744:  אַחֲרֵי מוֹת שְׁנֵי בְּנֵי אַהֲרֹן. רַבִּי יִצְחָק פָּתַח, (תהלים ב) עִבְדוּ אֶת ה' בְּיִרְאָה וְגִילוּ בִּרְעָדָה. וְכָתוּב (שם ק) עִבְדוּ אֶת ה' בְּשִׂמְחָה בֹּאוּ לְפָנָיו בִּרְנָנָה. הַפְּסוּקִים הַלָּלוּ קָשִׁים זֶה עַל זֶה. אֶלָּא כָּךְ שָׁנִינוּ, עִבְדוּ אֶת ה' בְּיִרְאָה - שֶׁכָּל עֲבוֹדָה שֶׁרוֹצֶה בֶּן אָדָם לַעֲבֹד לִפְנֵי רִבּוֹנוֹ, בָּרִאשׁוֹנָה צָרִיךְ יִרְאָה, לִפְחֹד מִמֶּנּוּ. וּמִשּׁוּם הַפַּחַד שֶׁל אֲדוֹנוֹ יִמָּצֵא אַחַר כָּךְ שֶׁיַּעֲשֶׂה בְשִׂמְחָה אֶת מִצְווֹת הַתּוֹרָה, וְעַל כֵּן כָּתוּב, (דברים י) מָה ה' אֱלֹהֶיךְ שּאֵל מֵעִמָּךְ כִּי אִם לְיִרְאָה (זוהר מפורש ויקרא אחרי מות דף נו ע"ב). ] 

ומ"ש "דעו כי ה' הוא אלוהי"ם"[footnoteRef:1745] וכו' נראה ע"פ מ"ש הרשב"א טעם לטענת האונס משום 
 "ויתן להם ארצות גוים"[footnoteRef:1746] וכו' והיינו אומרים "דעו כי ה' הוא אלוהים" "ואין עוד מלבדו"[footnoteRef:1747] כתיב ואל תמושו משום טענת האונס שהרי "בואו שעריו בתודה" וכו' ולא נתן לכם ארץ ישראל ובית המקדש אלא ע"מ להודות לו "וברכו שמו" וכל זה שאתם עושים רצונו של מקום יושבים בארץ וב"ה קיים "ובואו שעריו" וכו', ובלא הכי לא, לכן את שיש בה ידיעה בתחילה דעו את אלוהי אביכם ואותו תעבוד.	 [1745:  תהלים ק, ג.]  [1746:  תהלים קה, מד.]  [1747:  דברים ד, לה.] 

וע"פ האמור לעיל דהעושה בשמחה שכרו בשופע גדול פירשו המפרשים מש"ה "הזורעים 
 בדמעה"[footnoteRef:1748] וכו' "הלך ילך ובכה" וכו' "בא יבוא ברנה" וכו' ועדיין י"ל אמאי נקט הענין כפול "הלך ילך" "בא יבא", אבל אפשר דכי תרמוז ג"כ למ"ש לעיל דהעושה בשמחה הקב"ה יקבלנו בשמחה וההפך ההפך, ומ"ש ומ"ה אמרו לשון כפול לומר שגם בהליכתו וביאתו לעולם הבא נוהגין בו כן כמדה שהוא מודד, ותן לו כמדתו, ועוד אפשר לומר ע"פ מ"ש דשערי דמעה לא ננעלו ולהכי קמ"ל דכשעת הזריעה בארץ ומצפה בזה לישועת ה' אם יהיה בדמעה אז מובטח לו שיקצור ברנה, ולא הוי ליה הפסד, וסייים בה עוד "הלך ילך ובכה" לפי שכך הוא דרך הזורע שכמה זימנין עושה הקפות בזריעה וקאמר שאם בכל פעם הוי ליה שערי דמעה מובטח לו בשעת הקצירה ג"כ שהוה ליה רוב תבואות, ויהיה בקול רנה ושמחה ישבח להשי"ת על זה.	 [1748:  תהלים קכו, ה.] 


וְהָיִיתָ מְמַשֵּׁשׁ בַּצָּהֳרַיִם כַּאֲשֶׁר יְמַשֵּׁשׁ הָעִוֵּר בָּאֲפֵלָה וְלֹא תַצְלִיחַ אֶת דְּרָכֶיךָ וְהָיִיתָ אַךְ עָשׁוּק 
 וְגָזוּל כָּל הַיָּמִים וְאֵין מוֹשִׁיעַ (דברים כח, כט).	
"והיית ממשש בצהרים כאשר ימשש העור באפלה" וכו' ר"ל אם היה במקום אור אם 
 ימצאון שם בני אדם שם מורים לו מקום, אבל אם יהיה באפלה אפילו אם היו בני אדם שם אין קול ואין עונה.	

בָּנֶיךָ וּבְנֹתֶיךָ נְתֻנִים לְעַם אַחֵר וְעֵינֶיךָ רֹאוֹת וְכָלוֹת אֲלֵיהֶם כָּל הַיּוֹם וְאֵין לְאֵל יָדֶךָ (דברים כח, 
 לב).	
"בניך ובנותיך נתונים לעם אחר" וכו', יובן ע"פ מאי דהוה עובדא שלקח אחד אשה שניה 
 והיתה קשה ומחמת שהיתה מתקוטטת עם בני הבעל ועושה עמהם משפטי נקמות, יצא א' מהם והמיר דתו. וכבר ידעת מ"ש ז"ל על האי קרא זו אשת אב. וע"פ האמור היא גופה רמז דדבר שהיה בכלל דאפשר ע"י אשת אב דין גרמא שיהיו בניו נתונים לעם אחר להמיר דתם, ועיניו רואות ואין לאל ידו להחזירם, מענין קושי השעבוד והגלות רחמנא ישזבינן.	

וּשְׁמַרְתֶּם אֶת דִּבְרֵי הַבְּרִית הַזֹּאת וַעֲשִׂיתֶם אֹתָם לְמַעַן תַּשְׂכִּילוּ אֵת כָּל אֲשֶׁר תַּעֲשׂוּן (דברים 
 כט, ח).	
"ושמרתם את דברי הברית הזאת ועשיתם אותם למען תשכילו את כל אשר תעשון"  ע"כ, 
 י"ל כיון שאמרו "ושמרתם" יש בכלל ג"כ "ועשיתם אותם", ולפי הפשט "ושמרתם" הם הלאוין דבכל מקום שאמרו השמר אינו אלא לא תעשה[footnoteRef:1749], "ועשיתם אותם" זה מצות עשה, אבל מלבד זה י"ל במה שי"ל עוד מאי "למען תשכילו" דקאמר ומה נתינת טעם למ"ש קודם. יובן עם מ"ש ז"ל דקודם ילמוד דברי תורה והדר יעסוק במעשים וטובים דבלאו הכי אין בור ירא חטא[footnoteRef:1750]. והיא גופה קמ"ל הכא דבתחילה ישמור ללמוד "את דברי הברית הזאת" זה דברי תורה שנאמר בה "אם לא בריתי"[footnoteRef:1751] והדר "ועשיתם אותם" למצותיה של תורה ואם אתם עושים כן "תשכילו את אשר תעשון" שתעשו המצות כתקנן ועל בוריין, ובלא הכי אין עם הארץ חסיד, וסמך לזה "אתם נצבים היום כולכם לפני ה' אלוהיכם"[footnoteRef:1752] לומר דאם אתם עושים כן ללמוד תורה ולקיימה, אז מובטח לכם שתזכו להיות "ניצבים לפני ה' " בעולם הבא "לחזות בנועם ה' ולבקר בהיכלו"[footnoteRef:1753].	 [1749:  עירובין צו ע"א.]  [1750:  אבות פ"ב מ"ה.]  [1751:  ירמיהו לג, כה.]  [1752:  דברים כט, ט.]  [1753:  תהלים כז, ד.] 


[bookmark: שילה55]פרשת נצבים	

אַתֶּם נִצָּבִים הַיּוֹם כֻּלְּכֶם לִפְנֵי יְהֹוָה אֱלֹהֵיכֶם רָאשֵׁיכֶם שִׁבְטֵיכֶם זִקְנֵיכֶם וְשֹׁטְרֵיכֶם כֹּל אִישׁ 
 יִשְׂרָאֵל (דברים כט, ט).	
[א] רש"י בד"ה אתם נצבים, מלמד שכנסם וכו'[footnoteRef:1754] ע"כ, נ"ב כתב הרא"ם פירוש וכו' ע"ש, 
 ולע"ד קצת קשה דלפי דברי הגאון הוה ליה לרש"י להמשיך לשון אמירה[footnoteRef:1755] כל איש ישראל ולימא מלמד שכנסם וכו' דהא מזה עיקר הדיוק ולמה קאמר זה במילה אתם נצבים. ותו דלפי ד"ק יעלה הקושיה מ"ש איהו גופיה אח"כ דמנא לו לרש"י שכנסם דילמא על מצבם שהיו חונים וכו', ויש מי שרצה לתרץ לקושיה זו דרש"י ממילה "היום" קא דייק שאין ת"ל "היום" דאטו היום נצבים ישראל דווקא ולא בשאר ימים, אלא לומר שהיום כנסן משה כולם וכו', ולכאורה דיוק נכון הוא בעיני אלא דאכתי קשה דהוי ליה למשוך הלשון אמילה היום, גם דמילה היום צריכה שבאה ללמד כמ"ש הגאון אח"כ שהיום הוא יום מותו, ומ"ש הגאון שמא י"ל דממילא היום הוא דקא מפיק לה וכו' שנראה שהוא דוחק אפשר משום שלא פירש לה אמילה "היום".	 [1754:  מלמד שכינסם משה לפני הקב״ה ביום מותו להכניסם בברית (רש"י).]  [1755:  שדיבור המתחיל של רש"י יכלול את המילים "כל ישראל" ולא רק "אתם נצבים".] 

אך מה שנראה ע"ד לומר בכוונת רש"י הוא דקא מדייק לה מכוליה קרא שנראה שהכל מיותר, 
 ומה בא ללמדנו דהרי כמה פעמים שהוא מדבר עמהם ולא אמר להם כן "אתם נצבים" וכו', ולכן קא דייק מיניה מלמד שכנסם וכו'. וע"ש דברי רש"י נדקט לה ארישא דקרא דמורה למ"ש.	
גם נתיישבה בזה קושיית הרא"ם שכתב דמ"ש שזה הכינוס היה ביום מותו, לא ידעתי מהיכן 
 למד זה וכו', דאם לא היה ביום מותו א"כ כל שעתא ושעתא לימא להו כן להכניסם בברית ומה נשתנית ביאה זו ולמה המתין עד האידנא, אלא מוכיח שאותו היום הוא יום מותו והגיע יום שיפרד מישראל ומשום הכי הוצרך להביאם כולם, וזו ביאה אחרונה וזהו הכריחו של רש"י וכאמור. ועיין מ"ש הנחלת יעקב[footnoteRef:1756] ואינו מוכרח לע"ד.	 [1756:  ולי נראה שזה הולך בשיטה דלעיל (פסוק ג), שכתב שזה היה מעשה ביום שכתב את התורה ומסרה לבני לוי, וזה היה ביום מותו כשגמר את כולה (להלן לא,כד) (נחלת יעקב).] 

[ב] "אתם ניצבים היום כולכם לפני ה' אלוהיכם" וכו' אפשר דרמז באומרים "אתם" שהוא 
 אותיות 'אמת' לומר דקושטא קאי שאפשר שזה היום עצמו תהיו נצבים בו בדין לפני ה' "וכרגע שאול יחתו"  וגם לא יאמרו שזה לזקן אלא "ראשיכם זקניכם" וכו' שזה דרך לגדולים ועשירים ועניים הקטני עם הגדולים וכפשוטי...  משני דהיכי והיינו אומר "כל איש ישראל" טפכם נשיכם דכולם כאחד מזומנים... תמות, לכן ישוב היום ושעה זו שמא ימות בשעתו כמ"ש... בה תשובה ואפשר דהיינו דרמז ג"כ במה שסיים "כי את ישנו פה עמנו עומד היום לפני ה' אלהינו" דמה שאתם רואי לזה הבן אדם החי שעומד עמנו בעולם הזה, אפשר דבזה היום עצמו הבן אדם מיד יעמיד בדין לפני ה' אלהינו, מי לא יירא מיום הדין הנורא, גם אפשר דהיום תרמוז על יום ראש השנה שהוא מעמד הדין כמ"ש בזוהר הקדוש  דהיום הוא על ראש השנה כמ"ש  "ויהי היום ויבואו בני האלהים להתיצב על ה' " וקאמר בזה היום כל הבריות בו יפקדו אי זה לחיים אי זה למות, "טפכם נשיכם" ויחוס על עצמו ואשתו ובניו ואמר "כל איש ישראל" לומר שיש שלשה ספרים נפתחים בראש השנה: א' צדיקים גמורים וא' רשעים גמורים וא' בינוניים, והיינו דרמז ב"איש" זה איש צדיק, "ישראל" היינו בינוניים, "כל" צרכו רש  נמי, לכן שובו וחיו בית ישראל ואלוהינו מרחם, גם רמז באלה קראי למ"ש  בש"ס אדם נידון בכל יום שנאמר "לבקרים תפקדינו", והיא גופה קמ"ל שלא יאמר האדם דביום ראש השנה בלבד הוא נידון ויש לו שהות לפשפש במעשיו הלא בכל יום ויום אתם נצבים בדין לפני השי"ת וגם מ"ש "את אשר ישנו פה עומד היום לפני ה' אלוהינו" פירוש הכי.	

לְעָבְרְךָ בִּבְרִית יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ וּבְאָלָתוֹ אֲשֶׁר יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ כֹּרֵת עִמְּךָ הַיּוֹם (דברים כט, יא).	
רש"י בד"ה לעברך, להיות עובר בברית וכו' ע"כ, נ"ב עיין להרא"ם ז"ל מ"ש כוונתו[footnoteRef:1757], 
 ולע"ד י"ל בדרך פשוטה דה"ק לעברך אתה בעצמך וקאי אבן אדם ולא להעבירך ע"י אחר וקא על ה' אלהיכם הנזכר בתחילה דאם כן הוה ליה למימר לעברך בבריתו וכו' ומה צורך חזור ה' אלהיכם דהא עליה קאי[footnoteRef:1758], וגם אין נופל הלשון הכי ומהאי הכריח כתב רש"י דלא יתכן האי פירוש[footnoteRef:1759], אלא חילק הכ"ף[footnoteRef:1760] במקום אתם[footnoteRef:1761], כמו דהתם תירץ המ"ם במקום אותם[footnoteRef:1762].	 [1757:  פירוש המצב הזה הוא כדי להיותך עובר בברית כי דרך הברית לעבור ביו בתריו, לא להעביר אותך בברית.]  [1758:  כלומר אנחנו והקב"ה כביכול עוברים יחד בברית.]  [1759:  ולא יתכן לפרשו כמו להעבירך (רש"י).]  [1760:  של לעברך.]  [1761:  אתם עוברים בברית.]  [1762:  "לעשותכם אותם" (דברים ד, יד).] 


כִּי אַתֶּם יְדַעְתֶּם אֵת אֲשֶׁר יָשַׁבְנוּ בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם וְאֵת אֲשֶׁר עָבַרְנוּ בְּקֶרֶב הַגּוֹיִם אֲשֶׁר עֲבַרְתֶּם 
 (דברים כט, טו).	
"כי אתם ידעתם את אשר ישבנו בארץ מצרים" וכו' כתב התוספות בספר דעת זקנים דמכאן 
 נראה שלא נגזרה גזירה על פחות מבן כ' שנה, והקשה הא' המיוחד מרבני ליוורנו דין הוא הדר הרב המו' כמהר"ר מרדכי נסים נר"ו דהלא מפורש בפרשת שלח לך ומה צריך ללמדו מכאן, ותירצתי לו דכוונתם בזה דמכאן למדנו שנתקיימה אותה ההבטחה שהבטיח לפחות מבן כ' ולא תאמר שמא גרם החטא ולא נתקיימה משום דכך היא המידה דבטובה אפילו על תנאי אינו חוזר והיא גופה קמ"ל זהו שצ"ל בדוחק ושבקיה לתנא דאיהו דחיק ומוקי אנפשיה.	
פֶּן יֵשׁ בָּכֶם אִישׁ אוֹ אִשָּׁה אוֹ מִשְׁפָּחָה אוֹ שֵׁבֶט אֲשֶׁר לְבָבוֹ פֹנֶה הַיּוֹם מֵעִם יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ לָלֶכֶת 
 לַעֲבֹד אֶת אֱלֹהֵי הַגּוֹיִם הָהֵם פֶּן יֵשׁ בָּכֶם שֹׁרֶשׁ פֹּרֶה רֹאשׁ וְלַעֲנָה (דברים כט, יז).	
"פן יש בכם" וכו' "אשא לבבו פנה היום" וכו' אפשר דהאי גברא טעותו היא במה שיחשוב 
 בלבו...  דמחשבה רעה אין מצרפה למעשה "ואון אם ראיתי בלבי לא ישמע ה' "  והיינו אומר "אשר לבבו פונה" וסיים "כי בשרירות ליבי אלך" אבל קושטא קאי דלא יאבה ה' סלוח לו, דיש חילוק בין מחשבת דע"ז לשאר העבירות וכמ"ש בש"ס.	

וְשָׁב יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ אֶת שְׁבוּתְךָ וְרִחֲמֶךָ וְשָׁב וְקִבֶּצְךָ מִכָּל הָעַמִּים אֲשֶׁר הֱפִיצְךָ יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ שָׁמָּה 
 (דברים ל, ג).	
"ושב ה' אלוהיך את שבותך" וכו' "ושב וקבצך" ע"כ, וי"ל בני ב' "ושב" למה, ויובן ע"פ 
 מ"ש בזוהר הקדוש פרשת האזינו בדף רצ"ז ע"ב[footnoteRef:1763] דבזמנא דשקיד קב"ה למטרוניתא הוא פקיד בהדה ובגינה פקיד לבנוי וכו' וכד קב"ה יהדר לישראל מן גלותא, מה כתיב "ושב ה' אלוהיך את שבותך ורחמך" דא מטרוניתא ע"כ, וע"פ ד"ק נראה וודאי דמה שסיים "ושב וקבצך" וכו' היינו על כל כללות בני ישראל, ולא הוצרך לסיים דממילא מונן ובהכי אתי שפיר הני ב' "ושב", א' קאי למטרונתא וא' על ישראל עמו.	 [1763:  וּבִזְמַן שֶׁיִּפְקֹד הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לַמַּלְכָּה, פּוֹקֵד אוֹתָהּ בַּתְּחִלָּה, וּבִגְלָלָהּ פּוֹקֵד אֶת בָּנָיו. זֶהוּ שֶׁכָּתוּב (שמות ו) וְגַם אֲנִי שָׁמַעְתִּי אֶת נַאֲקַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְגוֹ'. מִי גוֹרֵם שֶׁאֲנִי שׁוֹמֵעַ צָרָתָם? כִּבְיָכוֹל הַמַּלְכָּה. שֶׁאֲנִי זוֹכֵר אוֹתָהּ. זֶהוּ שֶׁכָּתוּב (שם) וָאֶזְכֹּר אֶת בְּרִיתִי. וְכָתוּב (שם ב) וַיִּזְכֹּר הָאֱלֹהִים אֶת בְּרִיתוֹ. וְכַאֲשֶׁר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא יַחֲזִיר אֶת יִשְׂרָאֵל מִן הַגָּלוּת, מַה כָּתוּב? (דברים ל) וְשָׁב ה' אֱלֹהֶיךְ אֶת שְׁבוּתְךְ וְרִחֲמֶךְ. זוֹ הַמַּלְכָּה. וְעוֹד כָּתוּב, (תהלים פה) רָצִיתָ ה' אַרְצֶךְ שַׁבְתָּ שְׁבוּת יַעֲקֹב (זוהר מתורגם).] 


לֹא בַשָּׁמַיִם הִוא לֵאמֹר מִי יַעֲלֶה לָּנוּ הַשָּׁמַיְמָה וְיִקָּחֶהָ לָּנוּ וְיַשְׁמִעֵנוּ אֹתָהּ וְנַעֲשֶׂנָּה (דברים ל, 
 יב).	
[א] רש"י בד"ה לא בשמים היא וכו'[footnoteRef:1764] ע"כ, נ"ב עיין מ"ש הגאון הרא"ם על זה[footnoteRef:1765], ולע"ד 
 י"ל דהן קדם מ"ש ואין הדבר כן שהרי אחרי זה סיים כי קרוב אליך וכו', אין מזה הכריח כל כך דאיכא למימר רבותא קאמר לא מיבעיא דאין צריך למיטרח ולמצוא אנשים להביאה ע"י אחרים, אלא אך אתה לא רחוקה היא ואין צריך לטרוח כדי להביאה כי קרוב אליך הדבר מאוד, וקאמר מן הקצה אל הקצה דאם היתה בשמים או מעבר הים ל"מ דאתה אינך יכול להביאה אלא ע"י אחרים הדבר קהה, אבל השתא הכא מלבד שאחרים וודאי יביאו אותה לך, גם אתה תוכל למוצאה בנקל והיינו רבותא דנקט.	 [1764:  שאלו היתה בשמים היית צריך לעלות אחריה וללמדה (רש"י).]  [1765:  שאילו היתה בשמים הייתי צריך לעלות אחריה ללמדה, פירוש אעפ"י שמהמקרא הזה משמע שאלו היתה בשמים לא היה שום אדם יכול להביאה לכם ללמדה עכ"ל, שאין הכוונה בו אלא שאילו היתה בשמים היית צריך לעלות שם ללמדה, והיינו דמסיים בה כי קרוב אליך הדבר מאד בפיך ובלבבך לעשותו. שפירוש המקרא הוא שאילו היתה בשמים לא היה נמצא שום איש לעלות שם להביאה לכם צ"ל שעכשיו שאינה בשמים תוכלו למצוא אנשים להביא לכם, ואין הדבר כן שהרי אחר זה סיים כי קרוב אליך הדבר מאוד בפיך ובלבבך לעשותו, ואינו אומר ונמצאו אנשים להביאה לכם וכו'.] 

ומ"ש ומזה הטעם עצמו וכו' זה דוחק דוודאי מי שיש בידו כח ועילוי לעלות השמים, יש 
 לו כח גם כן לעבור אל עבר הים, ומי שאין לו כח לעבור בעבר הים אין לו כח ועילוי לעלות השמים. גם מ"ש והא דכתיב "ויקחה לנו" וכו' עד סוף הלשון, קצת קשה דאם נמצא איש לעלות לשמים מסתמא יוכל ג"כ ללמדה, וגם לכאורה אינם מובנים דברי קודשו בזה. ולכן הנלע"ד בכוונת רש"י דלא קא דצריך לעלות אחריה ללמדה, אלא קאמר דהיית צריך אבל אינך יכול, וההיא דקאמר היית צריך לאו דווקא הוא אלא או אתה או אחר ע"י שליח ועלה קא מסיים קרא "מי יעלה לנו" וכו' כיון דאין שום אדם יכול לעלות לשם. ומ"ש ללמדה אין הכוונה ללמדה שם אלא לעלות אחריה ולהביאה לנו כדי ללמדה הכא, וגם אף אם נפרש ללומדה שם אתי שפיר כיון דסיים וישמיענו אותה ונעשנה, מוכרח שלמדה מקודם בשמים ויורד ומלמדנו וכמו ההוא שהיה הדבר בפרע"ה, וראיתי לנחלת יעקב שכתב הרא"ם  האריך בכאן וכו' ע"ש, ודבריו באו סתומים דאטו הרא"ם לא ראה זה הכתוב אלא דמחמת הברית רצה לפרש כן וגם לא עליו תלונתו כי אם על רש"י שפירש כן, וכל עצמו של הרא"ם בא לתקן דברי רש"י ואם הוא הבין בדברי רש"י עניין אחר הוה ליה לפרש.	
[bookmark: _Hlk180517161][ב] "לא בשמים היא" וכו' "ולא מעבר לים היא" וכו' הנה רז"ל אמרו לא תימצא במי 
 שמגביה עצמו כגבוה שמים וגם לא מי שעוסק בספינות הים וכו', וע"פ דרכם דרך הקודש נאמר דזהו שסיים "כי קרוב אליך הדבר מאד" ר"ל שיתנהג בענוה כמו אבותינו הקדושים משה אברהם אהרן דוד הרמוזים במילה "מאד", "בפיך" שיהיה מעביר על המדה ומוחל על עלבונו ויהיה לשון רכה עם כולי עלמא, "ובלבבך" דלא נקיט בליביה אלא ימחול מלב ומנפש ואין לך מדה טובה וקרובה יותר מזה, וגם רמז במילת "מאד" לומר דמאד מאד הוי שפל רוח[footnoteRef:1766], וגם רמז ב"קרוב אליך" שאחז מעשה אבותיו שהם קרובים אליו, וגם רמז באומרו "מאד" זה הממון כמ"ש "בכל מאודך"[footnoteRef:1767] וזה מועיל לו "פדעהו מרדת שחת מצאתי כופר"[footnoteRef:1768] ונתן כופר נפשו, וגם "בפיך" זו צדקה שמצוה זו שקולה כנגד כל המצות שבתורה כמ"ש והעמדנו עלינו מצות והיא מגנא ומצלא מכל מין המקטרגים עליו וכנודע, ומ"ש "בפיך" זו צדקה לומר שאם אי אפשר לו ליתן משלו ידבר בפיו עם אחרים, וכ"ש אם עושה ומעשה שעל זה נאמר גדול המעשה[footnoteRef:1769] וכו', וסיים "ובלבבך" לומר שאם חשב בלבו לעשות מצוה ונאנס ולא עשה מעלה עליו הכתוב כאלו עשאה, ומשום הכי אמר "קרוב אליך", ואמר "אליך" ר"ל דזה דווקא בישראל ולא באומות העולם וכנודע, וגם אפשר דרמז במילת "קרוב" דמנינה ח"ש וב' אותיות ד"כי" קרוב הרי י"ש לומר דבזה קונין י"ש עולמות ועליהם נאמר "להנחיל אוהבי יש ואוצרותיהם אמלא"[footnoteRef:1770].	 [1766:  אבות ד, ד.]  [1767:  דברים ו, ה.]  [1768:  איוב לג, כד.]  [1769:  ב"ב ט ע"א.]  [1770:  משלי ח, כא.] 


[bookmark: שילה56][bookmark: שילה57]פרשת וילך	

וְעַתָּה כִּתְבוּ לָכֶם אֶת הַשִּׁירָה הַזֹּאת וְלַמְּדָהּ אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל שִׂימָהּ בְּפִיהֶם לְמַעַן תִּהְיֶה לִּי 
 הַשִּׁירָה הַזֹּאת לְעֵד בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל (דברים לא, יט).	
רש"י בד"ה את השירה הזאת, האזינו השמים עד וכפר אדמתו עמו ע"כ, נ"ב לכאורה קשה 
 לן  ממ"ש בפרק ד דנדרים בדף לח ע"ב[footnoteRef:1771] אמר רבי יוסי בר' חנינא לא ניתנה תורה אלא למשה ולזרעו שנאמר "כתב לך" ונהג בה טובת עין ונתנה לישראל, ועליו הכתוב אומר "טוב עין הוא יבורך", ופריך "ועתה כתבו לכם את השירה הזאת" ותירץ השירה לחודה, והדר פריך מ"למען תהיה לי השירה הזאת לעד בבני ישראל", ואם לא ניתן להם תורה אלא זאת השירה לבד על מה תעיד, ומסיק אלא פיפולא בעלמא להבין דבר מתוך דבר הוא דניתן למשה רבינו עליו השלום ונתנו במתנה לכל ישראל ע"ש, אם כן אפוא הא קמן דמסיק בש"ס דפירש האי קרא ד"ועתה כתבו לכם את השירה הזאת" היינו ספר תורה שיש בו שירה, וגם בפרק ב' דסנהדרין[footnoteRef:1772] אמר אע"פ שהניחו לו אבותיו ספר תורה מצוה לכתוב משלו שנאמר "ועתה כתבו לכם" וכו', ופסקה הרמב"ם בפרק ז מהלכות ס"ת דין א' ע"ש[footnoteRef:1773], וכמ"ש בספר הקטן משרת משה שם הרי דמשמע להו דלאו שירה לחודה קאמר מהכריח דאין כותבין התורה פרשיות פרשיות, וגם מסיומא דקרא כמ"ש בנדרים, וא"כ מנא לן לרש"י ז"ל בהא לפרש דעל האזינו השמים וכו' קאמר, אדרבה הוה ליה למימר דעל כל התורה קאמר, והיינו ס"ת שיש בו שירה. והיה צ"ל דמילה "את" שהובא דברי רש"י[footnoteRef:1774] היא טעות סופר, וכך צריך לומר "השירה הזאת" וכו', וקאי אסיפא דקרא ד"למען תהיה לי השירה הזאת לעד"[footnoteRef:1775] ולא ארישא דקרא, ויש מי שרצה לומר דאף אם נאמר דקאי ארישא דקרא אתי שפיר דההוא ז"ל לא נחית למילה  א'כתיבה' שיכתוב השירה לחודה, אלא דקא מפרש מה היא השירה דקאמר שעדיין לא נאמר אלא בפרשה שאחריה, ואה"נ דכוונת הכתוב כדפירש בש"ס בעניין הכתיבה שיכתוב ס"ת שיש בו שירה.	 [1771:  צ"ל עמוד א'.]  [1772:  דף כא ע"ב.]  [1773:  מִצְוַת עֲשֵׂה עַל כָּל אִישׁ וְאִישׁ מִיִּשְׂרָאֵל לִכְתֹּב סֵפֶר תּוֹרָה לְעַצְמוֹ שֶׁנֶּאֱמַר (דברים לא, יט) "וְעַתָּה כִּתְבוּ לָכֶם אֶת הַשִּׁירָה". כְּלוֹמַר כִּתְבוּ לָכֶם תּוֹרָה שֶׁיֵּשׁ בָּהּ שִׁירָה זוֹ, לְפִי שֶׁאֵין כּוֹתְבִין אֶת הַתּוֹרָה פָּרָשִׁיּוֹת פָּרָשִׁיּוֹת. וְאַף עַל פִּי שֶׁהִנִּיחוּ לוֹ אֲבוֹתָיו סֵפֶר תּוֹרָה מִצְוָה לִכְתֹּב מִשֶּׁלּוֹ. ואִם כְּתָבוֹ בְּיָדוֹ הֲרֵי הוּא כְּאִלּוּ קִבְּלָהּ מֵהַר סִינַי. וְאִם אֵינוֹ יוֹדֵעַ לִכְתֹּב אֲחֵרִים כּוֹתְבִין לוֹ.]  [1774:  ד"ה ברש"י "את השירה הזאת", המילה "את" היא טעות סופר.]  [1775:  מפני שאסור לכתוב את השירה לחוד, ולכן רבינו מסביר שהשירה תהיה לעד, אבל הכתיבה היא על כל התורה.] 




כִּי אֲבִיאֶנּוּ אֶל הָאֲדָמָה אֲשֶׁר נִשְׁבַּעְתִּי לַאֲבֹתָיו זָבַת חָלָב וּדְבַשׁ וְאָכַל וְשָׂבַע וְדָשֵׁן וּפָנָה אֶל 
 אֱלֹהִים אֲחֵרִים וַעֲבָדוּם וְנִאֲצוּנִי וְהֵפֵר אֶת בְּרִיתִי (דברים לא, כ).	
"כי אביאנו אל האדמה אשר נשבעתי לאבותיו זבת חלב ודבש" וכו' "ופנה אל אלוהים 
 אחרים" וכו' "והיה כי תמצאן אותו רעות" וכו', יובן ע"פ מ"ש הטעם לבטל טענת האונס משום "ויתן להם ארצות גוים"[footnoteRef:1776] וכו' והיינו דקא הכא כי שבאים אל ארץ טובה מוכרחים הם לעבוד אותה, ואם הם קא אזלי בתר איפכא בדין הוא ליענש ולגרשם ממנה, ואמרו[footnoteRef:1777] "והיה" שהוא לשון שמחה על ששפך חמתו על העצים והאבנים ולא עשה בהם כליה חס שלום, והיינו ג"כ שאמר קודם "וקם העם הזה וזנה אחר אלוהי נכר הארץ" "וחרה אפי בו ביום ההוא ועזבתים והסתרתי פני מהם והיה לאכול ומצאוהו רעות רבות וצרות" וכו' ר"ל שכיון שמסתיר פניו ממילא יבואו הצרות, וכן אמר דוד המלך עליו השלום "ברצונך העמדתה להררי עוז"[footnoteRef:1778] ר"ל בזמן שעושים רצונו של מקום רוצה ה' עלינו ומעמיד להר ציון, בזכות עוזו זאת תורה, "והוא ציוה ויעמד"[footnoteRef:1779], אבל בזמן שעוזבים התורה "הסתרת פנים הייתי נבהל"[footnoteRef:1780] ר"ל אין לומר שצוה על הרעה אלא מיד שמסתיר פניי נבהל, וכן כתיב "אסתירה פני מהם אראה מה אחריתם"[footnoteRef:1781] ג"כ הכא אמר "והיה לאכול" דאין "והיה" אלא שמחה משום שבזה הגלות מתרצים ברני[footnoteRef:1782] כסף "והיה לאכול" הדררא דממונא, וסיים "ואמר ביום ההוא הלא על כי אין אלוהי בקרבי מצאני הרעות האלה" ר"ל שאחר מעשה ירגישו על טעותם משום שלא קבלו אלהותו יתברך, והוה ליה ידיעה בסוף, שהכל הוא משום שישבו בארץ הצבי ולא קיימו את התורה ואני לא נתתיה אלא בעבור ישמרו חוקיו וכו' וכאמור.	 [1776:  תהלים קה, מד.]  [1777:  ע"פ בראשית רבא מג, ג.]  [1778:  תהלים ל, ח.]  [1779:  תהלים לג, ט.]  [1780:  תהלים ל, ח.]  [1781:  דברים לב, כ.]  [1782:  בכל אות הזאת הדפוס מטושטש ודהוי מאוד] 


[bookmark: שילה58]פרשת האזינו	

שִׁחֵת לוֹ לֹא בָּנָיו מוּמָם דּוֹר עִקֵּשׁ וּפְתַלְתֹּל (דברים לב, ה).	
"שחת לו לא בניו מומם" ע"כ, נ"ב עיין מה שפירש רש"י בזה[footnoteRef:1783], ולע"ד אפשר דכאן רמז 
 למ"ש ז"ל בנים משחיתים אף שמשחיתים ואינם עושים רצונו של מקום קרויים בנים. וגם הכא רמז שהם בניו אף שמומם בם והם משחיתים והיינו רביתייהו דישראל.	 [1783:  בניו היו, והשחתה שהשחיתו היא מומם.] 

ומזה נבוא להבין מ"ש במדרש שיר השירים בפסוק[footnoteRef:1784] "לסוסתי ברכבי פרעה דימיתיך 
 רעיתי" אע"פ שדימיתיך לרכבי פרעה, רעייתי את ע"כ, ולכאורה בא סתום, אך ע"פ האמור אתי שפיר, ונקדים עוד מ"ש ז"ל מה אלו עובדי עבודה זרה אף אלו עובדי עבודה זרה, והיינו אומר אף שדימיתיך לרכבי פרעה שאמר מה אלו אף אלו וכו', לא תאמרו שאני חושב אתכם עבדים כמותם, אלא "רעיתי" את שהם אחים ורעים כמ"ש[footnoteRef:1785] "למען אחי ורעי" וגם עכ"פ נקראים בנים כמ"ש "בנים משחיתים " ואני מרחם עליכם כרחם אב על בנים.	 [1784:  שיר השירים א, ט.]  [1785:  תהלים קכב, ח.] 


הַלְיהֹוָה תִּגְמְלוּ זֹאת עַם נָבָל וְלֹא חָכָם הֲלוֹא הוּא אָבִיךָ קָּנֶךָ הוּא עָשְׂךָ וַיְכֹנְנֶךָ (דברים לב, ו).	
"עם נבל ולא חכם" וכו', יובן ע"פ מ"ש פרק י"ב דיבמות קרא עליו אם נבלת בהתנשא וכו' 
 מי גרם לך להתנבל בד"ת על שנשאת בהם עצמך ע"כ, הרי דהמתנשא בדברי תורה גורם שיקרא נבל, והיא גופה קמ"ל באומר "עם נבל" רצה לומר שהיו מנשאין עצמן, ולכן "ולא חכם" שהיו מטפשין והולכין דסימן לגסות הרוח עניות בתורה[footnoteRef:1786] אבל אין החוכמה מתקיימת אלא במשים עצמו כאין, ונראה מאו[footnoteRef:1787] דקרו ליה נבל ע"פ מ"ש שהנבלה טובה ממנו משום דעכ"פ עור דנבילה הוא ראוי שיכתב בו דברי תורה, אבל זה אין החוכמה מתקיימת בו וסופו שמסתלקת ממנו חס ושלום.	 [1786:  קידושין מט ע"ב.]  [1787:  צ"ל מאי.] 


וַיַּרְא יְהֹוָה וַיִּנְאָץ מִכַּעַס בָּנָיו וּבְנֹתָיו. וַיֹּאמֶר אַסְתִּירָה פָנַי מֵהֶם אֶרְאֶה מָה אַחֲרִיתָם כִּי דוֹר 
 תַּהְפֻּכֹת הֵמָּה בָּנִים לֹא אֵמֻן בָּם (דברים לב, יט-כ).	
"וירא ה' וינאץ מכעס בניו ובנותיו" וכו' "בנים לא אמון בם" וכו', מכאן נראה דאף בזמן 
 שאינם עושים רצונו של מקום קרויים בנים ובש"ס[footnoteRef:1788] הביאו מפסוק "בנים משחיתים"[footnoteRef:1789] ואיני יודע למה לא הביאו מזה[footnoteRef:1790].	 [1788:  קידושין לו ע"א.]  [1789:  ישעיהו א, ד.]  [1790:  מהתורה שעדיף על נביא.] 



כִּי יָדִין יְהֹוָה עַמּוֹ וְעַל עֲבָדָיו יִתְנֶחָם כִּי יִרְאֶה כִּי אָזְלַת יָד וְאֶפֶס עָצוּר וְעָזוּב (דברים לב, לו).	
"ואפס עצור ועזוב", יובן ע"פ מ"ש[footnoteRef:1791] ו' דברים יפים לחולה, וחד מיניהו הוי השילשול 
 והילוך מעים ואייתו מקרא "מהר צועה להפתח ולא ימות לשחת" ע"כ, וא"כ כשהוא עצור ימות, והוי דרמז הכא באומר "ואפס עצור" שאם אדם החולה עצור אז ועזוב שה' עזבו ועל הרוב ימות, גם רמז במלה "ואפס" בראשי תיבות האי ואם פתוח סתום, או עצור או יעזוב כמ"ש אם יסתם א' מהם או יפתח מהם, אי אפשר להתקיים וכו'. 	 [1791:  ברכות נז ע"ב.] 


רְאוּ עַתָּה כִּי אֲנִי אֲנִי הוּא וְאֵין אֱלֹהִים עִמָּדִי אֲנִי אָמִית וַאֲחַיֶּה מָחַצְתִּי וַאֲנִי אֶרְפָּא וְאֵין מִיָּדִי 
 מַצִּיל (דברים לב, לט).	
[א] "ראו עתה כי אני אני הוא" וכו', יובן ע"פ מ"ש ז"ל דכשעלה משה רבינו עליו השלום 
 למרום ראה להקב"ה שכותב ארך אפים, אמר לו ב' אפים למה, אמר לו אחד לצדיקים ואחד לרשעים, אמר לו הניחא לצדיקים אבל לרשעים למה, אמר לו איני כמלך בשר דם שהיום כאן ומחר בקבר, לכן יפרע מיד מאויביו, אבל אני חי וקיים כל שעתא ושעתא הם מסורים בידי וגבי דילי וכו', ובזה פירש הרב ע"ד מ"ש באיוב[footnoteRef:1792] "הכימי אנוש ימיך אם שנותיך כימי גבר, כי תבקש לעוני ולחטאתי תדרוש" יעו"ע, ועדיין יש לדעת ולחקור דזימנין שאנו רואים שאינו מאריך אפו לרשע, "ועוד  מעט ואין רשע"[footnoteRef:1793] וזימנין שמאריך והוא מצליח והשעה משחקת לו, והתירוץ פשוט דכשצופה שסופו לשוב בתשובה או דנפיק מיניה זרע מעליא מאריך ובלאו הכי לא, וגם דזימנין יש לו מיעוט זכיות "ומשלם לשונאיו אל פניו להאבידו"[footnoteRef:1794].	 [1792:  איוב י, ה-ו.]  [1793:  תהלים לז, י.]  [1794:  דברים ז, י.] 

ובזה יש להבין מ"ש דוד המלך עליו השלום במזמור צ"ב[footnoteRef:1795] "מה גדלו מעשיך ה'  וכו' איש 
 בער לא ידע וכו' בפרוח רשעים כמו עשב וכו' ואתה מרום לעולם ה' כי הנה אויביך ה', כי הנה אויביך וכו' צדיק כתמר יפרח" וכו', והיא גופא קמ"ל דלכאורה יפלא במעשה השי"ת מדוע פעם ה' במדת רחמים ו"דרך רשעים צלחה"[footnoteRef:1796] ופעם יאבדו, אבל קושטא קאי דאי מהא לא אירייא מידי חדא "להשמדם עדי עד"[footnoteRef:1797] "ומשלם לשונאיו"[footnoteRef:1798] וכו', וגם "ואתה מרום לעולם ה' " שאינו כמו מלך בשר ודם שהיום כאן ומחר בקבר וחושש שמא ימות הוא או השונא או יברח ולא ינקם ממנו, אבל אתה חי וקיים לעולם וכל שעתא ושעתא זימניה הוא "ואנה אלך מרוחך"[footnoteRef:1799] וכו' ומה שאנו רואים דיזמנין כי אויביך ה' שמתנהג עמהם במדת רחמים ומצליחין, וזימנין "כי הנה אויביך יאבדו" "וברגע שאול יחתו"[footnoteRef:1800] שמענה ואתה דע לך "יתפרדו כל פועלי און" דלאו כל אפייא שוים, דיש רשע שיש לו מיעוט זכיות וכו' וגם דשמא יש לו איזה מצוה רבה שמכרעת דהכף מאוזנים בידו יתברך. וגם דזמנין צופה השי"ת ד"צדיק כתמר יפרח" מאותו רשע דומייא דאברהם אבינו עליו השלום שיצא מתרח או שהוא בעצמו ישוב בתשובה ויהיה צדיק ואנחנו לא נדע בהדי כבשי דרחמנא.	 [1795:  תהילים צב, ו-יג.]  [1796:  ירמיהו יב, א.]  [1797:  תהלים צב, ט.]  [1798:  דברים ז, י.]  [1799:  תהלים קלט, ז.]  [1800:  איוב כא, יג.] 

ואפשר ג"כ לפרש בזה דברי הבן חכם מ"ש במשלי כ"ד[footnoteRef:1801] "הצל לקוחים למות" וכו' רצה 
 לומר אלו הרשעים שח"מ ד"הנפש החוטאת היא תמות"[footnoteRef:1802] דפעם הוה ליה הצלה והצלחה בכל וזימנין ומטינן להרג "אם תחשוך"[footnoteRef:1803] כתרגומו חשוך והיינו להצילם "ואם תאמר הן לא ידעו זה" דמ"ש זה מזה ותירץ "הלא מובן לבות הוא יבין" וכו', רצה לומר ד"ה' יראה ללבב"[footnoteRef:1804] דשמא יש לו מצוה רבה שמכרעת או משום ומשלם וכו' או משום שצופה ומביט שעתיד לשוב בתשובה וגם נפיק מיניה זרע מעליא ועכ"פ "והשיב לאדם כפעולו" ולא עביד דינא בלא דיבא חס ושלום וכמדובר.	 [1801:  פסוק יא.]  [1802:  יחזקאל יח, ד.]  [1803:  הַצֵּל לְקֻחִים לַמָּוֶת וּמָטִים לַהֶרֶג אִם תַּחְשׂוֹךְ. כִּי תֹאמַר הֵן לֹא יָדַעְנוּ זֶה הֲלֹא תֹכֵן לִבּוֹת הוּא יָבִין וְנֹצֵר נַפְשְׁךָ הוּא יֵדָע וְהֵשִׁיב לְאָדָם כְּפָעֳלוֹ (משלי כד, יא-יב).]  [1804:  שמואל א' טז, ז.] 

אמור מעתה משום דלכאורה יש לחקור בהדי כבשי רחמיא לכן קמ"ל קראין באומר "ראו 
 עתה" דאין ועתה אלא תשובה, "כי אני אני" הוא ע"ד שאמר אני הוא קודם שיחטא האדם ואני הוא לאחר שיחטא ויעשה תשובה, לכן "אני אמית" לאיזה רשעים מיד "ואחיה" לאיזה רשעים משום שגלוי לפני שסופם לשוב לפני והיינו אומר "מחצתי" שבראתי יצר הרע, "ואני ארפא" רפואת הנפש ע"י התשובה וגם "אין מידי מציל" כמו המלך בשר ודם שבורחין מפניו ומאריך אפי וגבי דילי.	
ויש מקום לומר בקרא ד"כי הנה אויביך ה' " וכו' בהכי קאמר דמדוע מתנהג עמהם במדת 
 רחמים דעדיף טפי שיאבדו והיכי ליעביד "יתפרדו כל פועלי און" שיהיה ביניהם פרוד ואז מדת הדין תשלוט בהם ולא יהיו כסוג "חבור עצבים אפרים הנח לו".	
או דהכי קאמר דקושטא קאי שיש ביניהם פירוד וא"כ "שפוך עליהם זעמך"[footnoteRef:1805] והמה יאבדו, 
 א"נ ע"פ מ"ש[footnoteRef:1806] פיזור לרשעים הנאה להם ולעולם, ולכן אמר שיהא רעווא שיהיה ביניהם פירוד שטוב להם לכולי עלמא.	 [1805:  תהלים סט, כה.]  [1806:  סנהדרין עא ע"ב.] 

[ב] "ראו עתה כי אני אני הוא" וכו', יובן ע"פ מ"ש בש"ס על מין א' שאמר שגוף האדם 
 חלוק לב: העליון לע"ז פלוני, והתחתון לע"ז פלוני, והשיבו לו א"כ בשעת מיתה יתרצו ב' כאחד וגם היאך העליון יוריד מים על התחתון. והיינו אומרו אני אחד "ואין אלהים עמדי"[footnoteRef:1807] לשים שותפות בגוף האדם שהרי "אני אמית ואחיה" ואיך מתרצים הב' כאחד להמית, וגם "מחצתי ואני ארפא" אפשר ג"כ דיש מינה ראיה שאם יהיה חולי בעליון  יחלה כל הגוף מעלה מטה, וכן ברפואה ואיך מתרצים הב' כא' ובדעת א' אלא לאו ד"אין אלהים עמדי", ואפשר דזש"ה במזמור ט'[footnoteRef:1808] "ישובו רשעים לשאולה כל גויים שכחי אלהים" ור"ל שהרשעים והגויים שאומרים שיש ב' שותפים באדם לא ידעו ולא יבינו שכיון שהם מתים ושבים לשאול משם ודאי מוכח דה' אחד ובזה שכחו אלהים, ואפשר דז"ש חנה "ה' ממית ומחיה"[footnoteRef:1809] דמשום שאנו רואים המיתה ודאי שאין אחר אתו, וגם מוריד "שאול ויעל" הוא לבדו דגם בתחיה היאך מתרצים ב' כאחד להשיב נפש.	 [1807:  דברים לב, לט.]  [1808:  פסוק יח.]  [1809:  שמואל א' ב, ו.] 



[bookmark: שילה59]פרשת וזאת הברכה	

וְזֹאת הַבְּרָכָה אֲשֶׁר בֵּרַךְ מֹשֶׁה אִישׁ הָאֱלֹהִים אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לִפְנֵי מוֹתוֹ (דברים לג, א)	
"וזאת הברכה אשר בירך משה איש האלהים את בני ישראל לפני מותו ויאמר ה' מסיני בא" 
 וכו', אפשר ע"פ מה שנודע דכל זכיית משה רבינו ע"ה מכל ישראל משום שהיה עניו מאוד והיינו טעמא שירד ה' על הר סיני, גם ידעת שעיקר היהדות ענוה ומי שיש בו מדת ענוה בשם ישראל יכונה לפי שכל מה שבחר השי"ת בישראל משום שהם ענוים, אמור מעתה היא גופא קמ"ל משה רבינו ע"ה לבני ישראל דצאו וראו דכל מה שזיכני השי"ת למעלה רבה שנקרא איש האלהים משום מדת הענוה, וגם אתם כן תעשו שבזה תקראו בני ישראל, וגם "ה' מסיני בא" ר"ל דעדיפא מינה אשכחן באלהא רבא דבמקום שאתה מוצא גדולתו של השי"ת שם היא ענוותנותו וגם הראיה מסיני למה ניתנה תורה עליו משום שהוא השפל שבהרים לכן "וירד ה' על הר סיני"[footnoteRef:1810] לימדה תורה דרך ארץ לאחוז במדת הענוה ומדת קונם יהיה בהם והיינו אומרו ה' מסיני בא ולא אמר בסיני וכיוון בזה ללמוד דעת לבני ישראל במדה טובה זו שהיא שורש העיקרי בב' עולמות.	 [1810:  שמות יט, כ.] 


יוֹרוּ מִשְׁפָּטֶיךָ לְיַעֲקֹב וְתוֹרָתְךָ לְיִשְׂרָאֵל יָשִׂימוּ קְטוֹרָה בְּאַפֶּךָ וְכָלִיל עַל מִזְבְּחֶךָ (דברים לג, י).	
[bookmark: שילה64]"יורו משפטיך ליעקב ותורתך לישראל" וכו' ראיתי להרב וזאת ליהודה בסוף ח"א שפירש 
 מ"ש "ליעקב" היינו הנשים להורות להם דיני נדה, וכמ"ש בית יעקב אלו הנשים וכו' ע"ש, ועפ"ז אפשר דמה שסיים "ישימו קטורה" וכו' הוא מכוין לזה משום שאמרו ז"ל אם שמרת ימי נדה אני נותן לך בן ואתה מלו לח', והיא גופה קמ"ל דכשמלמד לנשים אלו הדינים ולא יכנסו בסוג איסור נדה בזה יזכו לבנין דכרין וישימו קטורה באפך שמקריבין בניהם למילה כמו קרבן קטרת וכליל על מזבחך שהוא כמו הקרבת קרבן לפני מזבח ה' כמ"ש בזהר הקדוש, וגם מ"ש "ברך ה' חילו" שם רמז ג"כ לזה כמ"ש בפרוש יברכך ה' בבנים, "ופועל ידיו תרצה"[footnoteRef:1811] בשעה שמקריב בנו למילה, ואמר "מחץ מתניים קמיו ומשנאיו מן יקומון" הוא מכוון לזה וכמש"ה "הנה נחלת ה' בנים"[footnoteRef:1812] וכו' "כי ידברו את אויבים בשער" וכ"ז אמינא לפום שיטת הרב ז"ל, אך קשה דמעיקרא לא אשכחן שאמרו ז"ל על מילת "יעקב" על הנשים דכל מ"ש הוא על "כה תאמר לבית יעקב"[footnoteRef:1813] משום שביתו זו אשתו ואח"כ אמר "ותגד לבני ישראל" אלו האנשים הבנים הנזכרים אבל על יעקב לחוד לא אמר, דא"ה מ"ש "עת צרה ליעקב"[footnoteRef:1814] וגם "הקול קול יעקב"[footnoteRef:1815] וכיוצא שיש מאלף ועד תי"ו בשם יעקב התעלה על דעתך דהם מיירי על הנשים לחוד אתמהא, ובעיקר האי קרא י"ל ע"פ מ"ש דכ"מ שאומר יעקב הוא בזמן שאינם עושים רצונו של מקום ע"ד יעקב עוקבא ולהכי על הן רבים עתה עמי הארץ שאינם עושים רצונו של מקום קאמר עליהם "יורו משפטיך" שיעשו עמהם משפט חזק כדי שיחזרו למוטב, "ותורתך לישראל" אלו שעושים רצונו של מקום שהם ישר אלו ילמדו להם זאת התורה על מי מנוחות ומ"ה פלגינהו לב' בבי, וביעקב אמר משפט להורות נתן להאמור וע"פ עיקר דבריהם ז"ל שאמרו "כה תאמר לבית יעקב" אלו הנשים מזה נראה דזהו שרמזו במה שתיקנו לנו בתפילת שחרית "בית יעקב לכו ונלכה באור ה' "[footnoteRef:1816] דר"ל ד"כה תאמר אל בית יעקב" אלו הנשים שדעתן קלה כדי שלא יתפתו ויחטאו בשום עבירות שבעולם יוכיחו אותם בלשון רכה שלעולם כולנו כא', "לכו ונלכה באור ה' " ולא כמעשה גוים "כי כל העמים ילכו איש בשם אלהיו"[footnoteRef:1817] ר"ל אפילו האיש והאשה חלוקין בעיסתן וכל אחד לדרכו פנה, האיש לאלוה ה' ואשתו לאל אחר, אבל אנחנו עם בני ישראל "כולנו בני איש אחד נחנו"[footnoteRef:1818] ואל אחד אנשים נשים וטף ואפשר דאל קשר זה מש"ה "ויבואו האנשים על הנשים"[footnoteRef:1819] ר"ל בלב אחד ובדעת אחד ואין בהם דין חלוקה בדעתם ובדתם כשאר אומות העולם והיינו רבותיי"הו דמשתבח בהו קרא, ומה שדרשו בפסוק "כה תאמר" אלו הנשים נראה עוד משום שאמר לשון אמירה שהיא נחת זה שייך בנשים שהם דעתם קלות לא צריך אלא למימר בניחותא כמ"ש גבי ג' דברים[footnoteRef:1820] ואפשר דזה הפסוק ד"כה תאמר" יש ראיה לדברי הש"ס בהא דג' דברים דשבת, וסיים "ותגד לבני ישראל" לשון קשה דברים קשים כגידין פירש אותו דקאי לאנשים על דמקבלי מרות ודעתן שלימה, ואפשר דזש"ה "הגד לעמי פשעם"[footnoteRef:1821] אלו האנשים שאמר בהם לשון "הגד" שהוא קשה וגם אמר "פשעם" ששגגתן עולה זדון, אבל לבית יעקב "תאמר" אלו הנשים שיקטין להם העון ולימא להו שהם שוגגין בזה ודבר שיש בכלל ולשון רכה בלא דברים קשים כגידים כי היכי דליקבלינהו מיניה, ובש"ס[footnoteRef:1822] דרשו להאי קרא לתלמיד חכם ולעם הארץ וחוץ מדרכם נוכל לומר ע"פ האמור.	 [1811:  דברים לג, יא.]  [1812:  תהלים קכז, ג.]  [1813:  שמות יט, ג.]  [1814:  ירמיהו ל, ז.]  [1815:  בראשית כז, כב.]  [1816:  ישעיהו ב, ה.]  [1817:  מיכה ד, ה.]  [1818:  בראשית מב, יא.]  [1819:  שמות לה, כב.]  [1820:  מתניתין ג' דברים צריך אדם לומר בתוך ביתו ערב שבת עם חשכה עשרתם ערבתם הדליקו את הנר... אמר רבה בר רב הונא אע''ג דאמור רבנן שלשה דברים צריך אדם לומר וכו' צריך למימרינהו בניחותא כי היכי דליקבלינהו מיניה (שבת לד ע"א).]  [1821:  ישעיהו נח, א.]  [1822:  ב"מ לג ע"ב.] 


וְלִזְבוּלֻן אָמַר שְׂמַח זְבוּלֻן בְּצֵאתֶךָ וְיִשָּׂשׂכָר בְּאֹהָלֶיךָ (דברים לג, יח).	
[א] "שמח זבולון בצאתך ויששכר באהלך" אפשר ע"פ מ"ש בש"ס דעיקר השותפות עם 
 הת"ח קודם שילמוד החכם אבל אח"כ אם יתן איש וכו'[footnoteRef:1823] "והמוכר יעצב"[footnoteRef:1824] וכו' והיא גופא קמ"ל דאימתי "שמח זבולון בצאתך" בזמן שכבר עשית השותפות "ויששכר באהלך" והוא יושב אוהלים אבל אח"כ הקונה אל ישמח, ואפשר דזש"ה "הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד"[footnoteRef:1825] ורוצה לומר כמו יששכר וזבולון שעשו שותפות וישבו ב' יחד זה יצא לפרקמטיא וזה ישב לעסוק בדברי תורה דבכה"ג שפיר דמי ואז כי "שם צוה ה' את הברכה חיים עד העולם"[footnoteRef:1826] שב' כאחד יזכו לעה"ב וחיים נצחיים עולם שכולו ארוך, אבל אחר שישב ולמד לא מהנייא וכאמור.		 [1823:  דכי אתא רב דימי אמר הלל ושבנא אחי הוו, הלל עסק בתורה שבנא עבד עיסקא לסוף א''ל תא נערוב וליפלוג יצתה בת קול ואמרה (שיר השירים ח-ז) "אם יתן איש את כל הון ביתו בוז יבוזו לו" (סוטה כא ע"א).]  [1824:  "מַסִּיעַ אֲבָנִים יֵעָצֵב בָּהֶם בּוֹקֵעַ עֵצִים יִסָּכֶן בָּם" (קהלת י, ט).]  [1825:  תהלים קלג, א.]  [1826:  תהלים קלג, ג.] 

וע"פ האמור בענין יובן מש"ה במשלי ג'[footnoteRef:1827] "עץ חיים היא למחזיקים בה ותומכיה מאושר" 
 ואמרו ז"ל אל תיקרי "מאושר" אלא מראש ע"כ, והכוונה לפ"ז בא ללמד דאימתי המחזיקים יזכו  לעולם שכולו חיים ע"י התורה שילמוד החכם הוא מראש דתחילה וראש קודם דילמוד יעשה זה השותפות דומיא דישכר וזבולון אבל אח"כ לא מהנייא, וז"ש ג"כ בסי'מן ח'[footnoteRef:1828] "באורח צדקה אהלך בתוך נתיבות משפט" ר"ל אם בקשת לעשות צדקה עשה עם עמלי תורה ובפרט עם מי שהם מורים משפטי התורה והגיעו בסוג ת"ח דסלקא ליה שמעתתא אליבא דהלכתא דזה הוא ניצול מכולם והוא שלם בכל ואורייתיה כשרה, ובזה "להנחיל אוהבי יש" אלו המחזיקים והלומדים דיש לב' כאחד שכר בעה"ב וגם "ואוצרותיהם אמלא" בעה"ז, אבל שיהיה באופן זה "ה' קנני ראשית דרכו" וכו' ר"ל דכמו שהשי"ת "קנני ראשית" גם המחזיקים ילמדו מדת קונם[footnoteRef:1829], "מעולם נסכתי מראש מקדמי ארץ" ר"ל שיעשו השותפות תחילה וראש ואפשר דיש בכלל ארץ כמו אר"ש ר"ל קודם שילמוד החכם הדברי תורה בארש שפתיו וכאמור, ואפשר דז"ש בקהלת י"א[footnoteRef:1830] "שלח לחמך על פני המים" שדרשוהו רז"ל בעמלי תורה וקמ"ל דאם אתה שולח לחמך צריך שיהיה ע"פ המים ר"ל קודם ילמוד החכם ומילת "פני" מצינו שמתפרש קודם, ואז "כי ברוב הימים" בעה"ב שכולו ארוך תמצאנו אבל אח"כ לא, ויש להסביל בזה מ"ש ג"כ במשלי ט'[footnoteRef:1831] "חכמות בנתה ביתה חצבה עמודיה ז' " בז' מיני "חוכמות" התורה שעושה בנין הבית כדי להתפרנס בעה"ז ור"ל שיעשה שותפות עם המחזיקים בה והוא באופן זה "שלחה נערותיה תקרא על גפי מרומי קרת" ר"ל קודם שיקרא בתורה, ואומר "מי פתי וחסר לב" מן התורה יסור הנה בא יבא ברכה ויעשה שותפות עמי "לכו לחמו בלחמי"[footnoteRef:1832] ויינה של תורה שאלמוד גם לי ולך ל"ו יהיה, וגם יש מקום לומר שיתפרש "על המחזיקים בה" והיינו משום דבנתינת המעות יוכל לחזור הת"ח כמו ר"י בן פזי, אבל באכילה ושתיה שישב הת"ח על שולחנו תמיד ליתיה בחזרה, וה"ק "מי פתי"[footnoteRef:1833] במילי דעלמא שהוא תם וישר ולא ידע להביא טרף לביתו ומזה הוי "חסר לב" דבלא אכילה יש לו ב' לבבות ולבו בל עמו "יסור הנה" לעשות שותפות עמי באופן זה "לכו לחמו בלחמי" וייני על שלחני תמיד דבכה"ג לא הדר ביה רב, ובמדרש אגדה פירש בזה פסוק ד"שלח לחמך על פני המים" ושאר ענינים יעו"ש ואל זה רמז במשלי כ"ב[footnoteRef:1834] "טוב עין הוא יבורך כי נתן מלחמו לדל" וגם מ"ש בישעיה נ"ח[footnoteRef:1835] "הלא פרוס לרעב לחמך ועניים מרודים תביא בית" וכו' "אז יבקע כשחר אורך" "והלך לפניך צדקך" "אז תקרא וה' יענה" וכו' והם מכוונים להאמור, גם יש בכלל למ"ש בש"ס[footnoteRef:1836] דעלו העננים מצד מקום שהיתה מתפללת האשה משום דמיקרבה הנייתה להכי קאמר דאם אתה האיש שתזהר בזה כמו ידי נשים רחמניות "הלא פרוס לרעב לחמך" וכו' אז תזכה ש"תקרא וה' יענה" מצדך ולא מצד אתתך לבד, ואפשר דאל קשר זה מ"ש בש"ס[footnoteRef:1837] עד היכן כוחה של צדקה ר"ל דבמה כוחה עד שיענהו ה' בתפילה ולא ישוב ריקם, ואמר משום דפזר נתן יותר מהחיוב א"כ בזה יפה כוחו שתפילתו נשמעת ומתנהגים עמו במדת החסד והרחמים, ורבא אמר מקרא "והוא מרומים ישכון"[footnoteRef:1838] ר"ל כמו המ"ה שיושבים במרום ומיד נשמעים דבריהם להשי"ת גם העושה צדקה הכי מ"ט משום דלחמו נתין וכו' ומיקרבה הנייתיה גם הקב"ה קרוב לו ושומע תפילתו מיד וכמעט שהוא מדה כנגד מדה וגם כיון שה' יעמוד לימין אביון מיד תפילתו נשמעת.	 [1827:  פסוק יח.]  [1828:  משלי ח, כ.]  [1829:  להשתתף בתחילה (ראשית).]  [1830:  פסוק א'.]  [1831:  פסוק א'.]  [1832:  משלי ט, ה.]  [1833:  משלי ט, טז.]  [1834:  פסוק ט'.]  [1835:  פסוק ז'.]  [1836:  תענית כג ע"א.]  [1837:  ב"ב י ע"ב.]  [1838:  ישיעהו לג, טז.] 

[ב] רש"י בד"ה "שמח" וכו' "בצאתך", הצלח בצאתך לסחורה, "ויששכר", הצלח בישיבת 
 אהליך לתורה וכו' ע"כ, נ"ב ומלבד זה י"ל דהכי קאמר לזבולון שיהא שש ושמיח שוודאי תצליח בסחורה מידי דהווי שיששכר באוהלך וביתך בית וועד לחכמים[footnoteRef:1839], ותכף לת"ח ברכה[footnoteRef:1840], ו"עץ חיים היא למחזיקים בה"[footnoteRef:1841], וכ"ש עושר וכבוד וכמ"ש[footnoteRef:1842] גבי עובד אדום הגיתי, ומה ארון ה' שאינו אוכל ושותה וכו'.	 [1839:  אבות פ"א משנה ד.]  [1840:  ברכת מב ע"א.]  [1841:  משלי ג, יח.]  [1842:  ברכות סג ע"ב.] 

ואגב צריך לידע בסוד הברכות של שמות שבטי יה שברכם אביהם הזקן[footnoteRef:1843] בתחילה דהנה 
 בראובן שמעון לוי יהודה הוא כסדר תולדותם וגם בזבולון ויששכר משום שהם בני לאה היקרים, ואזיל וקא מסיים בה ומשום הכי הקדימן לדן ונפתלי, וגם מה שהקדים וכו' ליששכר משום שהיה מחזיק וכמ"ש רש"י הכא[footnoteRef:1844] משום שתורתו של יששכר על ידי זבולון היתה, ומשום הכי שלמה המלך עליו השלום אמר[footnoteRef:1845] "כי בצל החכמה בצל הכסף", ומי נתלה במי הווה אומר קטן נתלה בגדול וכמ"ש חכם עדיף מנביא, דכתיב "ונביא לבב חכמה"[footnoteRef:1846]. ומה הזכיר יוסף ובנימין אחר בני האימהות הוא כסדר תולדותן, אבל קשה מאי שנא מהא דזבולון ויששכר גם במה שהיתה לנפתלי בברכה אחר גד ואשר לכאורה כעת לא ידענו טעמו. ובסדר הברכה של משה רבינו עליו השלום הכא כבר מפורש בדברי רש"י ז"ל הטעמים, אבל במה שאיחר זבולון ויששכר אחר בנימין ויוסף לא ידענו הטעם לכאורה, ואפשר ע"פ מ"ש רש"י בד"ה ולזבולון אמר, אלו חמשה שבטים שברך באחרונה[footnoteRef:1847], כפל שמותיהם לחזקם[footnoteRef:1848], לפי שהיו חלשים וכו'[footnoteRef:1849] ע"ש, וגם רש"י אפשר דכיון לזה דמשום הכי איחרן וסמכי לחבריהם החלשים ולחזקן כולם כאחד, ומה שהקדים גד לדן נראה ע"פ  מ"ש רש"י בפסוק "ויתא ראשי עם" ע"ש שהם היו גבורים והוהלכים[footnoteRef:1850] לפני החלוץ בכיבוש הארץ ובה"א "חלוצים תעברו"[footnoteRef:1851] וכו' ע"כ ומשום הכי אקדמיה, ואפשר דגם רש"י כיון לזה דמ"ה שביה קרא[footnoteRef:1852] וראוי להקדימו, שוב ראיתי לרבינו בחיי שהניח טעמי יעו"ע, ומאי דקרי ליה יעקב אבינו עליו השלום ל"יששכר חמור גרם"[footnoteRef:1853] כתב רש"י שם משום שסובל עול תורה כחמורים וכו' ע"ש[footnoteRef:1854], וכעין זה כתוב בזוהר הקדוש שם בדף רמ"ב ע"א ע"ש[footnoteRef:1855], ונראה לפי ד"ק דמ"ש "גרם" ע"י שסובלים עול תורה גזירות רעות מבטלות, וע"ד שאמרו[footnoteRef:1856] זכה לעמלה של תורה לא זכה לעמלה דעלמא, וגם ע"י שהוא "רובץ בין המשפתים" ואין לו גאוה ומקיים הא דברח ממקומך ב' וג' מקומות וכו', ויושב עם עניי עמו בין המשפתים כמו שעשה רבי עקיבא וכו', וע"י זה זוכה לבאר התורה כמ"ש[footnoteRef:1857] "והחכמה מאין תמצא" וכו' וגם על ידיו העולם מתקיים, וגם יש בכלל שאוכל פת במלח אך של שעורים כמו החמור ואינו משגיח על הנאות עולם הזה וגם שמיח בחלקו בין רב למעט, כי טוב לו ואמרו "ואת הארץ כי נעמה, ר"ל שמקיים ועל הארץ תישן ונעים לו. גם יש בכלל "וירא מנוחה כי טוב" אין טוב אלא תורה ומקיים "טוב לי תורת פיך"[footnoteRef:1858] וכו' בדין הוא שיהיה לו עושר ומנוחה המקיים את התורה מעוני[footnoteRef:1859] וכו', והיינו אומרים "וירא מנוחה כי טוב" וכו', וגם יש בכלל "ואת הארץ" זו ארץ החיים שזוכה לב' עולמות, ומ"ה תירגם אונקלוס עיר[footnoteRef:1860] בנכסים[footnoteRef:1861] שעלויא קרא "להנחיל אוהביו יש ואוצרותיהם אמלא"[footnoteRef:1862], ומקום י"ל בעיקר הפסוק שסיים "רובץ בין המשפתים" והוא כמ"ש[footnoteRef:1863] אם פגע בך מנוול זה משכהו לבית המדרש וכו' גם ידעת שהיצר הרע אל פתח חטאת רובץ, והיא גופא קמ"ל דע"י שעושה עצמו כחמור בעול התורה אז יזכה שהיצר הרע שהוא רובץ לפתח יהיה בין המשפתים וכלא חשיב אם אבן הוא נימות וכו', והיינו דסיים "וירא מנוחה" ר"ל דלא ימצא מנוחה מן מלחמה הגדולה של היצר הרע אלא ע"י כי טוב זו תורה, וגם יש בכלל "וירא מנוחה כי טוב" שיזכה לחיות בנועם ה' שנקרא טוב וגם ארץ ישראל נקראת טוב כמ"ש[footnoteRef:1864] "ההר הטוב" והיינו אומר 'ואת הארץ' ר"ל שישתדל ג"כ לילך לארץ ישראל "כי נעמה" שעם היושב בה שרוי בלא עון, ושם השכינה שורה בקבע ואמר "ויט שכמו" לסבול בדברי תורה "ויהי למס עובד" שמורה הוראה בישראל כדפירש"י[footnoteRef:1865] ולמי ענייננו קא דמשום ד-ט' קבין נטלה ארץ ישראל[footnoteRef:1866] ואוירא דארץ ישראל מחכים[footnoteRef:1867] ה"ל שם סייעתא דשמייא לדון דין אמת לאמתו, א"נ דה קשה דלא יש מנוחה מהיצר הרע, אלא כשילך לעולם שכולו טוב ש"שם ינוחו יגיעי כוח"[footnoteRef:1868], ואמרו "ויט שכמו לסבול", וכו' כוליה קאי אדברי תורה כמו שפרש"י[footnoteRef:1869] ילעי, עניינו קאמר דאף בעולם הבא אין להם מנוחה מדברי תורה "ילכו מחיל אל חיל"[footnoteRef:1870] מה כאן עומד ומשמש וכו'.	 [1843:  בראשית מט, ה.]  [1844:  בד"ה שמח זבולון.]  [1845:  קהלת ז, יב.]  [1846:  תהלים צ, יב.]  [1847:  זבולון גד דן נפתלי ואשר.]  [1848:  צריך להוסיף: ולהגבירם.]  [1849:  שבכל השבטים, הם שהוליך יוסף לפני פרעה, שנאמר ומקצה אחיו לקח חמשה אנשים (בראשית מז, ב), לפי שנראים חלשים ולא ישים אותם לו שרי מלחמתו.]  [1850:  צ"ל וההולכים.]  [1851:  דברים ג, יח.]  [1852:  רש"י בד"ה צדקת ה' עשה. שהאמינו דבריהם, ושמרו הבטחתם לעבור את הירדן עד שכבשו וחלקו.]  [1853:  בראשית מט, יד.]  [1854:  חמור בעל עצמות, סובל עול תורה כחמור חזק שמטעינין אותו משא כבד.]  [1855:  יִשָּׂשכָר חֲמֹר גָּרֶם רֹבֵץ בֵּין הַמִּשְׁפְּתָיִם. אָמַר רַבִּי אֶלְעָזָר, וְכִי יִשָּׂשכָר נִקְרָא חֲמוֹר? אִם מִשּׁוּם שֶׁהִשְׁתַּדֵּל בַּתּוֹרָה, נִקְרָא לוֹ סוּס אוֹ אַרְיֵה אוֹ נָמֵר, לָמָּה חֲמוֹר? אֶלָּא אָמְרוּ, מִשּׁוּם שֶׁחֲמוֹר נוֹשֵׂא מַשָּׂא, וְלֹא בוֹעֵט בַּאֲדוֹנוֹ כְּמוֹ שְׁאָר הַבְּהֵמוֹת, וְאֵין בּוֹ גַּסּוּת הָרוּחַ, וְלֹא חוֹשֵׁשׁ לִשְׁכַּב בְּמָקוֹם מְתֻקָּן. אַף כָּךְ יִשָּׂשכָר, שֶׁהִשְׁתַּדְּלוּתוֹ בַּתּוֹרָה, נוֹטֵל מַשָּׂא הַתּוֹרָה, וְלֹא בוֹעֵט בַּקָּדוֹשׁ- בָּרוּךְ-הוּא, וְאֵין בּוֹ גַּסּוּת הָרוּחַ, כְּמוֹ הַחֲמוֹר שֶׁלֹּא חוֹשֵׁשׁ לִכְבוֹדוֹ אֶלָּא לִכְבוֹד רִבּוֹנוֹ [רבו]. רֹבֵץ בֵּין הַמִּשְׁפְּתָיִם, כְּמוֹ שֶׁאָמַרְנוּ (אבות פ''ו) וְעַל הָאָרֶץ תִּישַׁן, וְחַיֵּי צַעַר תִּחְיֶה, וּבַתּוֹרָה אַתָּה עָמֵל (זוהר מתורגם).]  [1856:  ע"פ סנהדרין צט ע"ב.]  [1857:  איוב כח, יב.]  [1858:  תהלים קיט, עב.]  [1859:  אבות פרק ד' מ"ט.]  [1860:  צ"ל עתיר.]  [1861:  יִשָּׂשׂכָר עַתִּיר בְּנִכְסִין וְאַחֲסַנְתֵּהּ בֵּין תְּחוּמַיָּא.]  [1862:  משלי ח, כא.]  [1863:  סוכה נב ע"ב.]  [1864:  דברים ג, כה.]  [1865:  לפסוק להם הוראות של תורה וסדרי עבורין, שנאמר ומבני יששכר יודעי בינה לעתים לדעת מה יעשה ישראל ראשיהם מאתים (דברי הימים-א יב, לג.), מאתים ראשי סנהדראות העמיד, וכל אחיהם על פיהם.]  [1866:  עשרה קבים חכמה ירדו לעולם תשעה נטלה ארץ ישראל ואחד כל העולם כולו (קידושין מט ע"ב).]  [1867:  ב"ב קנח ע"ב.]  [1868:  איוב ג, יז.]  [1869:  עול תורה (רש"י).]  [1870:  תהלים פד, ח.] 

וגם יש בכלל דע"י שהוא "רובץ בין המשפתים" והוא עניו מאד יזכה "וירא מנוחה כי טוב" 
 "אל המנוחה ואל הנחלה"[footnoteRef:1871] דהעולם הבא וגם "ואת הארץ" זה העולם הזה, "כי נעמה" בעושר וברום המעלות ואין מי שיטעון עליו משום שחלקו עולמות, משום הכי אמר הכתוב[footnoteRef:1872] "וענוים ירשו ארץ החיים והתענגו על רוב שלום" בעולם הזה וכנודע. והיינו שאמר התנא הוי קבל וקיים[footnoteRef:1873] ע"י שיזכה בה לעושר גם בעולם הזה דכספו של אדם מעמידו על רגליו כמ"ש[footnoteRef:1874] "ואת כל היקום אשר ברגליהם" וז"א וקיים שקימה הוו לה בב' עולמות, ויקום ויתיצב לפני ה' ולא עייל בכיסופא.	 [1871:  דברים יב, ט.]  [1872:  תהלים לז, יא.]  [1873:  רבי זירא הוה מיטמר, היה מחביא את עצמו מלמיסמכיה, לפי שלא רצה שרבי יוחנן יסמכו, וטעמו היה, דאמר רבי אלעזר: לעולם הוי קבל, (הייה אפל, הרחק מן הרבנות, כדרך העומד בחושך), וקיים, (ותחיה, כי הרבנות מקברת את בעליה). סנהדרין יד ע"א.]  [1874:  דברים יא, ו.] 


וּלְאָשֵׁר אָמַר בָּרוּךְ מִבָּנִים אָשֵׁר יְהִי רְצוּי אֶחָיו וְטֹבֵל בַּשֶּׁמֶן רַגְלוֹ (דברים לג, כד).	
רש"י בד"ה ברוך מבנים וכו' ואיני יודע כיצד[footnoteRef:1875] ע"כ, נ"ב לכאורה אין מובן לד"ק מאי קא 
 מספקא ליה לרב בכוונת הספרי, ויש מקום לומר דהכי קאמר שאין מובן כוונת תכלית ברכה זו, מאי היא אם עניינה שנתברך מבנים, רצה לומר שיזכה להיות לו ריבוי בנים יותר משאר שבטים או פירוש שהוא ברוך יהיה משאר הבנים שהם השבטים אחיו והוא מבורך בכל עניניו יותר משאר השבטים, ועל זה קא רש"י שאינו יודע כיצד, רצה לומר היאך הבין בעל הספרי אם פירוש שנתברך בבנים היינו בריבוי הבנים או פירוש שנתברך בבני  יעקב יותר מאחיו בכל עניין.	 [1875:  ראיתי בספרי (שנה.) אין לך בכל השבטים שנתברך בבנים כאשר, ואיני יודע כיצד:] 

ויש מי שרצה לפרש כוונת דברי רש"י שהבין בפשיטות לדברי הספרי דקאמר שנתברך 
 בריבוי הבנים ואכלוסין, ולהכי קא מקשה שאינו יודע כיצד משום שמצינו בפרשת במדבר במניין השבטים דאיכא דנפישי להו טובא יותר משאר שבטו של אשר. אבל עדיין קצת קשה דכל כי האי הוה ליה לאודועי, וגם דמזה יכריח לפרש שהברכה יותר משאר בניו של יעקב והיינו בהצלחת דרכיו ולא בעניין ריבוי האוכלוסין.	

אַשְׁרֶיךָ יִשְׂרָאֵל מִי כָמוֹךָ עַם נוֹשַׁע בַּיהֹוָה מָגֵן עֶזְרֶךָ וַאֲשֶׁר חֶרֶב גַּאֲוָתֶךָ וְיִכָּחֲשׁוּ אֹיְבֶיךָ לָךְ 
 וְאַתָּה עַל בָּמוֹתֵימוֹ תִדְרֹךְ (דברים לג, כט).	
"אשריך ישראל מי כמוך עם נושע בה' " אפשר דר"ל "כי חלק ה' עמו" ולא ע"י שרים 
 כשאר אומות העולם, אי נמי בזמן שעושים רצונו של מקום והם בסוג ישראל אז הם קאי באשרי שמהפכים מדת הדין לרחמים, ויהיה הכל בשם הוי"ה ברוך הוא כאשר לכל מדת החסד ורחמים גמורים והיינו "עם נושע בה' ".	

מדרש וזאת הברכה	

[א] במדרש "ואת עלית על כולנה"[footnoteRef:1876] זה משה ע"כ, נראה משום דמילה 'ואת' במספר קטן 
 עם הכולל עולה י"ב[footnoteRef:1877] כמו שם גדול דמשה[footnoteRef:1878] רבינו עליו השלום במספר קטן.	 [1876:  משלי לא, כט.]  [1877:  ואת= ו (6) א (1) ת (4) +1= 12.]  [1878:  משה= מ (4) ש (4) ה (5) =13] 

[ב] במדרש[footnoteRef:1879] "וכשם שעלית אותי על ס' רבוא, כך אני מעלה אותך לעתיד בתוך ה"ן 
 רבוא צדיקים גמורים שנאמר ה"ן[footnoteRef:1880] ע"כ, וי"ל דאמרי לא שילם לו כמדתו לעלה אותו בתוך ס' ריבוא, ואפשר משום דקים ליה בגוייהו דהס' רבוא של ישראל שהיו מהם ה' רבוא שלא היו צדיקים והיו כלא היו, פש גביה ה"ן רבוא, ולכן עילה אותו לעתיד להנה והיינו דדייק ואמר בתוך ה"ן רבוא של צדיקים גמורים ור"ל בזה כמי שהם בתוך בני ישראל בעולם הזה. 	 [1879:  מדרש רבה זאת הברכה ט'.]  [1880:  "הֵן צַדִּיק בָּאָרֶץ יְשֻׁלָּם" (מלאכי ג, כג).] 

[ג] עוד אמרו במדרש[footnoteRef:1881] אמר לו משה רבינו עליו השלום לאברהם אבינו עליו השלום אני 
 נתעליתי יותר ממך, אתה היית זן בני אדם ערלים ואני הייתי זן בני אדם מהולים ע"כ, לכאורה קצת קשה שהרי כתיב ביהושע ה'[footnoteRef:1882] "שוב מול את בני ישראל שנית" וכו' "כי מולים היו כל העם היוצאים וכל העם הילודים במדבר" "לא מלו", א"כ גם משה רבינו עליו השלום היה זן בני אדם ערלים, ואם תאמר משום שאותם שיצאו ממצרים היו מהולים אבל לגבי אברהם אבינו עליו השלום היו כולם ערלים, קשה דגם אברהם אבינו עליו השלום כל[footnoteRef:1883] "יליד בית ומקנת כספו"[footnoteRef:1884]  מלם והיה זן אותם, ואף שיש חילוק בין רב למעט מכל מקום לא שייך למימר עליו אתה היית זו בני אדם ערלים בלבד, ואפשר דמילה 'ערלים' דקאמר היינו שהי כשאר אומות העולם שלא קיבלו התורה אבל במשה רבינו עליו השלום אף שהיו מהם ערלים ולא מלו מסיבה הידועה אבל היו כולם ישראל שקיבלו התורה ומצותיה, ואכתי קצת קשה דאברהם אבינו עליו השלום שהיה זן לכל עוברים ושבים כדי לקרבם תחת כנפי השכינה וכמה מהם שנתגיירו כמ"ש[footnoteRef:1885] "ואת הנפש אשר עשו בחרן" ונעשו מולין ואיני ידע למה לא השיב כל זה אברהם אבינו עליו השלום למשה רבינו עליו השלום[footnoteRef:1886].	 [1881:  מדרש רבה זאת הברכה ג'.]  [1882:  יהושע ה, י.]  [1883:  צ"ל כתיב.]  [1884:  בראשית יז, יב.]  [1885:  בראשית יב, ה.]  [1886:  אולי אברהם אבינו עליו השלום לא השיב למשה רבינו עליו השלום מכיוון שאין לו קושיה על הסיפא של המדרש ' וְלֹא עוֹד אֶלָּא אַתְּ הָיִיתָ זָן בַּיִּשּׁוּב, וַאֲנִי הָיִיתִי זָן בַּמִּדְבָּר'.] 

[ד] עוד אמרו במדרש[footnoteRef:1887] על יצחק אבינו עליו השלום "ותכהינה עיניו מראות", מהו מראות, 
 מראות בשכינה ע"כ[footnoteRef:1888], וי"ל דהיכן רמוז השכינה בזה, ואפשר משום שמספר קטן של מראות[footnoteRef:1889] היא טוב ואין טוב אלא הקב"ה, אי נמי משום שבהשי"ת כתיב[footnoteRef:1890] "כי לא יראני האדם וחי" והכי קאמר מראות ממה שנאמר לו דהראות בו לא אפשר, זו היא הסיבה ותכהינה עיניו. 	 [1887:  מדרש רבה זאת הברכה ג'.]  [1888:  יִצְחָק אָמַר לְמשֶׁה אֲנִי גָּדוֹל מִמְּךָ שֶׁפָּשַׁטְתִּי אֶת צַוָּארִי עַל גַּבֵּי הַמִּזְבֵּחַ וְרָאִיתִי אֶת פְּנֵי הַשְּׁכִינָה, אָמַר לוֹ משֶׁה אֲנִי נִתְעַלֵּיתִי יוֹתֵר מִמְּךָ, שֶׁאַתָּה רָאִיתָ פְּנֵי הַשְּׁכִינָה וְכָהוּ עֵינֶיךָ, מִנַּיִן, דִּכְתִיב (בראשית כז, א): וַיְהִי כִּי זָקֵן יִצְחָק וַתִּכְהֶיןָ עֵינָיו מֵרְאֹת, מַהוּ מֵרְאֹת, מֵרְאוֹת בַּשְּׁכִינָה, אֲבָל אֲנִי הָיִיתִי מְדַבֵּר עִם הַשְּׁכִינָה פָּנִים בְּפָנִים וְלֹא כָהוּ עֵינָי, מִנַּיִן, שֶׁנֶּאֱמַר (שמות לד, כט): וּמשֶׁה לֹא יָדַע כִּי קָרַן עוֹר פָּנָיו.]  [1889:  מ (4) + ר (2)+ א (1) + ו (6) + ת (4) = 17 = טוב.]  [1890:  שמות לג, כ.] 

[ה] עוד אמרו במדרש[footnoteRef:1891] וזאת הברכה זו התורה שנאמר בה "וזאת התורה" וכו'[footnoteRef:1892], ומלבד 
 זה נראה דמילה תורה במספר קטן היא טוב[footnoteRef:1893], ומילת 'הברכה' עם הכולל היא גם כן טו"ב[footnoteRef:1894] זו תורה.	 [1891:  מדרש רבה זאת הברכה ד'.]  [1892:  דָּבָר אַחֵר, וְזֹאת הַבְּרָכָה, אָמַר רַבִּי שְׁמוּאֵל בַּר נַחְמָן, כֵּיוָן שֶׁבָּא משֶׁה לְבָרֵךְ אֶת יִשְׂרָאֵל, בָּאָה הַתּוֹרָה וְהַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לְבָרֵךְ אֶת יִשְׂרָאֵל, וְזֹאת הַבְּרָכָה, זוֹ הַתּוֹרָה, שֶׁנֶּאֱמַר בָּהּ (דברים ד, מד): וְזֹאת הַתּוֹרָה אֲשֶׁר שָׂם משֶׁה לִפְנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל.]  [1893:  ת (4) + ו (6) + ר (2) + ה (5) = 17 = טוב.]  [1894:  ה (5) + ב (2) + ר (2) +כ (2) + ה (5) +1 = 17 = טוב.] 



דרוש לחתונה ביתו של הרב
דרוש שסידרתי לשמועה טובה מאר"ץ מרחק[footnoteRef:1895] בנשואי בתי יוני תמתי בת זקונים היא לי היקרה בנשים הצנועה, וקורין לה חכמה כי שרה שמה מב"ת[footnoteRef:1896] עם החתן המפואר מגזע היחס והמעלה בינ"ן של קדושים שאר בשרנו דין הוא הד"ר האמור בתורה דמשתבח ביה קרא "ואכלת ענבים"[footnoteRef:1897] ענבי הגפן בענבי הגפן[footnoteRef:1898], גפן פוריה "פרי צדיק עץ חיים"[footnoteRef:1899] הוא הלא היקר נבון ומאוד נעלה יראת ה' היא אוצרו כה"ר מיכאל הי"ו זרע קודש בן לאותו צדיק מר בריה דרבינא[footnoteRef:1900] מר גיסי גיסא דנהרא אור גדול הרב הכולל כמוהר"ר דוד קצין זלה"ה וזמן הנשואין היה בניסן דהאי שתא לישרים נאוה תהלה, יהי רצון שיהיו מבורכים ומוצלחים כרב חייא ורב הונ"א ורב בניי"א במוטב תלתא כחדא, אחים לא יפרדו וזכות אבותם מסייעתם אמן כן יהיה רצון.		 [1895:  הרב כתב את הדרשה בליוורנו שם שהה לרגל הדפסה ספריו כאשר ביתו התחתנה באר"ץ.]  [1896:  מנשים באוהל תבורך.]  [1897:  דברים כג, כה.]  [1898:  פסחים מט ע"א.]  [1899:  משלי יא, ל.]  [1900:  אמר רב נחמן בר יצחק: וירא שמים יוצא ידי שניהן, (רב הונא ורבי יוחנן שנחלקו בפתיתים ושלמים) ומברך על השלימה והפרוסה כאחד. ומנו ירא שמים? בר בריה דרבינא. דמר בריה דרבינא היה מניח פרוסה בתוך (מתחת) השלמה, ומברך עליהן, ובוצע משתיהן או מהשלימה (ברכות לט ע"ב), אמר רב נחמן בר יצחק: ירא שמים יוצא ידי שתיהן גם דעת הברייתא וגם דעת רבי יוחנן. ומנו מיהו הירא שמים שעשה כן? מר בריה דרבנא. היכי עביד לצאת ידי שתיהן? סיים דימיניה נעל של ימין תחילה כדתניא בברייתא, ולא קטר לא קשר את המנעל. וסיים דשמאליה נעל של שמאל. וקטר קשר מנעל של שמאל. והדר קטר חזר וקשר מנעל דימיניה (שבת סא ע"א). וכך נפסק בשו"ע אורח חיים סימן ב' סעיף ד'.] 

והנוש"א בא יבא ברנה נושא בפרת דברים "ראה נתתי לפניכם את הארץ באו ורשו את הארץ" וכו' ג"פ.	
מאמר גרסינן בפרק ו דיבמות[footnoteRef:1901] ת"ר האוהב את שכניו, והמקרב את קרוביו, והנושא את בת אחותו, והמלוה סלע לעני בשעת דחקו עליו הכתוב אומר "אז תקרא וה' יענה" וכו' ע"כ.	 [1901:  דף סב ע"ב.] 

את שיש בה ידיעה בתחילה מודעת זאת כמה מעלות טובות שנאמר באיש המגיע לפרק הנושא קמא קמא דמטי אתא ואייתי בידיה אתתא שפירתא, ובפרט היכא דמצא מין את מינו "לבני ישראל עם קרובו"[footnoteRef:1902], וכל שכן וקל וחומר לבת ת"ח שמשדלתו ומאירה את עיניו "ליהודים היתה אורה"[footnoteRef:1903] אורה זו תורה[footnoteRef:1904]. ודבר שהיה בכלל שזכה עוזרתו ונעשית לו עזר כנגדו כמש"ה "לא טוב היות האדם לבדו אעשה לו עזר כנגדו"[footnoteRef:1905], ונראה דהכוונה כי אם לא נשא אשה ונשאר והוא יחידי אחר המיתה כאלו לא היה, לכן "יקח איש אשה"[footnoteRef:1906] דבזה הוה ליה עזר שהוא זרע, זרע רב יוציא וזרעו לברכה דבזה המניח בנים כאלו לא מת. ואמר "כנגדו" רצה לומר שיהיה כסוג "בניך כשתילי זתים סביב לשלחניך"[footnoteRef:1907] ויהיו תמיד כנגדו וזרע של קיימא, וגם י"ל משום דמילת כנגד"ו[footnoteRef:1908] במספר קטן היא עולה כ' ושם רמז למ"ש דסוף זמן הנשואין עד כ'[footnoteRef:1909], ואם לאו יאמר תפח רוחו וכו', והיא גופה קמ"ל דאם ישתדל לקיים מצוה זו בזמן הזה יזכה כנגדו "לחזות בנועם ה' "[footnoteRef:1910] ובלא הכי לא. ואפשר דאל קשר זה מ"ש בש"ס זכה כנגדו למקיימה בשיעור הנזכר יזכה בעולם הבא נגד ה'[footnoteRef:1911], לא זכה מנגדתו רצה לומר למי שאינו מקיימה שילקה בכל מיני עונשים בעולם הזה ובעולם הבא, ולשון מנגדתו הוא מלקיות ועונשים כמו אלמלא נגדוה[footnoteRef:1912]. ואפשר דאל קשר זה יתפלל מש"ה "ה' מנת חלקי וכוסי אתה תומיך גורלי"[footnoteRef:1913] זו אשה שהיא חלק אלוה ממעל שהקב"ה מזווג זווגין, "ואחת שאלתי מאת ה' אותה אבקש"[footnoteRef:1914] שזה החלק "חבלים נפלו לי בנעימים"[footnoteRef:1915] ל"אשה יראת ה' היא תהלל"[footnoteRef:1916] מגזע היחס והמעלה, וגם יש בכלל שתהיה בת ת"ח ועמלי תורה מ"ש בהם "כי נעים כי תשמרם בבטנך"[footnoteRef:1917] ודא אהנייא ליה שיזכה לזרע של קיימא "אף נחלת שפרה עלי"[footnoteRef:1918] לבניו אחריו ולא יבוזו זרים "ועזבו לאחרים חילם"[footnoteRef:1919] ועל זה "אברך את ה' אשר יעצני"[footnoteRef:1920] במצוה רבה כזו משום דאהנייא לי "שיויתי ה' לנגדי תמיד"[footnoteRef:1921] שיזכה לראות פני שכינה דבזה שמח לבי וכבדי דאין שמחה כיוצא בה. וגם יש בכלל גם בעולם הזה דשמחת הלב אשה. ואומר "תודיעני אורח חיים"[footnoteRef:1922] כמ"ש "ראה חיים עם האשה אשר אהבת"[footnoteRef:1923] דבזה הוה ליה "שבוע שמחות" דזכה עוזרתו בכמה מיני שמחות בעולם הזה "וגם ימינך נצח" בעולם הבא וכמ"ש בספרי הקטן בקונטרס אשת חיל עש"כ.	 [1902:  תהלים קמח, יד.]  [1903:  אסתר ח, טז.]  [1904:  מגילה טז ע"ב.]  [1905:  בראשית ב, יח.]  [1906:  דברים כד, א.]  [1907:  תהלים קכח, ג.]  [1908:  כ(2)+נ(5)+ג(3)+ד(4)+ו(6)=20]  [1909:  שנה.]  [1910:  תהלים כז, ד.]  [1911:  כ (שנה) נגד ה'=כנגדו.]  [1912:  דאמר רב אילמלי נגדוה לחנניה מישאל ועזריה פלחו לצלמא (כתובות לג ע"ב).]  [1913:  תהלים טז, ה.]  [1914:  תהלים כז, ד.]  [1915:  תהלים טז, ו.]  [1916:  משלי לא, ל.]  [1917:  משלי כב, יח.]  [1918:  המשך הפסוק.]  [1919:  תהלים מט, יא.]  [1920:  תהלים טז, ז.]  [1921:  תהלים טז, ח.]  [1922:  תהלים טז, יא.]  [1923:  קהלת ט, ט.] 

ובמסילה נעלה להבין בעניינו מש"ה במזמור ל"ב[footnoteRef:1924] "על זאת יתפלל כל חסיד אליך לעת מצוא" וכו' ואמרו בש"ס[footnoteRef:1925] לחד מאן[footnoteRef:1926] דאמר זו אשה וי"ל מאי "כל חסיד" דקאמר ה"כל" לרבויי מאי אתא, אך כבר ידעת מ"ש[footnoteRef:1927] ז"ל דאפילו חסיד וגדול במעשים טובים כחזקיה המלך ע"ה לפי שלא רצה לישא אשה מטעם גדול שלא, ואמר לו הקב"ה כי מת הוא בעולם הזה ולא יחיה בעולם הבא, ומזה הביאו ראיה למי שאינו נושא אשה דאין לו חלק לעולם הבא ולא יראה פני שכינה וכמ"ש באורך בקונטרס אשת חיל ע"ש, ואמרו "רק לשטף מים רבים" וכו' הוא כמו שפירש שם בדף כה ע"ש. ואמרו "אתה סתר לי"[footnoteRef:1928] רצה לומר באשתו אמרו שאומר לה הרי את מקודשת לי בהיתר ואמרו "סתר לי" רצה לומר שתהיה מצוה זו והצנע לכת ודא אהנייא לי מצר תצרני שמצלת אותי מהיצר הרע, ואמר "תסובבני סלה" כמ"ש שהיא חומה "נקבה תסובב גבר"[footnoteRef:1929] והיא שומרת הבית וכנודע.  וגם יש בכלל שע"י יהיה קול רנה וישועה תמיד, ויתקיים בנו "קול רנה וישועה באהלי צדיקים"[footnoteRef:1930] וגם דע"י הבנים יתקיים בו "כי ידברו את האויבים בשער"[footnoteRef:1931] דברא מזכה אבא בעולם הזה ועולם הבא ועל זה אמר רני פלט. וגם כיון באומר "תסובבני סלע" מידי דהוי דאהנייא ליה בעולם הזה ובעולם הבא דע"י יזכה "לחזות בנועם ה' "[footnoteRef:1932] וכמדובר. וגם י"ל במ"ש "על זאת יתפלל כל חסיד" וכו' ע"פ מ"ש בש"ס[footnoteRef:1933] דלעולם ימכור כל מה שיש לו וישא בת ת"ח, וז"א "על זאת" אין "זאת" אלא תורה כמ"ש "וזאת התורה"[footnoteRef:1934] שהיא גופה תפילה של חסיד "לעת מצוא" זו אשה שיזכה לישא בת ת"ח שעוסקין בתורה. ואפשר דז"ש ג"כ "אשרי תמימי דרך"[footnoteRef:1935] אלו הנושאים נשים כמש"ה "דרך גבר בעלמה"[footnoteRef:1936] דע"י נקראו תמימים ושלמים דבלאו הכי הם חצי גוף, וקאמר שהולכים לחפש בת ת"ח "ההולכים בתורה ה' "ועל זה קיימי ב"אשרי" דזכות אבותם מסייעתם בכל ענין. ומזה אפשר שז"ש ג"כ "טוב לי תורת פיך מאלפי זהב וכסף"[footnoteRef:1937] ע"כ, וי"ל דמאי קמ"ל פשיטא ד"יקרה היא מפנינים"[footnoteRef:1938] וגם מאי מילה "לי" דקאמר, אך אפשר דהיא גופה קמ"ל דאף אם הוה ליה כסף וזהב ימכור כל מה שיש לו וישא בת ת"ח שעוסקין בתורת ה', ואמר "לי" שיאמר לכלה כזו הרי את מקודשת "לי" ואין לך טובה וברכה יותר מזה. וחוץ מזה י"ל באומר "אשרי תמימי דרך" וכו' ע"פ מה שידעת[footnoteRef:1939] דאפילו אברהם אבינו ע"ה לא נקרא תמים עד שמל, גם נודע דאף אם היה מהול אם לא שמר בריתו בטהרה כאלו לא מל דחשיבי כשאר אומות העולם וגדול עונם מנשוא, וז"א "אשרי תמימי דרך" אלו בני אדם המהולים שנקראו תמימים במצוה רבה, ואימתי קיימי באשרי כשהולכים בתורה ה' לשמור בריתם בקדושה ובטהרה. ואמר "אשרי נוצרי עדותיו בכל לב ידרשיהו"[footnoteRef:1940] ר"ל שלא יהרהרו בלבם לעבירה דהרהורי עבירה קשים מעבירה[footnoteRef:1941], ומ"ה אמר אח"כ לא זו אף זו, אף לא פעלו עולה לעשות העבירות בפועל ואז חשיבי בדרכי הלכו ויקראו "תמימי דרך" אבל בלאו הכי לא. נחזור לענייננו דבזה נבין מש"ה "מצא טוב" ר"ל דהעיקר מצות הנישואין למצוא אשה הגונה הוא מצא טוב שיקח בת ת"ח אין טוב אלא תורה, ואף אם ימכור כל מה שיש לו דבזה "ויפק רצון מה' " דרוח המקום נוחה הימני והתורה מגנא ומצלא. ובזה נבין ג"כ מש"ה בקהלת ט' "ראה חיים עם אשה אשר אהבת"[footnoteRef:1942] ר"ל במקום תורה שנאמר בה "עץ חיים היא"[footnoteRef:1943] כי היא חלקך בחיים שזאת האשה שהיא חלק אלוה ממעל, אהנייא ליה בלימוד התורה דמעשה אבות יעשו בנים, ועוד בה "ובעמלך אשר אתה עמל"[footnoteRef:1944] אלו הבנים כמ"ש בפסוק "וחבל את מעשה ידך"[footnoteRef:1945] אלו הבנים הא למדת שעמל האדם אלו בניו של אדם, וקאמר מועילה לו שאם מת או גולה יהיו בניו שהם "עמלך" יזכו לתורת ה' שהיא עץ חיים, וכמ"ש בש"ס[footnoteRef:1946] להאי טעמא רבה שאם מת או גולה יהיו בניו ת"ח, והטעם דזכות אבותם מסייעתם וגם דזרוק חוטרא אאוירא אעיקרא קאי[footnoteRef:1947], ואפשר דאל קשר זה מש"ה במשלי ז'[footnoteRef:1948] "אמור לחכמה אחותי את" ר"ל שיקח אשה מן "החכמה" בת ת"ח ויאמר "לה אחותי את", רצה לומר הרי את מקודשת לי שבזה "ומודע לבינה תקרא" שיזכה להיות בניו ת"ח כמ"ש שאם מת או גולה מובטח לו שיהיו בניו ת"ח, ומ"ה אני אמר לו "לשמרך מאשה זרה"[footnoteRef:1949] השמר פן ואל, שאל ישא בת עם הארץ שהיא זרה לך, כמ"ש שהם שקץ וכו' ונאמר עליהם "ארור שוכב עם בהמה"[footnoteRef:1950] ולא יערב זרע אדם עם זרע בהמה, להכי קראה "זרה" דלא הוי מין במינו, לכן נא גבור תרדוף אחר בת ת"ח, ומקור החכמה, ואמר לה "אחותי את" זו אשה שאין לך אחים וריעים יותר מהם, ועליו נאמר "מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד"[footnoteRef:1951] וכו' וכמש"ל, וגם קרי לה "אחותי" שדרך העולם לחבב אחותו ביתר שאת, וכמ"ש רש"י[footnoteRef:1952] במ"ש והנושא את בת אחותו וקאמר שצריך ג"כ לחבב אשתו כאחותו ולא יהיה ביניכם שום פירוד לבבות חס ושלום לא מינה ולא מקצתה. והנה בש"ס[footnoteRef:1953] אמרו על האי קרא אם ברור לך הדבר כאחותך שהיא אסורה לך אמרהו וכו', ולע"ד אפשר דה"ק "אמור לחכמה" ר"ל שיחבב וישבח לחכמת התורה כמו שמחבב לאחותו ומשבחה לפני בעלה, ולשון "אמור" כמו "את ה' האמרת היום"[footnoteRef:1954] ועל זה סיים "ומודע לבינה תקרא" שהוא ג"כ ענין חיבה יתירה כמו "הלא בועז מודעתנו"[footnoteRef:1955]. וגם לפי שיטת הש"ס י"ל באומר "אחותי "דהכי קאמר דכמו שברור לך כאחותך כן יהיה ברור לך והלמוד בחכמה שמלמדין אותך ולא תשכח לימודך ,ומלבד בא ב"ה והוסיף עליהם "ומודע לבינה תקרא" שיהיה מבין דבר מדבר ועושה חדשות משלו ממה שקיבלה נשמתך מהר סיני. וגם ר"ל שיהיה כסוג "הן יראת ה' היא חכמה וסור מרע היא בינה"[footnoteRef:1956] ולא החכמה היא עיקר. וגם י"ל ע"פ מ"ש[footnoteRef:1957] אין בור ירא חטא ולכן בתחילה "אמור לחכמה" והדר "תקרי לבינה" שהיא יראת שמים וסור מרע. וסיים "לשמרך מאשה זרה" אפשר ע"פ מ"ש הא' דהחכמה שהוא יראת שמים יזכה לחדש בחכמתו מה שקבלה נשמתו, ובלאו הכי הוא קולט מהאויר מאחרים כמו דואג ואחיתופל וכנודע, והיא גופה קמ"ל דאם אתה כסוג ירא שמים "וסור מרע היא בינה" דא אהנייא ליה לשמרך מאשה זרה שלא יהיה קולט מחכמת אחרים שהיא זרה אצלו, וגם י"ל ע"פ[footnoteRef:1958] מ"פ גבי ר' חנינא ור' יונתן שעברו אפתחא דזונות ואתכנעו מקמייהו משום שהיו עוסקים בתורה. וז"א "אמור לחכמה אחותי את" ר"ל כמו שאין אתה נפרד מאחותך כן לא תזוז מן החכמה "ומודע לבינה תקרא" בכל עידן ובכל זמנא ובזה "לשמרך מאשה רעה "זה פתחא דזונות וכמו מעשה רב ר' חנינא ור' יונתן. וגם י"ל עם מ"ש[footnoteRef:1959] הגיע לפרשת דרכים ניצול מכולם זה ת"ח דסלקא ליה שא"ד ופירוש לחג טעמא דת"ח כזה תמיד מהרהר בלבו בדברי תורה ומהרהר כדיבור דמי וניצול אף מיצר הרע תמיד. וז"א "ומודע לבינה תקרא" ר"ל תמיד ע"י שמהרהר בלבו ובזה לשמרך מאשה זרה זה יצר הרע וכת דיליה משום דכך היא המדה שניצול מכולם, וגם י"ל שכיוון באומר "אמור לחכמה" ע"פ מ"ש "כי חיים הם למוצאיהם"[footnoteRef:1960] למוציאהם בפה[footnoteRef:1961], אבל בלאו הכי שוכח תלמודו כמו ההוא תלמידא, והיא גופה קמ"ל דאם את זהיר ל"אמר לחכמה" בפה אז תהיה דבוקה בך כמו "אחותך" ולא תשכח "ומודע לבינה תקרא" שיהיה כסוג ת"ח ששואלין אותו הלכות בכל מקום ואומרים "ובחוץ תרונה"[footnoteRef:1962] לכולי עלמא ולא יאמר איני יודע. ובפסוק שהביאו בש"ס נראה שכיוונו הכי שאם אתה מוציאם בפה הם תמיד אצלך ומילה "למוצאיהם" משתמע לב' אנפי, ואפשר דזש"ה "אשרי אדם מצא חכמה"[footnoteRef:1963] ר"ל שתמיד מצויה אצלו ואוקומי גירסא ואימתי בזמן ש"אדם יפיק תבונה" שיוצא הדברים מפיו ולא ילמוד בלחש וכאמור. וע"פ האמור לעיל יובן מש"ה במזמור פא[footnoteRef:1964] "לו עמי שומע לי ישראל בדרכי יהלכו" ר"ל שיזהרו אפילו בעת הליכתם בחוץ שיהיו הלוך ודבר בדברי תורה כמו ר' חנינא ור' יונתן בזה "כמעט אויבהם אכניע" זה פתחא דזונות שהם אויבי הנפש וגם "על צריהם אשיב ידי" זה יצר הרע שהוא צר ואויב, ואמר "אשיב ידי" ר"ל דמכריזין ברקיע הזהרו בר"פ ותורתו כמ"ש מהרי"ט במ"ש הגיע לפרשת דרכים ניצול מכולם, ואל קשר זה מ"ש ג"כ במזמור פו'[footnoteRef:1965] "הורני ה' דרכך אהלך באמתך" באמתה של תורה. וכשאני מהלך לא פסיק מפומי ועוד בה "יחד לבבי" ר"ל שיזכה למעלה רבה כזו שתהיה תמיד יראת ה' תקועה בלבו ויהרהר בדברי תורה ולא בהרהורי עבירה חס ושלום, "ואודך" בדברי תורה תמיד "בכל לבבי" ובזה "ואכבדה שמך לעולם" ולא יתחלל שם שמים ע"י בענין עבירה כיון שמהרהר כדבור דמי ותורה מגנא ומצלא. וגם "כי חסדך גדול עלי" שמכריזין ברקיעא הזהרו בו ובתורתו דומייא דר"מ ודעמיה ובזה "והצלת נפשי משאול תחתיה" זו גיהנום שהיא בור שחת. נחזור לענייננו שנבין בו ג"כ מ"ש במשלי סימן ד'[footnoteRef:1966] "קנה חכמה קנה בינה" ר"ל שזהו קנין אשה ע"ד שאמרו[footnoteRef:1967] האשה נקנית בג' דרכים וקאמר שקנין זה יהיה בבת ת"ח וסיים ואמרו "בכל קניינך קנה הבינה"[footnoteRef:1968] ר"ל בכל ממון שהקנה לו הקב"ה כמ"ש ימכור כל מה שיש לו וישא בת ת"ח וכאמור. ואף גם זאת אשכחן שקרא הכתוב לאשה "לחם" כמש"ה "כי את הלחם אשר הוא אוכל"[footnoteRef:1969] ופרש"י ז"ל בפירוש החומש היא אשתו אלא שדבר הכתוב בלשון נקיה ע"כ. ולע"ד אפשר דאמר לו לשבח דכמו שאי אפשר לאדם לחיות בטוב כי אם ב"לחם לבב אנוש יסעד"[footnoteRef:1970] כן האשה שהיא עוזרתו בעולם הזה שיהיה שרוי בשמחה ובטוב לבב ומגדלת בניו ומצילתו מן החטא וע"י יזכה לעולם הבא ו"לחזות בנועם ה' ולבקר בהיכלו"[footnoteRef:1971], אבל בלאו הכי אין לו חלק לעולם הבא ואין מכניסין אותו במחיצתו של הקב"ה וראיה מחזקיה וכנודע. וגם נראה שאותיות 'לחם' היא 'מלח' כמו שאי אפשר לעולם בלא מלח וגם שהמלח רובו קשה ומיעוטו יפה, כך האשה , תפסת מועט תפסת, ולא תאמר אחרי רבים לרעות לעצמו וכנודע, ואמרו "אעשה לו עזר"[footnoteRef:1972] לומר דאין זיווגו של אדם אלא מאת ה' אני ולא אחר. וגם נקראת לחם ומלח לומר זכה עוזרתו כמו ש"הלחם לבב אנוש יסעד", לא זכה תהיה מלח ואחריתה מרה, וכמ"ש בפסוק "מוציא אסירים בכושרות"[footnoteRef:1973] זכה אומר שירה, לא זכה בכי וקינה מ"ל[footnoteRef:1974], ואמרו "אשר הוא אוכל"[footnoteRef:1975] ר"ל הבעל לבדו ואין לזרים אתו שלא יהיו ב' פתילות בנר אחד[footnoteRef:1976] לא מינה ולא מקצתיה, וגם נראה דאותיות לחם במספר קטן עם האותיות הם ח"י[footnoteRef:1977], שם רמז בן ח"י לחופה ואם תחשב גם הה"א של הלח"ם יהיו כ' דזהו סוף השיעור בן כ' לרדוף אחר מצוה זו דאם הגיע כ' ולא נשא אומר הקב"ה "תצא רוחו חשוב לאדמתו"[footnoteRef:1978], וגם נקט הזמן בן ח"י לחופה דע"י יהיה ח"י בב' עולמות וכאמור.  	 [1924:  תהלים לב, ו.]  [1925:  ברכות ח ע"א.]  [1926:  רב חנינא.]  [1927:  ברכות י ע"א.]  [1928:  תהלים לב, ז.]  [1929:  ירמיהו לא, כא.]  [1930:  תהלים קיח, טו.]  [1931:  "כְּחִצִּים בְּיַד גִּבּוֹר כֵּן בְּנֵי הַנְּעוּרִים: אַשְׁרֵי הַגֶּבֶר אֲשֶׁר מִלֵּא אֶת אַשְׁפָּתוֹ מֵהֶם לֹא יֵבֹשׁוּ כִּי יְדַבְּרוּ אֶת אוֹיְבִים בַּשָּׁעַר (תהלים קכז, ד-ה).]  [1932:  תהלים כז, ד.]  [1933:  פסחים מט ע"ב.]  [1934:  דברים ד, מד.]  [1935:  תהלים קיט, א.]  [1936:  משלי ל, יט.]  [1937:  תהלים קיט, עב.]  [1938:  משלי ג, טו.]  [1939:  נדרים לב, א.]  [1940:  תהלים קיט, ב.]  [1941:  יומא כט ע"א.]  [1942:  קהלת ט, ט.]  [1943:  משלי ג, יח.]  [1944:  קהלת ט, ט.]  [1945:  קהלת ה, ה.]  [1946:  פסחים מט ע"א.]  [1947:  ראה רש"י על בראשית כא, כא.]  [1948:  פסוק ד.]  [1949:  משלי ז, ה.]  [1950:  דברים כז, כא.]  [1951:  תהלים קלג, א.]  [1952:  והנושא בת אחותו. גיעגועי אדם רבין על אחותו יותר מן אחיו ומתוך כך נמצא מחבב את אשתו (רש"י יבמות סב ע"ב).]  [1953:  סנהדרין ז ע"ב.]  [1954:  דברים כו, יז.]  [1955:  רות ג, ב.]  [1956:  איוב כח, כח.]  [1957:  אבות פרק ב משנה ה.]  [1958:  ע"ז יז ע"א.]  [1959:  סוטה כא ע"א.]  [1960:  משלי ד, כב.]  [1961:  עירובים נד ע"א.]  [1962:  משלי א, כ.]  [1963:  משלי ג, יג.]  [1964:  תהלים פא, יד.]  [1965:  תהלים פו, יא.]  [1966:  פסוק ז.]  [1967:  קידושין פרק א משנה א.]  [1968:  משלי ד, ז.]  [1969:  בראשית לט, ו.]  [1970:  תהלים קד, טו.]  [1971:  תהלים כז, ד.]  [1972:  בראשית ב, יח.]  [1973:  תהלים סח, ז.]  [1974:  אולי מחוץ לנו.]  [1975:  בראשית לט, ו.]  [1976:  גיטין נח ע"א.]  [1977:  ל(3)+ח(8)+ם(4)+3(אותיות לחם)=18.]  [1978:  תהלים קמו, ד.] 

ומזה נאמר דהיינו טעמא שנקראת התורה לחם שנאמר "לכו לחמו בלחמי"[footnoteRef:1979] מהכי טעמא רבה דכמו שאי אפשר לעולם בלא לחם, כן אי אפשר לאדם בלא תורה "כי היא חייך ואורך ימיך"[footnoteRef:1980], וגם כל עיקר בריאת העולם וקיומו על התורה, וגם שם רמז דכך היא דרכה של תורה פת במלח[footnoteRef:1981], דאומר דדין כאותיות דדין[footnoteRef:1982], וטובים הב' ובשתים ועלתה לו שתלמודו מתקיים בידו, ואם אתה עושה כן בהתחלות קשות ומקיים את התורה מעוני מבטיחך הכתוב שיקיימה מעושר "ושתו ביין מסכתי"[footnoteRef:1983] "ודבש וחלב תחת לשונך"[footnoteRef:1984].	 [1979:  משלי ט, ה.]  [1980:  דברים ל, כ.]  [1981:  אבות פרק ו משנה ד.]  [1982:  הסבר פשוט שמלח ולחם הם אותם אותיות ונמשלו לתורה. הסבר פנימי כמו שלחם משביע את האדם, ומהו שביעתו דברי תורה שנמצאים בפנימיות הלחם, וזה משביע לכל חי , אכן בעולם הזה לא נראה מפורש הדברי תורה שנמצא בלחם, רק לעתיד לבוא אז יתגלה הדברי תורה שנמצא בלחם, ויכירו וידעו שכל עיקר השביעה היא רק מדברי תורה (ע"פ בית יעקב על התורה מקץ כ"ה).]  [1983:  משלי ט, ה.]  [1984:  שיר השירים ד, יא.] 

ואף גם זאת דבר שהיה בכלל המעלות שמשיג הבן אדם ע"י אשת חיל דאין הברכה מצויה בביתו אלא בעבור אשתו שנאמר "ולאברם היטיב בעבורה"[footnoteRef:1985], ומשום הכי אמרו אוקירו לנשייכו כי היכי דתתעתרו[footnoteRef:1986], ומזה אפשר לע"ד לפרש דזהו כונת התנא באבות[footnoteRef:1987] באומר איזהו עשיר השמח בחלקו משום דשמחת לב אשה והיא חלק אלוה ממעל דהקב"ה מזווג זיווגים, וקאמר דמיבעי ליה לאיניש לשמוח בה "ושמח את אשתו אשר לקח"[footnoteRef:1988] ולא יתן עיניו באחרת, דגרמא דנפל בחולקך גרדה, וישמחה בגופו ובממונו עד מקום שידו מגעת ואם אתה עושה כן אתה זוכה להיות עשיר וכמ"ש אוקירו לנשייכו וכו'. ולפי הפשט נראה דר"ל שישמח בחלק ממון שחלק לו השי"ת ולא יערב ממון אחרים עמו ואז יזכה לעושר כיון שמקיים האל"ף תבוא אצלו הבי"ת והיינו שהביא מקרא ד"יגיע כפיך כי תאכל"[footnoteRef:1989] "כפיך" דייקא ולא אחרים ובזה אשריך וטוב לך בב' עולמות דצדיק כאמור יחיה וכנודע. גם י"ל עם מ"ש ג' פרוטות אין בהם סימן ברכה וא' מהם מי שמברר חלק היפה לעצמו, ולכן אמרו איזהו עשיר ויזכה "כי שם צוה ה' את הברכה"[footnoteRef:1990] מי ששמח בחלקו שעולה לו מה שיהיה ואינו מקפיד לחזר ליקח את היפה משום דאז שלטא עליו עינא בישא ואבד העושר ההוא חס ושלום.	 [1985:  בראשית יב, טז.]  [1986:  ב"מ נט ע"א.]  [1987:  אבות פרק ד משנה א.]  [1988:  דברים כד, ה.]  [1989:  תהלים קכח, ב.]  [1990:  תהלים קלג, ג.] 

ובמסלה נעלה להבין בענייננו מקרא קודש האמור בפרשת לך לך "והפרתי אותך במאד מאד"[footnoteRef:1991] וכו' ור"ל דע"י הנשואין ומצות פריה ורביה יזכה ל"מאד" זה העושר כמ"ש "בכל מאדך"[footnoteRef:1992]. וגם כתיב "ואברם כבד מאד"[footnoteRef:1993] וכו' ומה שסיים "ומלכים ממך יצאו" הכונה בו לפי שאמרו קודם "התהלך לפני והיה תמים"[footnoteRef:1994] והיינו במצות המילה, וידעת שעיקר מצות המילה לשמור בריתו בטהרה ולא יחלל בריתו ואז יהיה תמים וגבר שלים, וגם ידעת מ"ש בזוהר הקדוש[footnoteRef:1995] דמאן דנטר ברית דא יזכה למלכות וראיה מיוסף הצדיק, ומשום הכי קאמר לו השי"ת לאברהם אבינו ע"ה, דאם אתה עושה כן ומצוה לבניך אחריך והיינו שסיים תזכה "ומלכים ממך יצאו", "והקימותי את בריתי ביני וביניך ובין זרעך אחריך"[footnoteRef:1996] והוא כבר יש לו כתר מלכות וכתר שם טוב כי הוא אב לכל המון גוים האדם הגדול בענקים. ואף זאת לבניו אחריו שיזכו בו לכתר מלכות בעבור זאת. ובמדרש אגדה[footnoteRef:1997] פירש בזה מש"ה בפרשת יתרו "ושמרתם את בריתי"[footnoteRef:1998] "ואתם תהיו לי ממלכת כהנים" וכו', ומה שסיים הכא "להיות לך לאלהים ולזרעך אחריך" שם רמז למקיים מצות פרו ורבו יזכה להיות לו אלוה ולהקביל פני שכינה ויש לו חלק לעולם הבא, אבל בלאו הכי לא, ובש"ס פרק ו' דיבמות[footnoteRef:1999] אמרו שגורם לשכינה שתסתלק מישראל מהאי קרא דבזמן שזרעך אחריך שכינה שורה עליכם, אין זרעך אחריך על מי שורה על העצים ועל האבנים ע"ש, ועיקר מה שדרשוהו להכי משום שאמרו קודם "והפרתי אותך" וכו' הרי במצות פריה ורביה הכתוב מדבר, ואי הוואי התם הייתי מביא ג"כ מהאי קרא להאי עניינים וכמדובר, ויש מקום לומר דכיוונו ג"כ למאי דאמרן דאם קיים מצות פריה ורביה והניח זרע אחריו שכינה שורה עליו "לחזות בנועם ה' " ויש לו חלק לעולם הבא, אבל בלאו הכי לא ואין הכוונה דווקא על שריית השכינה בישראל בעולם הזה דאם הוא חטא שאר ישראל מה עשו, ואפשר לומר דקאמר על הכת שלומדים ממנו לעשות כן או למאן דאפשר ליה למחות ואינו מוחה דהוי כאלו עשאה וכמ"ש בפרתו של רבי אלעזר[footnoteRef:2000], אבל לאו על כללות בני ישראל אתמר.	 [1991:  בראשית יז, ו.]  [1992:  דברים ו, ה.]  [1993:  בראשית יג, ב.]  [1994:  בראשית יז, א.]  [1995:  תיקוני זוהר – תיקונא חמיסר דף לא ע"א.]  [1996:  בראשית יז, ז.]  [1997:  וּשְׁמַרְתֶּם אֶת בְּרִיתִי, רַבִּי אֱלִיעֶזֶר אוֹמֵר זֶה בְּרִית שַׁבָּת. רַבִּי עֲקִיבָא אוֹמֵר, זֶה בְּרִית מִילָה, וַעֲבוֹדַת אֱלִילִים (ילקוט שמעוני יתרו רמז רעו אות ה).]  [1998:  שמות יט, ו-ז.]  [1999:  אחרים אומרים גורם לשכינה שתסתלק מישראל שנאמר (בראשית יז, ז) להיות לך לאלהים ולזרעך אחריך בזמן שזרעך אחריך שכינה שורה אין זרעך אחריך על מי שורה על העצים ועל האבנים (יבמות סד ע"א).]  [2000:  שבת נד ע"ב.] 

ועתה נבוא להבין מש"ה מזמור[footnoteRef:2001] קל"ג "שיר המעלות לדוד הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד בשמן הטוב על הראש יורד על הזקן זקן אהרן שיורד על פי מדותיו", "כי שם צוה ה' את הברכה" ע"כ. וכבר נודע שלא יש אהבה ואחוה יותר מהאיש עם אשתו וקאמר שהעיקר "כי ישבו אחים יחדיו"[footnoteRef:2002] כסוג א', ועוד בה גם לרבות שהם מקודם היו יחד וקרובים ושאר בשרו דבזה הוה ליה חבה יתירה ביתר שאת, וקא מדמי להו לאהרן הכהן שהיה אוהב שלום ורודף שלום[footnoteRef:2003], וגם אלו הוה ליה "שלום רב"[footnoteRef:2004] כמדותיו של אהרן, ובזה "שם צוה ה' את הברכה" כיון שמקיים הא דאוקירו לנשייכו מתקיים בו הא ד"ויתן לך את ברכת אברהם"[footnoteRef:2005], וגם יש בכלל אומר "מה טוב" ר"ל שיחזר ליקח בת ת"ח אין טוב אלא תורה וכל שכן אם הם קרובים דב' ועלתה לו לטובה ולברכה כהנה וכהנה, ועל זה סיים "כי שם צוה ה' את הברכה" "את" לרבות ת"ח ותכף לת"ח ברכה[footnoteRef:2006] דנפש האב והבנים א' היא, וכ"ש אם החתן ג"כ ירא שמים ובן ת"ח דהוי ליה ענבי הגפן בענבי הגפן וזכות אבותם מסייעתם בכל מידי דמיטב, ומזה אפשר לומר דז"ש במזמור קכ"ח "אשרי כל ירא ה' ההולך בדרכיו" ור"ל שכמו שהשי"ת מכבד התורה כמ"ש "כי בן הייתי לאבי רך ויחיד"[footnoteRef:2007] וכו' כן האדם שהוא ירא שמים "והן יראת ה' היא חכמה" יטרח למכור כל מה שיש לו וישא בת ת"ח דאז הוי כסוג "אשתך כגפן פוריה"[footnoteRef:2008] דענבי הגפן בענבי הגפן ויזכה להיות "עץ עושה פרי" "בניך כשתילי זיתים" ועוד בה "הנה כי כן יבורך גבר" דתכף לת"ח ברכה "יברך ה' מציון" ר"ל מציון התורה והמעשים שיש לכם בזכות אבות, וע"ד שדרשו בפסוק "ישלח עזרך מקודש ומציון יסעדך"[footnoteRef:2009] "וראה בטוב ירושלים"[footnoteRef:2010] "ואכלו את חבל הארץ"[footnoteRef:2011], וגם רמז באומר "הנה כי כן"[footnoteRef:2012] ר"ל שיזכה ל"ימי שנותינו בהם ע' שנה"[footnoteRef:2013] כמנין כ"ן וישלים שנותיו בטוב וברכה ובזה "וראה בנים לבניך" דהתורה מגנא ומצלא "כי הוא חייך ואורך ימיך"[footnoteRef:2014] "ועץ חיים היא"[footnoteRef:2015].	 [2001:  תהלים.]  [2002:  דברים כה, ה.]  [2003:  אבות פרק א משנה יב.]  [2004:  תהלים קיט, קסה.]  [2005:  בראשית כח, ד.]  [2006:  ברכות מב ע"א.]  [2007:  משלי ד, ג.]  [2008:  תהלים קכח, ג.]  [2009:  תהלים כ, ג.]  [2010:  תהלים קכח, ה.]  [2011:  בראשית מה, יח.]  [2012:  תהלים קכח, ד.]  [2013:  תהלים צ, י.]  [2014:  דברים ל, כ.]  [2015:  משלי ג, יח.] 

וחוץ מדרכנו יאמר נא בפסוק[footnoteRef:2016] "הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים" וכו' ע"פ מ"ש בספר חסידים דב' אחים הדרים בעיר א', א' מהם מת או גולה ע"ש. ואפשר לחלק דהיינו דוקא אם הם חלוקים בדעתם שיש בהם פירוד לבבות חס ושלום, אבל אם הם בדעת א' חשיבי כגוף א' ולית לן בה, וכ"ש אם הם בבית אחד יאכל[footnoteRef:2017] ואינם חלוקים בעסתם. והיינו דקא משתכח קרא "מה טוב ונעים שבת אחים" "כי ישבו אחים יחדיו"[footnoteRef:2018] בדעת א' וגם יחד בבית אחד ואוכלים ביחד ואין ביניהם שום קנאה וכו', דאז אין לחוש לצוואות של הרב החסיד הנזכר, ובמדרש אגדה פירש דמשמע ב' כאחד לגוף ולנפש דר"ל שהם אחים מאב ואם וגם היו תומים בבטן ביחד דבזה חבה יתירה נודעת להם וכנודע, וגם י"ל דקאי על חברים והת"ח דמה טוב ונעים להיות אהבה ואחוה ביניהם ביתר שאת ולא יהיו כסוג תלמידיו של ר"ע ואז "כי שם צוה ה' את הברכה וחיים עד העולם"[footnoteRef:2019] ולא ילכו בקיצור שנים חס ושלום, וגם י"ל דקאי על השכנים היושבים תמיד ביחד ועדיפי מאחים כמ"ש "טוב שכן קרוב מאח רחוק"[footnoteRef:2020] שיהיו אוהבים זה את זה כמ"ש האוהב את שכניו וכו' דעליו נאמר "אז תקרא וה' יענה"[footnoteRef:2021] גם דוד המלך ע"ה מברכם ברבות הטובה "וחיים עד העולם"[footnoteRef:2022].	 [2016:  תהלים קלג, א.]  [2017:  לשון מצילה ע"פ הפסוק שמות יב, מו.]  [2018:  דברים כה, ה.]  [2019:  תהלים קלג, ג.]  [2020:  משלי כז, י.]  [2021:  ישעיהו נח, ט.]  [2022:  תהלים קלג, ג.] 

ועתה נבוא להבין מש"ה בחזון ישעיה נ"ה[footnoteRef:2023] "למה תשקלו כסף בלא לחם ויגיעכם בלא לשבעה שמעו שמוע אלי ואכלו טוב ותתענג בדשן נפשכם" וכו' "שמעו ותחי נפשכם" וכו' ע"כ, וצריך להבין דהיכי דמי שישקלו כסף ולא יקחו להם כיון שהכסף יענה את הכל וגם כיון שכסף ישקול יהיה שבע בכל מידי דמיטב, וגם אמאי כשיאכלו טוב אמר על התענגות הנפש ולא אמר ותתענגו סתם. אך אפשר דקאמר על סוג בני אדם שבונים בית ומביאים עבדים ושפחות ומוציאים הוצאות, אין כסף נחשב ואינם רוצים להטפל בעול אשה ובנים להכי קאמר ליה למה "תשקלו כסף בלא לחם" זו אשה שנקראת לחם "וכל יגיעכם בלא לשבעה" לא בעולם הזה ששרויים בלא טובה וברכה ולא בעולם הבא שהקב"ה מתמלא עליהם עברה וזעם וכו', לכן שמעו זאת ואכלו טוב שיקיימו הא דאם הלחם אשר הוא אוכל שבזה טבא הוא וטבא להוי דבזה "ותתענג בדשן נפשכם" בעולם הבא "לחזות בנועם ה' ולבקר בהיכלו"[footnoteRef:2024] וגם "ותחי נפשכם" דהמניח בנים כאלו לא מת "נפשו בטוב תלין וזרעו יירש ארץ"[footnoteRef:2025], וגם י"ל דקאמר על הן רבים עתה עם הארץ שרודפים לאסוף כסף ולא ישגיחו לעסוק בתורה ובמצות דקאמר לו "למה תשקלו כסף בלא לחם" זו התורה שנאמר בה "לכו לחמו בלחמי" או להחזיק ביד לומדי תורה, ויגיעכם בעולם הזה שהוא הבל הבלים בלא לשבעה ד"אוהב כסף לא ישבע כסף" "ועזבו לאחרים חילם", וגם לא יתנו מזון ושבעה לנפשם ונשמתם "לכן שמעו שמוע אלי ואכלו טוב" זו התורה שנאמר בה "כי לקח טוב " ואם לא חלק לו כבינה יחזיק ביד ת"ח ויהי ביתך בית ועד לחכמים, ות"ח על שלחנו ויאכל עמהם והיינו אומר "ואכלו טוב" ובזה "ותתענג בדשן נפשכם" שיזכה להיות בעולם הבא במחיצתן, ואמרו "שמעו ותחי נפשכם" ששם בעולם הבא מלמדין אותו תורה, וזש"ה "עץ חיים היא למחזיקים בה"[footnoteRef:2026] ר"ל שהמחזיקים יזכו בעולם שכולו חיים נצחיים בכתר התורה דכך היא המדה למחזיקים וכנודע.	 [2023:  פסוק ב.]  [2024:  תהלים כז, ד.]  [2025:  תהלים כה, יג.]  [2026:  משלי ג, יח.] 

הדרן עלן למ"ש במאמר[footnoteRef:2027] הנצב פתח השער[footnoteRef:2028] על הנושא בת אחותו וכו' דעליו נאמר "אז תקראוה' יענה" דפשיטא דאם לא מצא בת אחותו הוא הדין לכל קרוביו וע"ד שכתב רש"י דהוא הדין בת אחיו[footnoteRef:2029], ואנו נאמר דהוא הדין לשאר הקרובים וכל שכן וקל וחומר אם היא מגופו ממש שגדלה רמה מעלתה אשר מזה נאמר דזהו פשט הכתוב מ"ש "ויאמר האדם זאת הפעם עצם מעצמי ובשר מבשרי"[footnoteRef:2030] וכו' "כי מאיש לקחה זאת" ופרש"י ז"ל[footnoteRef:2031] לשון נופל על לשון מכאן שנברא העולם בלשון הקודש ע"ש. וע"פ האמור אפשר דהכי קאמר "לזאת יקרא אשה" מידי דהוו שלוקחה ממנו מעצמי ובשרי, א"כ אין לך קורבה וחיבה יתירה יותר מזה ועדיפא מינה מהא דהנושא את בת אחותו וחוץ ממנו לא שייך לשום נברא שבעולם לזכות לזה, וסיים "על כן יעזוב איש" וכו' "ודבק באשתו והיו לבשר אחד" ורש"י פירש דהולד נוצר ע"י ב' ושם נעשה בשרם אחד, אבל ע"פ דרכנו אפשר דר"ל שיקח אשה מבשרו ועצמו והקרוב קרוב קודם דבזה הוה ליה חבה יתירה באשתו ומין במינו אינו חוצץ. וחוץ מזה אפשר דהכוונת באומר "כי מאיש" ר"ל על השי"ת שנקרא "ה' איש מלחמה"[footnoteRef:2032] ור"ל דאשה זאת לוקחה ע"י הקב"ה כמ"ש "ויקח אחת מצלעותיו ולזאת יקרא אשה" אמר לו לשבח דאין שום אדם שבעולם שיזכה לזה דמעשה י"ש עדיף בכהי גוונא אליבא דכולי עלמא, וגם י"ל במ"ש "והיו לבשר אחד" ע"פ מ"ש בזוהר הקדוש בחומר עון המשמש שלא כדרכה והביאו ממ"ש "ודבק באשתו" ולא באחורי אשתו ע"ש, ולע"ד י"ל דהיא גופיה ג"כ קמ"ל באומר "והיו לבשר אחד" בשימוש כדרכה שנר[footnoteRef:2033] כגוף אחד פנים בפנים משא"כ בלא כדרכה דקאמר לזווגן ואינם לבשר אחד. הדרן עלן לפסוק "הנה מה טוב" וכו' ולפי מה שפירש דר"ל דאין טוב אלא תורה וכו' דמקום י"ל לפ"ז ע"פ מ"ש[footnoteRef:2034] ז"ל בנושא כהנת או קוברה או קורבתו וכו', אבל אם היה ת"ח לין לן בה כמ"ש ההוא מרבנן לא בעי אהרן הכהן דלויהוי חתנא דידיה וכו', ואפשר דזהו שרמז הכא "מה טוב" דאם היה ת"ח שעוסק בתורה דיוכל ליקח בת אחותו ויהיו אחים גם יחד באהבה ואחוה מ"מ "יורד על הזקן זקן אהרון" דאף אם יקח כהנת שפיר דמי "שיורד על פי מדותיו" ר"ל דאהרן הכהן כהנא רבה וגברא רבה, וגם ת"ח שזכה לתורה ולגדולה נקרא כהן ע"ד "ובני דוד כהנים היו"[footnoteRef:2035] ויפתח בדורו כשמואל בדורו[footnoteRef:2036], וא"כ אידי ואידי חד שיעורא נינהו ומדה אחת חשיב, ומשום הכי "כי שם צוה ה' את הברכה" "את" לרבות ת"ח והוה ליה "חיים עד העולם", איש ואשה זכו שם יה ביניהם אחים לא יתפרדו ואינם כסוג או קוברה או קוברתו חס ושלום, וחוץ מזה י"ל ע"פ מה שי"ל דאמאי בהאי מזמורא אמר בו "שיר המעלות לדוד"[footnoteRef:2037], אבל אפשר ע"פ מ"ש שדוד המלך ע"ה היה בן תמורה וכשראו אחיו לאמם מעוברת היו אומרים שחס ושלום הוא בן זנונים ורצו להורגו ואביהם אמר להם שיניחו אותו כמו עבד לרעות הצאן ועדין היתה טינא בלבם, וכששלח השי"ת ומשחו למלך לרעות ביעקב עמו אז נפשטה בעין וכמו שמבואר הענין אצלנו בכמה דוכתי, והכא ג"כ אפשר דמזמור זה אמרו דוד על זה והיה אומר שירה על שזיכה אתו השי"ת למעלה רבה וכתר מלכות, וממילא רווחא לכתר ש"ט[footnoteRef:2038] שאחיו נעשו אתו באהבה ואחוה, ופלגי ליה יקרא רבה והוה ליה "שבת אחים גם יחד" ולא כמו שהיו מקודם דחשבו אותו כמו עבד חס ושלום, ואפילו בשלחן לא היו מניחים אותו, ואמר "בשמן הטוב" ר"ל דמאן גרם לי זאת המעלה בשמן הטוב זה שמן המשחה ששלח השתא על ידי נאמן שמואל והיינו דסיים "כי שם צוה ה' את הברכה" ר"ל גברא דמאריה סייעיה לזה, ואמר "חיים עד העולם" ר"ל דגם האות והמופת ממה היה זקן ושבע ימים ולא כסוג ממזרא לא חיי, וגם לפי מ"ש דדוד מלך  ישראל חי וקיים ואמרו בש"ס[footnoteRef:2039] "עד די כרסוון רמיו"[footnoteRef:2040] ב' כסאות, אחד לו ואחד לדוד, וז"א "כי שם" ר"ל בעולם הבא "צוה ה' " לשון לצוות לזה "את הברכה" את דא שכינתא שהיא מקור הברכה בעולם שכולו חיים נצחיים ששם זיכהו השי"ת לצוות בו בכסא סמוכים לעד לעולם, והיינו אומר "חיים עד העולם" וכמדובר. וע"פ האמור אפשר דז"ש ג"כ במזמור ק"מ[footnoteRef:2041] "שמרני ה' מידי רשע" וכו' "אשר חשבו לדחות פעמי" וכו' ר"ל במה שחשבו שהוא ממזר חס ושלום או מ"לא יבוא עמוני ומואבי בקהל ה' " "הושיע ה' משיחו" וכו' ור"ל שע"י המשיחה הוה ליה תשועת עולמים בעולם הזה דניצול מב' עלילות וגם בעולם הבא. "יענהו משמי קדשו" שם רמז דגם בשמים ממעל הוה ליה חיבה יתירה נודעת לו המגביהי לשבת בכסא סמוך לכסא הכבוד והיינו "בגבורות ישע ימינו" שמושיבו לימין עליון, ואפשר דזה ש"ה "לדוד מזמור נאם ה' לאדוני שב לימיני"[footnoteRef:2042] ועל זה אמר עליה שיר ומזמור, וז"ש במזמור פ"ט[footnoteRef:2043] "מצאתי דוד עבדי בשמן קדשי משחתיו" וכו' ר"ל כמו מציאה שהיו רוצים לאבדו ממני חס ושלום כסוג "לא יבוא עמוני ומואבי" או "מלא יהיה ממזר", אבל קושטא קאי שהוא עבדי נאמן ביתי ועשיתי לו אות ומופת בשמן קדשי משחתיו ע"י שמואל הנביא, ובזה "אשר ידי תכון עמו" לבטל הני לישני בישי ויומתק אומר "בשמן קדשי משחתיו" ע"פ מה שאמרו הראשונים דמשיחת שאול לא היתה בשמן קדש העיקרי ומשום הכי לא נתקיימה מלכותו, אבל משיחת דוד המלך ע"ה היתה בשמן הטוב העיקרי ומ"ה נתקיימה מלכותו לו ולבניו לעולם, ומ"ה אמרו כאן "בשמן קדשי משחתיו" ומ"ה "אשר ידי תכון עמו" וכו' וגם "ושמתי לעד זרעו" וכו', ולעומת זה ג"כ מ"ש "כשמן הטוב על הראש" וכו' ולאפוקי ממשיחותו של שאול ואמר "וכסאו כשמש נגדי" שם רמז למ"ש בש"ס בפרוש "ועד די כרסוון רמיו" אחד לו ואחד לדוד וכמ"ש לעיל. ובזה אפשר שזש"ה "ויהי דוד לכל דרכיו משכיל וה' עמו"[footnoteRef:2044] ר"ל בריבוי הכל אף בעולם הבא גדלה מעלתו והא ראיה "וה' עמו" דרשינן סמוכים אתו עמו "בכסאות למשפט" ואפשר דלזה כיוונו בש"ס[footnoteRef:2045] כל אומר דוד חטא אינו אלא טועה אפשר "דה' עמו" וכו'.	 [2027:  יבמות סב ע"ב.]  [2028:  לשון מליצה.]  [2029:  והנושא בת אחותו. גיעגועי אדם רבין על אחותו יותר מן אחיו ומתוך כך נמצא מחבב את אשתו (רש"י שם):]  [2030:  בראשית ב, כג.]  [2031:  בד"ה לזאת יקרא אשה כי מאיש וגו'.]  [2032:  שמות טו, ג.]  [2033:  צ"ל שנקרא.]  [2034:  פסחים מט ע"א.]  [2035:  שמואל ב' ח, יח.]  [2036:  ראש השנה כה ע"ב.]  [2037:  תהלים קלג, א.]  [2038:  צ"ל של מלכות.]  [2039:  סנהדרין  לח ע"ב.]  [2040:  דניאל ז, ט.]  [2041:  פסוק ח.]  [2042:  תהלים קי, א.]  [2043:  פסוק כא.]  [2044:  שמואל א' יח, יד.]  [2045:  שבת נו ע"א.] 

ומקום י"ל הפסוק "הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד" וכו' עם מ"ש מור"ם באורח חיים סימן תקע"א[footnoteRef:2046] שדין הש"ץ שצריך שיהיה מרוצה לקהל, אבל בחזקה אין עונים אחר ברכותיו  אמן, וגם צריך שיהיו כל הקהל אהוביו בלי שום שונא דאם הוה ליה שונא וכיוון שלא להוציאו גם אהוביו אינם יוצאים ע"ש, ואפשר דז"ש "מה טוב שבת אחים גם יחד" בעד כל עם הקהל מדבר שצריך שיהיו כולם כאחד אהובים ורעים וכגוף אחד ודבר שהיה בכלל הש"ץ שמושיבין אותו להיות שליחא דרחמנא שיהיו כולם יש להם נחת רוח ממנו "כי אז שם צוה ה' את הברכה" דלו נאה לברך ועונין אחריו אמן ויוצאים כולם בברכותיו ובלאו הכי לא, וזהו שכיוונו במה שסידרו לנו ביוצר על משרתי עליון כולם אהובים וכו' וכולם מברכין וכו' ור"ל שכיון שאין בינם שום קנאה ושנאה ותחרות וכולם אהובים להם נאה לברך וכו', ואינן כסוג בני אדם אם הוה ליה שונא שאינם יוצאים בברכה גם האהובים והיא גופא קמ"ל לבני אדם שנלמוד מהם "כי שם צוה ה' את הברכה" וכאמור.	 [2046:  צ"ל תקפ"א.] 

ועל פי האמור לעיל בעניינו של דוד המלך ע"ה נבין מ"ש[footnoteRef:2047] "בברחו מאבשלום בנו ה' מה רבו צרי רבים קמים עלי רבים אומרים לנפשי" וכו' "ואתה ה' מגן בעדי" וכו' וי"ל מאי שיטתייהו דהני "רבים" בענין אבשלום, אך נראה משום דקי"ל המודה בניסו עושין לו נס אחר, לכן השתא הכא מהודה ומשבח על הנסים הא' שעשה לו השי"ת מנעוריו ועד עתה תחלה וראש אחיו ובית אביו, ועוד בה שאול ודואג ודעמייהו שכולם כא' קמים עליו באומר שהוא מסוג "לא יבא ממזר" או "מלא יבא עמוני" וכו' לכן "רדפו ותפסו כי אין מציל ואתה ה' מגן בעדי" במה שמשחת אותי למלוך על ישראל עמו ואין לך כבוד והרמת ראש יותר מזה, שחתום פה שטן ואל ישטין עלינו, ובכן גם עתה "קולי אל ה' אקרא ויענני מהר קדשי סלע" דכך היא המדה להמודה בנסו וכו', וזש"ה במזמור מ"ז[footnoteRef:2048] "זמרו אלהים זמרו" ר"ל בזמן שאתם מזמרים לה' על ניסים האחד תזכה  ועוד "זמרו למלכנו זמרו" בניסים אחרים ומשום הכי כפליה לדיבוריה, ועוד אפשר ע"פ מ"ש בש"ס[footnoteRef:2049]  מר בריה דרבינא עבד הלולא לבריה אמרו לו לישרי לן מר, אמר להם ווי לן דמייתנא, ובזה פירוש מש"ה "יעלזו חסידים בכבוד ירננו על משכבותם"[footnoteRef:2050], ואנן פירשנו פסוק[footnoteRef:2051] "השמחים אלי גיל ישישו כי ימצאו קבר" וגם קמ"ל הכא באומר "זמרו אלהים זמרו" ר"ל שיזכרו מדת הדין שהוא אלהים שהיא מכת המות בשעה שמזמרים למלכנו בעידן חדוא שיאמר ווי לן דמייתנא, והטעם כדי שלא יפרקו עול שמים בעת אכילה ושתיה, וגם אפשר ע"פ מ"ש[footnoteRef:2052] חייב אדם לברך על הרעה כשם שמברך על הטובה ואסמכוה אקרא "באלהים אהלל דבר", וז"א הכא "זמרו אלהים זמרו" ר"ל בעת שיעשה בהם דין שהיא מדת אלהים כמו שמזמרים למלכנו בעת רנה וחדוה, ובזה פירש שד"ר ה"ר ישראל אשכנזי ה"י "הללהו בגבורותיו הללוהו כרוב גדלו"[footnoteRef:2053] וי"ל אמאי בכולהו אמר בבי"ת[footnoteRef:2054] וזה בכ"ף, אך ע"פ האמור היא גופה קמ"ל שיהללוהו בגבורותיו בשעה שעושה עמכם דין וגבורה כמו שמהללים אותו "כרוב גדלו" בעת שיעשה חסדים גדולים, ומ"ה אמרו "כרוב גדלו" והוא נכון, ואפשר דז"ש במזמור ע"א[footnoteRef:2055] "אבוא בגבורות ה' אלהים" ר"ל כפי מה שעושה עמי גבורות שהוא מדת הדין "אזכיר צדקתך" שהוא צדק דינא קשייא כמ"ש בזוהר הקדוש אזכיר אותה ולברך את שמך ברוך דיין האמת, וז"ש ג"כ "צדיק אתה ה'"[footnoteRef:2056] שהוא מדת רחמים וגם "וישר משפטיך" בעת שעושה משפט חזק, דב' חייב להודות לך והיינו "וישר משפטיך", וז"ש ג"כ  במזמור י"ט[footnoteRef:2057] "משפטי ה' אמת צדקו יחדיו", ואפשר דאל קשר זה מ"ש ז"ל על פירוש זה מגזירה שוה "צדקו" ר"ל לענין ברכה דאידי ואידי חד שיעורא בינהו לענין המקבל בשמחה בלבו כמ"ש בש"ס ואידך מאן דאמר דמקל וחומר "צדקו" הוה ליה מר דאת הטוב נקבל ואת הרע לא נקבל[footnoteRef:2058] אתמהא, ואם דז"ש במזמור ל"ד[footnoteRef:2059] "אברכה את ה' בכל עת" וכו' ר"ל בין בעת שמחה ובין בעת שיעשו עמו דין, "תמיד תהלתו בפי" וקא מפרש ואזיל שאין ברכתם שוים ממש, אלא בפירוש "תתהלל נפשי" שישמעו ענוים וישמחו אלו ישראל שנשתבחו במדת הענוה כמ"ש על פסוק "כי אתם המעט מכל העמים"[footnoteRef:2060] שצריך שיקבלו הכל בשמחה, וכמ"ש בש"ס ולשון "ישמעו" קבלה בלב כמ"ש "הסכת ושמע ישראל"[footnoteRef:2061], ומזה נבין ג"כ מ"ש במזמור צ"ט[footnoteRef:2062] "ועוז מלך משפט אהב אתה כוננת מישרים" וכו' ר"ל דהשי"ת אוהב לעשות דין ומשפט עם מי שהוא ישר וצדיק מדקדק כחוט השערה, ודין גמור דכשעושה דין עם הצדיק מתעלה "הן בקדשיו לא יאמין"[footnoteRef:2063] אבל משפט וצדקה שיערב מדת רחמים זה ביעקב עם מי שהוא עוקבא מהן רבים עתה עמי הארץ אתה עשית כן עמהם כמ"ש "הגד לעמי פשעם ולבית ישראל חטאתם"[footnoteRef:2064] וכו' ועכ"פ "רוממו ה' אלהינו" ר"ל שאנחנו חייבים לרוממו בין כשהוא ה' במדת רחמים ובין כשהוא אלהינו מדת הדין כמ"ש חייב אדם לברך על הרעה וכו', וחוץ מדרכנו אפשר לומר דקאי אמלך בשר ודם וקאמר דאם הוא אוהב משפט ולא יקשיב על שקר אתה כוננת אותו כמ"ש "והוכן בחסד כסא"[footnoteRef:2065] לפי שמתנהג במישור וכל שכן אם הוא עושה משפט וצדקה דומייא דדוד המלך ע"ה, א"נ הכי קאמר השי"ת אוהב שישראל יעשו משפטי התורה שהיא מישרים "ודרכיה דרכי נועם"[footnoteRef:2066] וכו' והוא מה שתיקן לזרע יעקב כמ"ש "ואלה המשפטים אשר תשים לפניהם"[footnoteRef:2067] ולא לפני גוים "אשר פיהם דיבר שוא"[footnoteRef:2068] וכו' והזה "רוממו ה' אלהינו" ר"ל ולא לעילוי יראתם כמ"ש שהגן לפניהם היא עדות ליראתם "ולא כצורנו צורם ואויבינו פלילים"[footnoteRef:2069]. וסיים "והשתחוו להדום רגליו קדוש הוא"[footnoteRef:2070] ר"ל שקודם הזהרו "רוממו ה' אלהינו" "ושוטרים תתן לך"[footnoteRef:2071] וכו' שזהו העיקר והדר "יבואו וישתחוו אל היכל הקדש" של ספר התורה, אבל אם ידונו אצל אומות העולם מה מקום להשתחוואה זו כיון שלא ישמעו וידונו אצל ערכאות עבודה זרה, וכבר כתב מר"ן בחושן משפט סימן כ"ו דהבא לידון בפניהם הרי זה רשע וכאלו חרף וגדף והרים יד בתורת משה רבינו ע"ה ע"כ, וכתב מור"ם שם דיש ביד ב"ד לנדותו ולהחרימו, כן מחרימין למחזיק ביד ההולך לפני ערכאות ע"ז וכו' ע"ש. ובזה נבין ג"כ מ"ש במזמור ה' "ואני ברוב חסדך אבוא ביחד ואשתחוה אל היכל קדשך ביראתך" ר"ל כשאשתחוה אל בית ה' שלם ביראת ה' בקיומה של תורה וקא מפרש ואזיל בפרט "ה' נחני בצדקתך"[footnoteRef:2072] בזאת התורה שהיא צדק ומשפט ישר, והוא הישר לפני ולאפוקי שלא ידון לפני ערכאות עבודה זרה "כי אין בפיהו נכונה קרבם הוות" וכו'[footnoteRef:2073], ואחת שאלתי "האשימם אלהים" וכו' שעתידה מלכות הרשעה שתעקר, אבל ישראל "ישמחו כל חוסי בך" ב"פקודי ה' ישרים משמחי לב". א"כ י"ל בפרוש דידן דהכי קאמר "ועוז מלך"[footnoteRef:2074] בזמן שמלך יושב על כסא דין ר"ל בימים נוראים הוא מלך המשפט, אבל בשאר הימים "משפט וצדקה ביעקב אתה עשית" שאנו אומרים מלך אוהב צדקה ומשפט, ועדין י"ל במה שי"ל אמאי בתחילת נקט "משפט" לחוד וגם אמרו לשון "אהב" והדר סיים ב' "משפט וצדקה" ואמרו "אתה עשית" וגם אמאי נקט "ביעקב", אך אפשר ע"פ מ"ש "בראשית ברא אלהים"[footnoteRef:2075] בתחילה רצה לבנות העולם בדין, וכשראה שאין העולם מתקיים בדין שיתף מדת רחמים "ביום עשות ה' אלהים ארץ ושמים"[footnoteRef:2076], וז"א "ועוז מלך משפט אהב" שאהב בתחילה לבריאת העולם בדין המשפט והדר במשפט וצדקה משום שבני אדם חוטאים ויהיו כסוג עוקבא אז "ביום עשות ה' אלהים" וז"א "אתה עשית" בב' כאחד[footnoteRef:2077], א"נ יש ליישב הדקדוק הנזכר, וגם במ"ש "אתה כוננת מישרים" במה שידעת שיש מחלוקת אם כופין על מדת חסידות או לא, ועתה בא ללמד הכא שהדין הוא כמאן דאמר שאין כופין והשי"ת אוהב להעושה משפט כתוב ועושה משפטי התורה המישרים, אבל מי זה שעושה ב' כאחד "משפט וצדקה" ומתנהג בחסידות אתה הוא לבדך עשית מלך חסיד, אבל הבני אדם אין כופין אותם על זה שאין רוב הציבור יכולים לעמוד בה, ובזה נבין ג"כ מש"ה "ה' אוהב צדיקים"[footnoteRef:2078] וי"ל דפשיטא אלא בא לומר דהשי"ת אוהבו מחייב לישראל על מדת הצדיקים ואינו מחייב לכוף אותם על מדת חסידות ואה"נ דהמוסיף מוסיפין לו. ובזה יובן ג"כ מש"ה "ה' צדיק יבחן[footnoteRef:2079]" וכו' ר"ל שלא יחייב למדת חסידות אלא "רשע ואהב חמס שנאה נפשו ימטר על רשעים פחים" וכו' שיביא עליהם ייסורין עד שיהיו צדיקים והיינו שסיים "כי צדיק ה' צדקות אהב" וכו' שיהיו ישראל צדיקים וישרים, ובהכי ניחא מה י"ל אמאי נקט "כי צדיק" בלבד והרי השי"ת גם מתנהג בחסידות אבל עפ"ז אתי שפיר, אבל לא קפיד שיהיו כמוהו גם במדת חסידות שהלכה ומורין כן כמאן דאמר שאין כופין וכמדובר.	 [2047:  תהלים ג, א-ב.]  [2048:  פסוק ז.]  [2049:  ברכות לא ע"א.]  [2050:  תהלים קמט, ה.]  [2051:  איוב ג, כב.]  [2052:  ברכות פרק ט משנה ה.]  [2053:  תהלים קנ, ב.]  [2054:  באות ב'.]  [2055:  פסוק טז.]  [2056:  תהלים קיט, קלז.]  [2057:  תהלים יט, י.]  [2058:  ע"פ איוב ב, י.]  [2059:  פסוק ב.]  [2060:  דברים ז, ז.]  [2061:  דברים כז, ט.]  [2062:  פסוק ד.]  [2063:  איוב טו, טו.]  [2064:  ישעיהו נח, א.]  [2065:  ישעיהו טז, ה.]  [2066:  משלי ג, יז.]  [2067:  שמות כא, א.]  [2068:  תהלים קמד, ח.]  [2069:  דברים לב, לא.]  [2070:  תהלים צט, ה.]  [2071:  דברים טז, יח.]  [2072:  תהלים ה, ט.]  [2073:  תהלים ה, י.]  [2074:  תהלים צט, ד.]  [2075:  בראשית א, א.]  [2076:  בראשית ב, ד.]  [2077:  ה'- רחמים ואלהים – דין.]  [2078:  תהלים קמו, ח.]  [2079:  תהלים יא, ה.] 

ועדיין י"ל בהאי קרא במ"ש "ורשע ואהב חמס" דכיון שהוא רשע וודאי שאוהב חמס, ותרתי למה לי, אך אפשר דהכוונה בו על מי שאוהב לילך לדון בערכות דערכאות ע"ז שהם "כלי חמס מכרותיהם"[footnoteRef:2080] דאדם כזה מותר להחרימו ולנדותו ולקרותו רשע, והני מילי גם להשי"ת הוא שנוי ומתועב מלב ומנפש ואמרו "ימטר על רשעים פחים"[footnoteRef:2081] וכו' זה קאי על ערכאות עבודה זרה שדיניהם "הבל הבלים הכל הבל"[footnoteRef:2082] וסופם שימטיר אש וגפרית כסדום ועמורה רחמנא ישזבינן, וסיים "כי צדיק ה' צדקות אהב" אלו משפטי התורה שהם צדקו יחדיו וישרים, ומזה נאמר דזש"ה "ועלו מושיעים בהר ציון לשפוט את הר עשו"[footnoteRef:2083] וכו' דמה בא לרבות בהאי "את" ופשט הכתוב הם כל מה שהחזיקו בידם וגם אינהו ואביזרייהו, אבל אפשר דבא לרבות בהאי "את" גם אותם שבחרו לילך לדון בערכותיהן ועל זה סיים "והיתה לה' המלוכה" ר"ל שיהיו הכל דנין בתורה ה' שנאמר בה "בי מלכים ימלוכו"[footnoteRef:2084], ועתה נבוא להבין מש"ה "רבות מחשבות בלב איש ועצת ה' היא תקום"[footnoteRef:2085], ונראה דהכוונה בו הכי דהאיש כשרוצה לישא אשה רבות מחשבות בלבו לחפש אחר היותר יפיפיה והגונה ועשירה, "ועצת ה' היא תקום" זו אשה שנאמר בה היא "האשה אשר הוכיח ה' לבן אדוני"[footnoteRef:2086] זה תלויה בעצת השי"ת דאין זיווגו של אדם אלא מאת ה' וקמ"ל דיבקש אדם רחמים שימציא לו השי"ת זיווגו העיקרי ולא יכשל במי שאינה בת זוגו, וקשה סופו או קוברה או קוברתם חס ושלום, ובזה י"ל דזש"ה "אבן מאסו הבונים"[footnoteRef:2087] וכו' ר"ל זו אשה שהיא קרקע עולם דזמנין ימאסו בה האנשים שהם בונים יישוב העולם בפריה ורביה, שיבאו סרסורים[footnoteRef:2088] ויאמר להם תקחו בה פ' והם מואסים בה מאיזה טעם, והדר נראה שסוף היתה לראש פנה ויקחו אותה ממזרח למערב מסוף העולם ועד סופו, ותהיה עקרת הבית ראש פינה וזה "מאת ה' היתה זאת" כמ"ש "לזאת יקרא אשה"[footnoteRef:2089] והוא מזווג זיווגים אבל "היא נפלאת בעינינו" בתחילה שהביא הם תמהים דלא ראי זה כראי זה[footnoteRef:2090]. וזהו שסיים "זה היום עשה ה' נגילה ונשמחה בו" דשמחת לב אשה, א"נ י"ל בקרא ד"רבות מחשבות" וכו' ע"פ מ"ש דמחשבה רעה אינה מצרפה למעשה אבל הטובה מצטרפת, וז"א "רבות מחשבות בלא איש"[footnoteRef:2091] יש מחשבה לרעה ויש מחשבה לטובה מיעוט רבים ב', וקושטא קאי ד"עצת ה' " דמחשבה שיש בה עצת ה' לטובה "היא תקום "אף שנאנס ולא עשאה, ויש לרמוז במילת "עצת" בראשי תיבות ע"בודת ה' צ"דקה ת"ורה "היא תקום" וכאמור, א"נ רמז בזה מ"ש בש"ס[footnoteRef:2092] כל דיבור שיצא מהקב"ה לטובה אפילו על תנאי אינו חוזר, אבל ברעה וניחם על הרעה וז"א "רבות מחשבות בלב איש" זה הקב"ה שהוא איש מלחמה, יש לרעה ויש לטוב ברעה לאו בר קיומא אבל "ועצת ה' " שהיא לטובה ואמר "ה' " שהיא מדת רחמים לרמוז להאמור דעכ"פ היא מתקיימת, ויש מי שפירש במ"ש "רבות מחשבות בלב אי"ש" דראשי תיבות אברהם יצחק שרה שהיו מתפחדים בענין עקדת יצחק, ועצת ה' "היא" ר"ל "אלהים יראה השה" ואמר לו אסקתיה אחתיה[footnoteRef:2093] וכו', ולפי דרכנו נאמר ג"כ דראשי תיבות "היא" אלהים יקיים הטובה ואפילו על תנאי, פש גבן להבין בעניננו מ"ש באבות[footnoteRef:2094] איזו היא דרך ישרה שיבור לו האדם וכו' דר"ל הכי דהאשה נאמר בה "היא האשה" הנקראת ג"כ דרך ארץ כמ"ש[footnoteRef:2095] זו פרישות דרך ארץ וקא בעי לה מבעייא דמאיזה מקום יבור לו האדם וקאמר כל שהיא תפארת לעושיה למקום תורה שהוא עטרה בראש כל אחד, ואם לא מצא ילך אצל גדולי הדור וירא שמים ויברר לו מי שהוא תפארת מבני אדם כדי שיהיו בניו הגונים וזה הוא בכלל תפארת לעושיה, וגם נראה משום שאמרו בש"ס[footnoteRef:2096] על המשיא בתו לת"ח שעליו נאמר "ואתם הדבקים" ודון מינה גם כן שגם הנושא בת ת"ח שעליו נאמר גם כן כאלו מתדבק בשכינה וגם סופו שבניו יהיו ת"ח ולא גרע מהמשיא בתו לת"ח, וז"א כל שהיא תפארת לעושיה שעליו יאמר "ואתם הדבקים" ואין לך תפארת ומעלה יותר מזה וגם ותפארת לו מן האדם שהכל מכבדין אותו על שזכה להיות חתן תורה, גם יש בכלל בכוונת מתניתין שיכון למצות פריה ורביה ולא לשום הנאת הגוף כמ"ש מרן[footnoteRef:2097], ואם לא יוכל אם יכוון ג"כ כדי שלא יחטיאו יצהר הרע ויהיה חילול ה' חס ושלום גם זה לטובה וזהו ותפארת לו מן האדם ויקיים והייתם נקיים מה' ומישראל, וז"א תפארת לעושיה וגם מן האדם, גם ר"ל עם מ"ש בש"ס[footnoteRef:2098] המיוחסות היו אומר קחו מקחכם לשם שמים ולא לשם ממון וזהו תפארת לעושיה, והיפיפיות היו אומרות אין אשה אלא ליופי וזהו ג"כ בכלל תפארת לעושיה כדי שלא יתן דעתו באשה אחרת, גם הבינוניות היו אומרים אין אשה אלא לבנים וג"ז ישנו בכלל תפארת לעושיה כדי שיזכה בהם "לחזות בנם ה' ולבקר בהיכלו" ובלאו הכי לא, וגם תפארת לו מן האדם "כי ידברו את אויבים בשער"[footnoteRef:2099] ויזכה "בנין כשתילי זתים" וכו' והניחו יתרם לעולליהם, גם יש בכלל שלא יקח מנשים שאינם הגונים "ובאו בה פריצים"[footnoteRef:2100] כדי שלא יבזו אותו הבני אדם, וגם אפשר שיחטיאו אותו וימשך אחר מעשיהם חס ושלום שהכל מן האשה "ואשת חיל עטרת בעלה"[footnoteRef:2101], גם ר"ל משום דכל הדרכים בחזקת סכנה בין בים ובין ביבשה, א"כ היוצא לדרכים כיצד יעשה עד שיהיה דרכו דרך ישרה ויגיע שלם בכל "כל שהיא תפארת לעושיה" שיעשה תשובה גמורה כדי שלא יזכרו עונותיו כמ"ש גברא מיבדק בדרכים וכו', ועוד בה תפארת לו מן האדם "צדק לפניו יהלך"[footnoteRef:2102] ויהנה הבריות מנכסיו ואז יהיה דרכו דרך ישרה ונקיה וקלה בכל.	 [2080:  בראשית מט, ה.]  [2081:  תהלים יא, ו.]  [2082:  קהלת א, ב.]  [2083:  עובדיה א, כא.]  [2084:  משלי ח, טו.]  [2085:  משלי יט, כא.]  [2086:  בראשית כד, מד.]  [2087:  תהלים קיח, כב.]  [2088:  כוונתו לשדכנים.]  [2089:  בראשית ב, כג.]  [2090:  כוונתו שהאיש והאשה שונים.]  [2091:  משלי יט, כא.]  [2092:  ברכות ז ע"א.]  [2093:  תעלה ותוריד את יצחק ואת תפגע בו.]  [2094:  אבות פרק ב משנה א.]  [2095:  יומא ע"ד ע"ב.]  [2096:  כתובות קיא ע"ב.]  [2097:  וְאַף כְּשֶׁהוּא מָצוּי אֶצְלָהּ לֹא יְכַוֵּן לַהֲנָאָתוֹ, אֶלָּא כְּאָדָם שֶׁפּוֹרֵעַ חוֹבוֹ שֶׁהוּא חַיָּב בְּעוֹנָתָהּ וּלְקַיֵּם מִצְוַת בּוֹרְאוֹ שֶׁיִּהְיוּ לוֹ בָּנִים עוֹסְקִים בַּתּוֹרָה וּמְקַיְּמִים מִצְווֹת בְּיִשְׂרָאֵל (שו"ע סימן רמ סעיף א).]  [2098:  תענית פרק ד משנה ח.]  [2099:  תהלים קכז, ה.]  [2100:  יחזקאל ז, כב.]  [2101:  משלי יב, ד.]  [2102:  תהלים פה, יד.] 

וחוץ מזה י"ל ע"פ מאי דפליגי הראשונים דיש סוג שבביתו נדיב נדיבות והוא הדין במילי דשמייא, ויש סוג במילי דביתא קמצא ובר קמצא ובמעשים טובים אין כסף נחשב איזה מהם עדיף וז"א איזו היא דרך ישרה מהשנים, וקאמר כל שהיא תפארת לעושיה במילי דשמייא וגם ותפארת לו מן האדם דביתו פתוח לרווחה כל דכפין ייתי וייכיל, שמי שהוא נדיב בכל, מורה על נשמתו שהיא מסטרא דקדושה ומדת קונו יש בו ש"נותן לחם לכל בשר"[footnoteRef:2103], ויש מן המפרשים שאמרו דיש סברא לומר דאידך גיסא עדיף כיון שמדתו שדקדק על פחות משווה פרוטה והוא כופה יצרו ושבעו ונותן בשופע במעשים טובים לפום צערא אגרא, ולפי שיטתם י"ל דהכי קאמר מתניתין כל שהיא תפארת לעושיה שהוא נדיב בענייני עולם הבא ומשמח את קונו, וגם תפארת לו מן האדם שכל העולם מרננים אבתריה הנמצא כזה איש אשר ממונו חביב מגופו ולא חס על בני ביתו, ובמילי דשמיא אין כסף נחשב והיינו רביתי"ה, ואפשר לפרש בזה מש"ה "נתון תיתן לו"[footnoteRef:2104] ר"ל בנדיבות, וכמה נתינות "ולא ירע לבבך בתתך לו", ר"ל אם הוא מדתו ברעות לבב בביתו לא יהיה משוה גזרותיו גם בענייני עולם הבא משום "כי בגלל הדבר הזה" שהוא קמצן על ביתו ובניו, ובמעשים טובים כופה טבעו "יברכך ה' אלוהיך" ביתר שאת מאידך גיסא, ומקום י"ל עם מ"ש בפרק יא' דחולין משנה ב' תתן לי שיהיה בו כדי מתנה ע"ש, וז"א "נתון תיתן לו" ר"ל שיהיה בו כדי מתנה "ולא ירע לבבך שתתן לו" מיעוט שאין בו כדי מתנה, אבל לכאורה קצת קשה דבש"ס[footnoteRef:2105] על האי קרא אמרו אין לי אלא מתנה מרובה, מתנה מועטת מנין, ת"ל "תתן" מכל מקום והרי במתניתין דחולין אמרו על תתן לו שיהיה בו כדי מתנה ולא מיעוט, ומיהו מהא לא אירייא דהתם משום דחד "תתן" נאמר בו אבל הכא דכפליה קרא אמר דהריבוי בא לומר אפילו מיעוט וגם היכא דלא אפשר ליה במרובה דאין דנין אפשר משאי אפשר.	 [2103:  תהלים קלו, כה.]  [2104:  דברים טו, י.]  [2105:  ב"מ לא ע"ב.] 

והשתא הכא ניהדר למאמר[footnoteRef:2106] הפונה קדים ההוא אמר האוהב את שכיניו וכו' עליו הכתוב אומר "אז תקרא" וכו' דהנה רש"י ז"ל פירש בד"ה אז תקרא[footnoteRef:2107] וכו' לעיל מיניה כתיב "כי תראה ערום וכסיתו" היינו דוחק עני, ומבשרך לא תתעלם והיינו אוהב את שכניו שהם כקרוביו ומקרב את קרוביו והנושא את בת אחותו עכ"ל, ולע"ד קשה אמאי לא פירש דהנפקותא היא ממ"ש "הלא פרוס לרעב לחמך" דזהו בכלל מלוה לעני בשעת דוחקו שאין לך דוחק מרעב ללחם כמ"ש[footnoteRef:2108] דאין בודקין למזונות, גם באומר "וענים מרודים תביא בית" זהו אוהב את שכניו דאם הם עשירים אין צריך אזהרה דאוהבי עשיר רבים, אבל מאי דאזהר לן קרא על השכנים העניים ד"כל אחי רש שנאוהו"[footnoteRef:2109] וכל שכן הרחוקים, ואף שהם שכנים לכן אומר דמבעי ליה להביאם בתוך ביתו ולקרבם, וסיים "כי תראה ערום וכסיתו" יובן עם מה שהביאו חכמי המוסר על עיר א' שהיו רובם עשירים והן רבים עתה עמי הארץ, ואמרו לו לחכם שהמיעוט העניים לא יתפללו בבית הכנסת שלהם משום עינא בישא שהם לובשים בגדי מלכות והעניים בגדים הצואים, והכריזו עליהן להתפלל במקום אחר, ויום שבת קודש עלה החכם להתפלל ואמר 'שעות עשירים אתה תשמע' וכו' ואמרו לו לא כן אלא "שועת עניים", והשיב להם היכן העניים, והרגישו בטעותם, ואמר להם שהתיקון הוא לעשות לעניים מלבושים חדשים לשבת קודש וכו', ובכן היא גופה קמ"ל הכא באומר "ועניים מרודים" אלו השכנים פירוש מרודים הוא ענין מדורים שהם דרים עמו בשכונתו תקרבם ותביאם לבית, וכי תימא מתיירא אני מעין הרע, לזה אמר "כי תראה ערום וכיסיתו" שתעשה להם בגדים דומייא דההיא עובדא, "ומבשרך לא תתעלם" היינו מקרב את קרוביו כמ"ש "אך עצמי ובשרי אתה"[footnoteRef:2110] וגם הא דהנושא את בת אחותו הוייא ודאי בכלל זה, אבל הא דאוהב את שכניו לא הוו בכלל "ומבשרך" דלא ראי זה כראי זה, ולא ידעתי אמאי לא בחר רש"י לומר כמ"ש, גם כמ"ש "והנושא את בת אחותו" פירש רש"י עלה משום דגעגועי אדם רבים על אחותו וכו' ע"ש, ולפ"ז אם לא מצא בת אחותו ילך לו לבת אחיו ומזה ק"ל על הרב החיד"א ז"ל דכתב דלסברת התו' וכו' הוא הדין בת אחיו יעו"ע, ולא ידעתי אמאי לא כתב דגם רש"י סבר לן מר הכי, וגם נראה וודאי אם לא מצא גם בת אחיו יחפש אחר הקרוב הקרוב קודם דזהו בכלל המקרב את קרוביו וכמש"ל, אבל ידיד נפשי הן גביר משכיל ע"ד רצ"ו בה"ר סיניור אברהם אריקן ה"י אמר מר דאפשר דמ"ש בש"ס על בת אחותו לרבותא נקט דאף שעל הרוב היא נשואה לאחר ממשפחה אחרת אפ"ה כיון שסוף סוף היא בת אחותו הוי בכלל בשרך ולפ"ז כ"ש בבת אחיו שהיא ממשפחתו ובשרו ממש, וזה ניתן ליאמר חוץ מפירוש רש"י.	 [2106:  תנו רבנן האוהב את שכיניו והמקרב את קרוביו והנושא את בת אחותו והמלוה סלע לעני בשעת דוחקו עליו הכתוב אומר (ישעיה נח, ט) אז תקרא וה' יענה (סנהדרין עו ע"ב).]  [2107:  לעיל מיניה כתיב הלא פרוס לרעב לחמך וגו' ומבשרך אל תתעלם היינו נושא בת אחותו ומקרב את קרוביו ואוהב את שכניו נמי כמקרב את קרוביו דכתיב (משלי כז) טוב שכן קרוב מאח רחוק ומלוה סלע לעני בשעת דוחקו בכלל פרוס לרעב לחמך וכי תראה ערום (רש"י).]  [2108:  ב"ב ט ע"א.]  [2109:  משלי יט, ז.]  [2110:  בראשית כט, יד.] 

ועתה נבוא למ"ש המלוה לעני בשעת דוחקו דיש מן הראשונים דפירש דהרבותא היא בשעת דוחקו דב"ה[footnoteRef:2111], ומזה נבוא להבין מש"ה נתון תתן לו וכו' ובש"ס פליגי חד אמר דיברה תורה כלשון בני אדם, וחד אמר אפילו כמה פעמים, ובין למר ובין למר י"ל אמאי לא אמר בלשון אחד 'נתון נתון' או 'תתן תתן', אך אפשר ע"פ האמור דהיא גופה קמ"ל דאף שהבעל הבית הוא במדרגת נתון והוא דחוק וצריך מי שילוהו להלוואה מרובה אפ"ה בעת דוחקו הוא נותן ומלוה לעני הלואה מועטת הצריכה לעני ולהכי אמר "נתון תתן" בב' לשונות להורות נתן להאמור,[footnoteRef:2112] ועל זה סיים "כי בגלל הדבר הזה יברכך ה' אלהיך" וכו' משום דעליו נאמר "אז תקרא וה' יענה"[footnoteRef:2113]. ואפשר דזהו שרמז הכתוב באומר "צדק צדק תרדוף"[footnoteRef:2114] וכו' והכי קאמר אף שהוא במדרגת "צדק" שצריך שא' יעשה עמו חסד וצדקה להלוותו אפ"ה "צדק תרדוף" הן חסר הן יתר ומקיים הא דדוחקו דבעל הבית ובזה "למען תחיה" וכו' "אשר ה' אלהיך נותן לך" דעליו נאמר "אז תקרא וה' יענה" ובמקום א' פירש לקרא ד"נתון תתן" עם מ"ש אפילו עני המתפרנס מן הצדקה חייב ליתן ממה שיתנו לו, ובזה ג"כ ירמוז האי קרא ד"צדק צדק תרדוף" וע"ז סיים "למען תחיה" חיים טובים בעולם הזה שיהיה כסוג עשר בשביל שתתעשר[footnoteRef:2115] וגם "וירשת את הארץ" זו ארץ החיים שנוחל ב' עולמות ע"י מצוה זו וכנודע.	 [2111:  דבעל הבית.]  [2112:  דברים טו, י.]  [2113:  ישעיהו נח, ט.]  [2114:  דברים טז, כ.]  [2115:  תענית ט ע"א.] 

ואגב י"ל במ"ש בש"ס עליו הכתוב אומר "אז תקרא וה' יענה" דהנה עין רואה בכתובים אחר קרא ד"הלא פרוס"[footnoteRef:2116] אמר "אז יבקע כשחר"[footnoteRef:2117] וכו' ואח"כ אמרו "אז תקרא" וכו', וא"כ הוה ליה להש"ס לומר עליו הכתוב אומר "אז יבקע כשחר" וגם הא ד"אז תקרא" או הוה ליה למימר "אז יבקע" וכו' וא"כ מאי חזית לדלג פסוק הקודם שהוא ג"כ ברכות לראש צדיק, דלכאורה נראה שהוא דקדוק עצום וכעת לא ראיתי מי שהעיר בזה, וכדי ליישב זה י"ל משום דבפסוק "אז יבקע כשחר" סיים בה "אם תסיר מתוכך מוטה" וכו' ויש מקום לומר דזה ברכה בפני עצמו למי שיסיר מוטה מתוכו, אבל מתן שכר של "הלא פרוס" הוא הא "אז יבקע כשחר" בלבד, ולכן אילו היו אומרים בש"ס עליו נאמר "אז יבקע" הייתי אומר זהו שכרו בלבד, אבל ברכת ד"אז תקרא" הם ל"אם תסיר מתוכך מוטה" לכן אמר הא ד"אז תקרא" ור"ל דמלבד הא ד"אז יבקע" גם מתברך ב"אז תקרא" ובשתים ועלתה לו, ומאי דהוכרחו בש"ס לזה משום דמצינו אחר שאמר "אם תסיר מתוכך מוטה" וכו' סיים ברכה אחרת "ונחך ה' תמיד" וכו', א"כ הרי מתן שכרה בצדה ומזה מוכח דהנך ב' פסוקי דברכות הא' נאמרו למקיים "הלא פרוס" וכו' וכדי שלא להאריך ולומר הב' פסוקים אמרו עליו נאמר "אז תקרא" וכו' זהו הנראה לפי חומר הנוש"א. 	 [2116:  ישעיהו נח, ז.]  [2117:  ישעיהו נח, ח.] 

ובעיקר הפסוק ד"הלא פרוס לרעב לחמך" וכו' אפשר לומר מלבד האי דרשא דהש"ס דמיירי ברעב לדברי תורה כמ"ש[footnoteRef:2118] "לא רעב ללחם" "כי אם לשמוע דברי" וקאמר דאם ראה תראה תלמיד שרעב ותאב ללמוד תורה פרוס לו לחמה של תורה ולא יתעצל מללמדו, ואמר "ועניים מרודים תביא בית" ר"ל אלו העניים מתלמוד תורה כמ"ש[footnoteRef:2119] מאי עניות עניות דתורה, ואמר "מרודים" על שמורדים ביצרם ורוצים להיות בעמלה של תורה, ואמר "כי תראה ערום" ר"ל אם הם כסוג "אני חכמה שכנתי ערמה"[footnoteRef:2120] וגם מסוג אמרו לעולם יהיה אדם ערום ביראה וגם ר"ל שתביאם לבית המדרש בחנם ולא שיתנו פרס לשומר בית הכנסת שלא יארע לו תקלה כי הא דהלל[footnoteRef:2121], ואמר "כי תראה ערום וכסיתו" שישתדל לעשות לתלמידים מלבושים כדי שיתמידו בלימודם, וגם יש בכלל אם הם ערומים בדברי תורה וכסיתו שילבישם וישביעם מדברי תורה מה שיוכלו שאת, ואמר "ומבשרך לא תתעלם" ר"ל שלא יתעצל משום טורח בשרו וגופו בלימודם אלא "בבקר זרע זרעך"[footnoteRef:2122] וכו' ולפום צערא אגרא, וגם יש בכלל לומר דאף אם זכה ללמד ביתר שאת לא יתעלם מליקח אשה שהיא נקראת בשרו ולומר דתלמוד תורה כנגד כולם, דמי לנו גדול מחזקיה המלך ע"ה שלא הועיל לו האי טענה, ועל זה אמר מתן שכרו "אז יבקע כשחר אורך" אורה זו תורה[footnoteRef:2123] שיאיר ויצליח בלימודו כמ"ש ומתלמידי יותר מכולם, "וארוכתך מהרה תצמח"[footnoteRef:2124] רפואת הנפש ורפואת הגוף "והלך לפניך צדקך" שמקיים עושה צדקה בכל עת שלומד תורה ומלמדה "כבוד ה' יאספך" בעולם הבא דהמזכה את הרבים אין חטא בא על ידיו, וגם ע"י שמקיים מצות פריה ורביה זוכה להקביל פני שכינה וגם "אז תקרא וה' יענה" גם בעולם הזה.	 [2118:  עמוס ח, יא.]  [2119:  קידושין מט ע"ב.]  [2120:  משלי ח, יב.]  [2121:  יומא לה ע"ב.]  [2122:  צ"ל "בבוקר זרע את זרעך"(קהלת יא, ו).]  [2123:  ע"פ מגילה טז ע"ב.]  [2124:  ישעיהו נח, ח.] 

א"נ י"ל כמ"ש "הלא פרוס" וכו' ר"ל שישבר הלחם ויניח לפני הרעב ואמר "פרוס" שהוא חתיכות גדולות שיש בהם כדי שבעה ולא צנומות דקות, וגם ר"ל שהוא בעצמו לא ע"י המשרתים וגם שילך ויחזר להביאם לביתו דומייא דאברהם אבינו ע"ה, ואמר "לחמך" ר"ל משופרי שופרי ממה שהוא אוכל וגם מדבר ההיתר מיגיע כפיך, ואמר "ועניים מרודים תביא בית" שיביאם לביתו מטה ושלחן וכו' ולא שישלח להם בלבד דעיקר מצות הכנסת אורחים "אשרי יושבי ביתך"[footnoteRef:2125], גם יש בכלל שאם יראה יתום ויתומה עניים מרודים ישתדל להשיאם "ותביא בית" ביתו זו אשתו ועל זה אמר "כי תראה ערום וכסיתו" לעשות להם נדונייא וכסות, ואמר "ומבשרך לא תתעלם" ר"ל שלא יתעלם מלעשות המצות בעצמו ובשרו, וגם י"ל ע"ד מ"ש[footnoteRef:2126] אקדימו ריפתא לענייא וכו' והכי קאמר שלא יתעלם דאפשר וקרוב שהוא או בניו שהם בשרו באים למדה זו שגלגל הוא שחוזר בעולם, וסיים "אז יבקע כשחר אורך" ר"ל כמו שהשחר מאיר מהון להון ואח"כ יאיר באור גדול כן אתה שאם יאיר אור גדול בתפ"ד שלטא ביה עינא בישא כמו השחר אם יאיר מיד אור גדול יהיה היזק לבני אדם מחשך לאור, ועל זה אמרו 'המאיר לארץ ולדרים עליה ברחמים'[footnoteRef:2127], וסיים "והלך לפניך צדקך כבוד ה' יאספך" ר"ל ע"י השי"ת בעצמו כביכול ע"ד מ"ש דכל מה שעשה אברהם אבינו עליו השלום למלאכים ע"י עצמו שילם הקב"ה לבניו ע"י עצמו וכו', וגם יש בכלל באומר "ומבשרך לא תתעלם" ר"ל שיוכל לכיון במצות הצדקה משום הנאתו כדי להתעשר ויהיה שלם בגופו וכו' כמ"ש "ובחנוני נא בזאת"[footnoteRef:2128] וגם בשביל שיהיו בניו שהם עצמו ובשרו ועל זה סיים "אז תקרא וה' יענה" וכו' ד"רצון יראיו יעשה", וסיים "אם תסיר מתוכך מוטה" ר"ל שלא יעשה להתייהר "וישלח אצבע וידבר און" להשתבח בפני בני אדם ע"י שישלח אצבע בצדקה דלא התירו ח' אלא לקבל פרס בעולם הזה וגם בשביל שיזכה לעולם הבא ועל זה אמר "כבוד ה' יאספך" בעולם הבא, וסיים "ונחך ה' תמיד" זהו מנוחת עולם הבא "והשביע בצחצחות נפשך" וכו' בההוא עלמא, וגם רמז ב"הלא פרוס לרעב לחמך" ר"ל אפילו שהוא דחוק ומקמץ מעיסתו ונותן לעני ואפשר שמזה נפקא להו המפרש דפירש בשעת דוחקו דבעל הבית, וגם מה שפירש דוחקו של עני ממ"ש "לרעב" ולא אמר 'לעני' סתם, וסיים "אז תקרא וה' יענה תשוע ויאמר הנני" ר"ל שאינו מעכב רצונך עד שתקרא עוד אלא מיד כשתשוע, אמר לו ההני כמו אדם גדול הדופק על הפתח כשידפוק רצין אחריו ואמר לו הן הן כדי שלא יטרח פעם ב', וכמ"ש בש"ס על חכמי הגמרא שהיו עושים כן לאב ואם והיא גופה רמז באומר "תשוע ויאמר הנני" ואפשר דזהו הכוונה כמ"ש "רצון יראיו יעשה ואת שועתם ישמע ויושיעם", ומ"ש קודם "עיני כל אליך ישברו" וכו' וחזר ואמר "ומשביע לכל חי רצון" נראה דפירוש א' הוא אסתם אדם שנותן להן "אכלם בעתו" של כל אחד ואחד מה שצריך, ואפשר שיש מהם שאינם הגונים "ורחמיו על כל מעשיו", אבל מי שהוא כסוג חי כמו בן איש חי שאפילו במיתתו קרוי" חי" לאלו משביעם בשופע ונותן להם כרצונם, וב' ידיו זוכות כאחד להשפיע להם יחד ביתר שאת ומ"ה כפליה לדיבוריה במילות שונות[footnoteRef:2129]. א"נ י"ל כמ"ש "הלא פרוס לרעב לחמך" זהו מעניי ישראל שיאכלו עמו על שולחנו מלחמו, "ועניים מרודים" אלו אומות העולם "תביא בית" כשיכניסם לביתו למשרתים לחודיה קאי ואין מערבין חול עם קדש קדשים, וגם שם רמז דמפרנסים עניי גוים עם עניי ישראל מפני דרכי שלום, ואמרו " כי תראה ערום וכסיתו ומבשרך לא תתעלם" ר"ל דמצות מלביש ערומים על ישראל עמך בלבד שהם עצמו ובשרו ולא דמייא לפרנסה, וגם אפשר דהכי קאמר "הלא פרוס לרעב" ר"ל דסתם אדם הרעב יחלק להם לחמו ואין צריך גם להביאם לביתו, אבל "ועניים מרודים" שהם מבתי טובים שהיה להם מדורים ובתים מלאים כל טוב ואח"כ ירדו מנכסיהם על אלו אני מזהירך "תביא בית" שהביאם לביתך ויהיו מאוכלי שלחניך בכבוד גדול. א"נ אפשר דהכי קאמר שאר רעבים פרוס להם לחמך כשיבואו ויבקשו הלחם אבל העניים מרודים והצנועים "תביא בית" שתביא להם לבית הא בצנעא בכבוד גדול משום כיסופה, ועי"ל במ"ש "כי תראה ערום וכסיתו" במאי דקי"ל דהרואה איזה עון בחבירו ומעיד בו עובר בלאו ד"לא יקום עד אחד באיש"[footnoteRef:2130] וחייב מלקות כי הא דטוביה חטא וזיגוד מינגד, וז"א "כי תראה ערום" לאדם שהוא עשה ערמה באיזה עבירה והוא ערום מהמצוה חייב לכסותו ולא תעיד עליו ודייק אומר "כי תרא" היינו לבדו משום "ומבשרך לא תתעלם" דיחוס על עצמו ובשרו שיאכל מלקות על זה, וגם אפשר דהכי קאמר דאף שאמר לו על חבירך "וכסיתו", אבל אם היה הענין ומבשרך שהוא עשה העבירה לא תשעה לכסותו ד"מכסה פשעיו לא יצליח"[footnoteRef:2131] ומוטב דליכסיף בעולם הזה וכו', א"נ הכי קאמר "ומבשרך" זו אשתו שהיא עצמו ובשרו חצי גופו אם תראה בה דבר ערוה אף שאתה יחידי א"ת דנאסרה עליו וחייב לבער הרע מקרבך, וגם אפשר דקאמר דאם היתה הראיה בבניו שהם בשרו לא תתעלם מהם וישתוק, אלא חייב להשתדל ולמונעם משום "וְאַל תַּשְׁכֵּן בְּאֹהָלֶיךָ עַוְלָה"[footnoteRef:2132], א"נ שם רמז על ת"ח שהוא מסוג "אני חכמה שכנתי ערמה"[footnoteRef:2133] וגם שהוא ערום ביראת שמים אם אירע שראה אותו שעבד עבירה "וכסיתו" כסהו כלילה שוודאי עשה תשובה, ובלא הכי "ומבשרך לא תתעלם" דהוי כסוג חושד בכשרים שלוקה בגופו ובבשרו[footnoteRef:2134], וגם הוי זהיר בגחלתן[footnoteRef:2135] וכו'.	 [2125:  תהלים פד, ה.]  [2126:  שבת קנא ע"ב.]  [2127:  ברכת יוצר בתפילה.]  [2128:  מלאכי ג, י.]  [2129:  פּוֹתֵחַ אֶת יָדֶךָ וּמַשְׂבִּיעַ לְכָל חַי רָצוֹן (תהלים קמה , טז).]  [2130:  דברים יט, טו.]  [2131:  משלי כח, יג.]  [2132:  איוב יא, יד.]  [2133:  משלי ח, יב.]  [2134:  שבת צז ע"א.]  [2135:  אבות פרק ב משנה י.] 

והשתא דאתינא להכי נוכל לומר דקאמר אכולי עלמא אם תראה אותם שהם ערומים מן המצות ואתה צריך להוכיחם "וכסיתו" שתוכיחם בצנעא בניך לבינם, ואם לאו ענוש יענש בבשרו והוי מצוה הבאה בעבירה, א"נ רמז באומרו "ומבשרך לא תתעלם" ר"ל דכשתביא עניים מרודים לבית ומלחמך יאכלו וכו' "לא תתעלם מבשרך" זו אשתך שתהא זהיר שלא תחטא עם האורחים חס ושלום, וגם אם יש לו בנות שהם ג"כ בשרו פקח עיניך וראה שלא יכשלו בעריות עמהם.	
ומקום יש בראש עוד לומר בכוונת אומר "ומבשרך לא תתעלם" במאי דאייתינן לעיל בס' הא' דמי שהוא נדיב נדיבות גם על בני ביתו וכן במילי דשמייא עדיף טפי ממי שהוא נהוג בבני ביתו בדוחק ובצער ובמצות נותן בריוח, והיא גופה קמ"ל הכא אחר שהוא נדיב ממצות וזן לרעבים ומלביש ערומים גם צריך שמבשרו ואשתו ובניו לא תתעלם מהם לזונם וילבישם בדלי דלות, אלא יהיה נדיב בענייני עולם הזה ועולם הבא מפני שמדת הנדיבות בכל היא, מוכח שנשמתו הטהורה מעל גבוה ורוח אלהין קדישין ביה, ותכיות הדברים שיזהר לעשות כהאי מאן דאמר ולא כאידך.	
ועוד אפשר דכיון באומרו "כי תראה ערום" וכו' היינו במת מצוות שאין לו קוברים והוא ערום מבלי שיענו אותו שאין קול ואין עונה כמו ערום מבלי לבוש, וקאמר שהפוגע בו מיד חייב לקוברו וכסיתו בעפר, וגם ע"ד מש"ה "ערום יצאתי מבטן אמי וערום אשוב שמה"[footnoteRef:2136] ואמר "ומבשרך לא תתעלם" ר"ל שאם היה בשרו רך וטוב ולא נסה באלה לחפור ולקבור, לא יאמר שאינו לפי כבודו להתעסק במצוה זו, דלא פטרו בכהי גוונא אלא בענין השבת אבידה, אבל במת מצווה לא פלוג רבנן, וגם ר"ל דיש סוג בני אדם שאינם יכולים ליגע במתים ומתפחדים להכי קאמר לא תתעלם דשומר מצוה לא ירע רע, וגם אפשר דר"ל דאפשר שגופו ובשרו יבא לידי מדה זו או הוא או בניו להיות כסוג מת מצוה חס ושלום, לכן עכ"פ לא יתעצל במצוה רבה כזו.	 [2136:  איוב א, כא.] 

ואי בעית אימא דרמז באומר "ומבשרך לא תתעלם" ע"פ מ"ש בש"ס[footnoteRef:2137] מאן דאפשר ליה למיכל נהמא דשערי ואכל חיטי קעבר על "בל תשחית", וסיימו בש"ס ול"א הי"א[footnoteRef:2138] בל תשחית דגופיה עדיף, וז"א "ומבשרך לא תתעלם" שתאמר כיון דאפשר לאכול דשערי אלא ל"ת[footnoteRef:2139] דבשרו עדיף. א"נ ע"פ מה שיש מחלוקת בש"ס[footnoteRef:2140] על ב' שיש ביד אחד מהם קיתון של מים, אם ישתו ב' ימותו, ואם ישתה אחד יחיה הא', מוטב שישתו ב' וימותו ולא ישתה הא' וכו', ויש מאן דאמר בהפך ובכן הכא קמ"ל באומר "ומבשרך לא תתעלם" שאם היה בידך זה הקיתון של מים לא תאמר ותשתה אחת וחבריך וימותו ב' והתעלמת מבשרך וחיותך, אלא שתה אתה לבדך וחייך קודמין, ולפי פשט הכתוב קאמר דאף שאמר לו "הלא פרוס לרעב" וכו' והיינו לכל אדם, אבל מכל מקום "ומבשרך לא תתעלם" דהקרובים קודמין, והקרוב קרוב קודם ולפי דברי הש"ס ופרש"י הוי בכלל בשרך היינו שכניו, ואף אנן נימא דבכלל בשרך ג"כ היינו  כל ישראל שהם כגופו ובשר אחד, וקמ"ל דעניי ישראל קודמין לאומות העולם כמ"ש ע"פ[footnoteRef:2141] "אם כסף תלוה את עני" דעני ועמי עמי קודם, וגם אפשר לומר בכלל בשרך היינו עניי עירך שהם ג"כ אפשר דחשיב בכלל שכניו לגבי עניי עיר אחרת, וכ"ז אמינא לפום פרש"י דכתב דהשכנים הם בכלל בשרך.	 [2137:  שבת קמ ע"ב.]  [2138:  צ"ל ולאו מילתא היא.]  [2139:  צ"ל בל תשחית.]  [2140:  ב"מ סב ע"א.]  [2141:  ב"מ עא ע"א.] 

א"נ ע"פ מ"ש בש"ס מה יעשה אדם ויהיו לו בנים ובנות ירבה בצדקה ופירש אנן בעניותיו כמאן דאמר ויהיו ר"ל שיחיו כמ"ש האומר סלע זו לצדקה בשביל שיחיה בני וגם ר"ל שיתן יותר מהחיוב, ומ"ש אמרו ירבה בצדקה, אמור מעתה היא גופה קמ"ל הכא באומר "הלא פרום לרעב לחמך" ר"ל "לחמך" אף שכבר הוצאת ממנו מעשר וזה תוספת ותדע למה אני מזהירך על זה משום "ומבשרך לא תתעלם" דאהנייא לך לבניך שהם בשרך שיהיו חיים וקיימים סביב לשולחנך, א"נ ע"פ מ"ש בש"ס[footnoteRef:2142] על מונבז המלך שבזבז אוצרותיו בשנת בצורת, והקשה דהמבזבז אל יבזבז יותר מחומש, ותירץ דשנת בצורת שאני, וז"א "הלא פרוס לרעב" ר"ל מי שהוא רעב ותאב לכל דבר שאין לך רעב בעולם כמו שנת בצורת, אז פרוס לו לחמך כל מה שיש לך ובכהי גוונא אינו כסוג אל יבזבז יותר מחומש, וסיים "ומבשרך לא תתעלם" ר"ל שלא תירא ואל תחת דמכאן ואילך מה יעשה בפרנסת עצמו ובני ביתו דה' ימלא חסרונו כהנה וכהנה, ד"אז תקרא וה' יענה" וכל הברכות יחולו על ראשו, וע"פ האמור אפשר לומר דמ"ש בש"ס חברו עליו אחיו ובית אביו, ואמרו לו אבותיך גנזו וכו' כל תכיות דבריהם מהא[footnoteRef:2143] דאל יבזבז יותר מחומש, וגם תכיות מה שתירץ להם המלך דאני גנזתי נפשות וכו', היינו ג"כ דר"ל דבשנת בצורת שאני.	 [2142:  ב"ב יא ע"א.]  [2143:  כתובות נ ע"א.] 

וע"פ האמור לעיל בעניין לימוד התלמידים נבוא לבין מש"ה "אל תמנע טוב מבעליו בהיות לאל ידך לעשות"[footnoteRef:2144] והיא גופה קמ"ל דטוב זו תורה, "אל תמנע" אותה מהתלמידים מללמדם כל זמן טוב שישנם בידך לעשות גם עד זקנה ושיבה כמ"ש "בבקר זרע זרעך" וכו', וחוץ מזה י"ל דטוב הוא לפני משורת הדין כמ"ש "למען תלך בדרך טובים", וקמ"ל דאם יש "לאל ידו לעשות" כן אל תמנע מלעשות וקעבר אלאו מדברי סופרים דהינו שמורין כן כמאן דאמר דכופין, ויש מקום לומר בהפך דקמ"ל דאין כופין, ולכן אמר "בהיות לאל ידך לעשות" והבחירה בידך, וגם אפשר דקמ"ל אם אי אפשר לו ליתן משלו ודבריו נשמעין לזכות לבעלים אחרים אז ידבר ויעשה לאחרים, "ואל תמנע הטוב" מאותם הבעלים שיש להם לעשות אבל בלאו הכי לאו, ואינו כסוג "החשיתי מטוב"[footnoteRef:2145] וכו', וגם יש בכלל על מצות התוכחה דאינו חייב להוכיח אלא אם יש לאל ידו ודבריו משמעים ובלא הכי לא, נחזור לפרש דהלא "פרוס לרעב" וכו' דהנה בש"ס[footnoteRef:2146] אמרו זכה הלא פרוס, לא זכה "ועניים מרודים" אלו אומות העולם "תביא בית" וקרי להם מרודים על שמורדים ביצרם, וחוץ מזה נאמר עם מ"ש דכשישראל עושים רצונו של מקום "והיו מלכים אומניך"[footnoteRef:2147] וכו', והיא גופה קמ"ל דאם מקיים מצות הצדקה ששקולה בכל התורה תזכה "ועניים מרודים" אלו אומות העולם "תביא בית" שיהיו משרתים שלך.	 [2144:  משלי ג, כז.]  [2145:  תהלים לט, ג.]  [2146:  ב"ב י ע"א.]  [2147:  ישעיהו מט, כג.] 

ועדיין יש מקום בראש לומר בפסוק "הלא פרוס" וכו' ע"פ מ"ש[footnoteRef:2148] על רבינו הקדוש דפחת אוצרות בשנת בצורת, ואמר יכנסו בעלי מקרא וכו' ואל יכנסו עמי הארץ, ואמר אוי לי שנתתי פתי לעמי הארץ ואומר הטעם משום שהיה שנת בצורת ומה שאוכל העם הארץ יחסר לבעלי תורה אבל בלאו הכי "אל ישוב דך נכלם"[footnoteRef:2149] לאיזה אדם שיהיה, והיא גופה קמ"ל הכא באומר "הלא פרוס לרעב" בשנת בצורת לחמך, ואיזה רעב אלו "עניים מרודים" מי שהוא בעל תורה ומורד ביצר הרע לאלו "תביא בית", אבל בלאו הכי לא יכנסו שאר בני אדם ולא תביאם לביתך, וכמו מעשה רב דרבינו הקדוש וזה צ"ל דקאמר היכא שאינו מספיק לכל, אבל היכא שיש ברכת ה' לכל עשה והצלחה ולא תהיה קנאה בסעודה ויהיו סתם עניים בני ביתך וכמש"ל.	 [2148:  ב"ב ח ע"א.]  [2149:  תהלים עד, כא.] 

הדרן עלן לקרא ד"נתון תתן" דיש מקום לפרש עוד עם מ"ש המפרש בפסוק "ולא תקפוץ את ידך" משום דזמנין מניח ידו בחיקו להוציא פרוטה לעני ועלה בידו ב' מה עושה יניח הפרוטה הא' במקצת ידו והוא קופץ ידו להחזיר השאר, וגם זמנין שרוצה ליתן לו מנחה כסף ועולה בידו של זהב, ועל כ"ז קאמר קרא שלא יקפוץ ידו להחזיר או להחליף שמזל העני גרם וזכה במה שעלה בידך ע"כ, ואפשר דעל זה ג"כ רמז קראין והכי קאמר "נתון תתן לו" ר"ל מה שעלה בידך במזלו הכל כאשר לכל "ולא ירע לבבך בתתך לו" הכל שתאמר כיון שלא היה לי כן בלבבך, לא זכה בהם מדינא כי בגלל הדבר הזה שתעשה עם העני לפנים משורת הדין יברכך ה' אלהיך שהב' שמות הדין והרחמים מסכימים לברך בכך מעשה, מידי דהוי שנתת לעני כל משלח ידיך כל מה שעלה בידך בכסף ובזהב ולא פליג בחזרתן, ובמדה שאדם מודד בה מודדין לו וכו', ומזה נא דזש"ה "פתוח תפתח את ידך" דהאי "את" בא לרבות כל מה שיעלה בידך ולא תקפוץ ידך להחזיר לכיסך דמזל העני גרם, ואי בעית אימא בפסוק "נתון תיתן לו" וכו' ע"פ מ"ש דמותר לנסות בצדקה, וגם אמר מתוך שלא לשמה וכו', ופירוש בעושה לקבל שכר ולא להתייהר, וז"א "נתון" שאומר לך השי"ת "נתון" על מנת שתתעשר "ותתן" עוד כמה פעמים, ואמר לו ר"ל שתזכה בסוף שתעשה לו לשם גבוה, אבל בתנאי ש"לא ירע לבבך" שיעשה להתייהר חס ושלום, אלא משום "כי בגלל הדבר הזה יברכך ה' אלוהיך"[footnoteRef:2150] וכו', כדי לקבל שכר, ואמר "לבבך" היינו בב' יצרך ע"ד מ"ש[footnoteRef:2151] בפסוק "בכל לבבך" וכו', ור"ל שיזכה ע"י קיום מצוה זו להיות יצרו מסור בידו מידי דהוי דחשיב כקיים כל התורה כמ"ש "והעמדנו עלינו מצות"[footnoteRef:2152] וכנודע. ומ"ש אמרו "ה' אלוהיך" ר"ל שמדת הדין תהפך לו לרחמים גדולים וב' כאחד מסכימים לא' בברכה זו. וסיים "בכל מעשיך" ר"ל אפילו במצות פריה ורביה שיזכה לבנים זכרים דמנין "בכל" הוא בן, ובא זכר לעולם בא ברכה כמנין זכר. ומכיוון לזה מ"ש ז"ל על  זה הפסוק "יברכך ה' " בבנים זכרים כו' והיינו לפי מ"ש ג"כ מה יעשה אדם ויזכה לבנים זכרים ירבה בצדקה וכו', והיינו שסיים "בכל מעשיך" ר"ל אלו הבנים כמ"ש בפסוק "וחבל את מעשה ידיך"[footnoteRef:2153] איזה הם מעשה ידיו של אדם וכו' וגם ישנו בכלל האי ברכה ע"ד שאמר "ברוך אתה בבואך" בלא חטא,  וגם יש בכלל באומר"בכל מעשיך ומשלח ידך למ"ש "כי ישרים דרכי ה' צדיקים ילכו בם"[footnoteRef:2154] מי שמתכוין לאחותו ונזדמן לו אשתו וההפך לפושעים וכו', גם ר"ל שיהיו ידיו מקור הברכה במקום שיברך לאחרים וכל זה משום שהם מסטרא דקדושה שנותנים צדקה ביתר שאת ויזכו ליד הקדש על העליונה, א"כ אפשר עם מ"ש בש"ס שאמר לה לדביתהו אקדימו ריפתא לעניא כי היכי דליקדמו לבנייכו, אמרה ליה מילט קא מילט להו, אמר לה גלגל הוא שחוזר בעולם דכתיב "כי בגלל" וכו' ע"כ, וע"פ דרכם דרך הקדש אפשר דהכל רמוז בקראין והכי קאמר "נתון" מיד לעניי עמו כדי שתתן לו ר"ל או לעצמו או לבניו שהם כגופו, וגם מילת ל"ו בראשי תיבות לבניך ולבנותיך. ואמר "לא ירע לבבך בתתך לו" ר"ל כמ"ש לך כן שתאמר מילט קא מילט לי מידי דהוי "כי בגלל הדבר הזה" וכו', כי גלגל הוא שחוזר בעולם, וכמו שהשיב לה ההוא מרבנן לאשתו והיא גופה קמ"ל שאם מקדים במצוה רבה כזו אהנייא ליה לזרעו אחריו שיתברכו ויקדימו להם וכאמור.	 [2150:  דברים טו, י.]  [2151:  ברכות פרק ט משנה ה.]  [2152:  נחמיה י, לג.]  [2153:  קהלת ה, ה.]  [2154:  הושע יד, י.] 

הדרן עלן לפסוק "אמת קנה ואל תמכור חכמה ומוסר ובינה"[footnoteRef:2155] ע"כ בתחלה י"ל מהיכא תיתי שימכור, ונראה דר"ל על ת"ח שיקיים את התורה מעוני ולא ימכור פטמה לחצאין כמו יששכר וזבולון, א"נ ר"ל שיהיה לו חשק בתורה כמו אדם שרוצה לקנות דבר ולוקחו ביוקר ולא כמו אדם שרוצה למכור החפץ מפני דוחקו וימכור בזול, וז"ש במשלי סימן ב[footnoteRef:2156] "בני אם תקח אמרי" וכו' ו"אם" זה חובה וקמ"ל שירדוף עליהם כאדם הלוקח שלוקח ביוקר ולא כמוכר, והיינו שסיים "אם תבקשנה ככסף" וכו' וכאמור, ומ"ה אמר שם בסימן ח"י[footnoteRef:2157] "קחו מוסרי" וכו' וגם אמר שם "כי לקח טוב" וכו' "ה' קנני ראשית דרכו" ר"ל כאדם הקונה כי "יקרה היא מפנינים" ואמר "ראשית" משום שדרך הקונה פעם א' שקונה ביוקר ובשמחה ביתר שאת, ומ"ה כתיב ג"כ "כי לקח טוב נתתי לכם" וכו' וגם אמרו בסימן י'[footnoteRef:2158] "חכם לב יקח מצות" וכו' "יקח" דייקא להאמור, וגם אמר בסימן ט"ז[footnoteRef:2159] "קנה חכמה מה טוב מחרוץ וקנית בינה" וכו', ובסימן ח"י[footnoteRef:2160] אמרו "לב נבון יקנה דעת ואזן חכמים תבקש דעת", וז"א ג"כ "בכל קניינך קנה בינה"[footnoteRef:2161] וכיוצא מאלו הפסוקים. א"נ רמז במילה אמת זו אמונה שבא חבקוק[footnoteRef:2162] ואמר "צדיק באמונתו יחיה" ובזה קנה כל התורה כולה, א"נ ר"ל שיזכה להיות עשיר ויתן בתו לת"ח ולא יצטרך למכור כל מה שיש לו וכו'.	 [2155:  משלי כג, כג.]  [2156:  פסוק א.]  [2157:  צ"ל ח פסוק י.]  [2158:  משלי י, ח.]  [2159:  משלי טז, טז.]  [2160:  פסוק טו.]  [2161:  משלי ד, ז.]  [2162:  חבקוק ב, ד.] 

ועתה נחזור לפסוק הנושא "בא יבא ברנה"[footnoteRef:2163] נושא קמא קמא דמטי ההוא אמר "ראה נתתי לפניכם את הארץ"[footnoteRef:2164] הכוונה בו שהאשה קרקע עולם והיא ארץ חפץ "וחפץ ה' בידו יצלח"[footnoteRef:2165] לכל אשר יחפוץ יטנה[footnoteRef:2166] לבת זוגו, מין במינו וז"א "ראה נתתי לפניכם" וכו' ר"ל אני ולא שליח, דבתורה ובנביאים ובכתובים מצינו שאין זיווגו של איש אלא מאת ה', ואמר "את הארץ" האי את לרבות ת"ח שימכור כל מה שיש לו וישא בת ת"ח שזכות אבותם מסייעתם, והיינו שסיים "אשר נשבע ה' לאבותיכם" ר"ל שזכות אבות לא תמה, אמר עוד שניות דרבנן "ראה נתתי לפניכם את הארץ באו ורשו את הארץ" ר"ל שיהיה זיווגם עולה יפה כר"ב חיי"א ור"ב בניי"א ורב הונ"א "אכלו את חלב האר"ץ[footnoteRef:2167]"[footnoteRef:2168] במוטב ג' כחדא אחים ולא יתפרדו כן יאמר ה', ועוד בה דבר שהיה בכלל "באו ורשו את הארץ" זו ארץ החיים עולם שכולו טוב וארוך ע"י קיום מצוה רבה כזו, ור"ל שאינם כסוג שאמר הנביא לחזקיה כי מה אתה ולא תחיה בב' עולמות, אבל להנחיל אוהבי יש וכו', וז"א "באו ורשו את הארץ" על ידי מצות ביאה של פריה ורביה תזכו להעולם הבא נחלת עולמים, ולא בעולם הזה בלבד שהיא חיי שעה אלא טובים השנים. ויבא הכתוב הג' ויכריע ביניהם ההוא אמר "ראה נתתי לפניכם" וכו' זה האמור כנגד גאולה בתרייתא שעתידה להיות ע"י השי"ת בעצמו והיא תשועת עולמים ותכלית הדברים, משום שאמרו[footnoteRef:2169] ז"ל אין בן דוד בא עד שיכלו כל הנשמות שבגוף א"כ איפוא בזמן שישראל מקיימים מצוה פריה ורביה דבר בעתו אף אני אעשה זאת לכם ליתן לפניכם את הארץ הקדושה בעגלא ובזמן קריב, יראו ענינו וישמח לבנו[footnoteRef:2170] ירושלים דדהבא אמן כן יהי רצון.	 [2163:  תהלים קכו, ו.]  [2164:  דברים א, ח.]  [2165:  ישעיהו נג, י.]  [2166:  צ"ל יתנה.]  [2167:  לשון מליצה לארם צובא=אר"ץ.]  [2168:  בראשית מה, יח.]  [2169:  יבמות סב ע"א.]  [2170:  תוס' (ברכות ד ע"ב) בד"ה דאמר רבי יוחנן איזהו בן העוה''ב וכו'. ואנו שאומרים יראו עינינו ופסוקים אחרים אחר השכיבנו. נראה הואיל ותקינו להו רבנן ה''ל כגאולה אריכתא דתקינו לומר זה שבתוך כך יתפלל חבירו גם הוא ולא ילך מבהכ''נ עד שיגמור כל אחד תפלתו. וגם יש באותם פסוקים י''ח אזכרות כנגד י''ח ברכות דשמנה עשרה ואגב שתקנו לומר אותם פסוקים תקנו לומר חתימה של יראו עינינו. וכו' (הפסוקים נאמרים לאחר ברכת השכיבנו של ערבית או כחלק ממנה לפי חלק מנוסחי התפילה).] 

תם ונשלם הדרוש שסדרתי בנשואי חתני ובתי ה"י ה' יזכנו שנעשה דרוש בבן זכר דיתיליד להו בקרוב, וכן בחופת בניהם עדי עד וזכות אבותם מסייעתם אמן כן יהי רצון.	






ת"ו ש"ל  ב"ע



	פני    דרוש לחתונה ביתו של הרב   המים          	

[image: ]

[image: ]
		

[image: ]

[image: ]


























[image: ][image: ]


























[image: ]
[image: ]
























image3.jpg
NP

=R L i~ B R NI = Fafat B b
TR *17 PR 90 NI 1T Y0 1

o3 vvon 0 o Sy NI vomopions ony bep op iopr AN
oy pohin o'pIpd 0 06555 219 a1 'Pedoc ann

HOMI3 IIN'PODOC TP PP A5 PP OVED TR SY Y1 DU DPY 0TILIP
15y 01y 008 PILY 1D 1T MYP N5 0> 03 B+ £oe fpips fmpy
167236 DY 20 PO T 0T 20 o w7 63w Hhs b b qbn 535 5o Som
Sp orgrrn psp Ho0d 16PH ¢ 33H 397 I HYIL3 030317305 BIPPN VPNPI
2quor + 9Mp2 phs 5 FEI77 thn ond b Tp dvr o pason A4e §HI 6Y
P0 D3 0970 HEI7D 330 Pnh +p" 0915 o 179005 1pI700 ©'0Y7 090 qio
orp o'vo fnopt - QYA 13D ©oa nhap a fapr oo odish 1
nfr B0 20vpa BOND "op7 CNOMp £56 o 1167 P
< poh7 ‘3o omne S303 Prohas Y1070 1o S9ac 293 90b oo og 1ch anpo
19RI0 2"3p01 o D'y 2203 150 1pIEd P O'pa B VI PYARTE 83 TIM
70p0 PIN3 02133 0'C0 OKA33 0one P11 65203 1'00d PP D'phr 131 O 1 1D
3 S0 oded 1pact 533 00ds 10123 0vDY  pama mIn M b6 0¥ Snpom
2"0sm 55900 100 995450 550 sy £3 feng wp ppgr apon ¢ 1pIna113d 136
29 10131 £5293 VMIFEPM VLY P13 50113590 56 "2 1T 12 7350100 MR M

*2"2 106 00 83 mB1 150md b or Povh

< i 7oy i3+ 2"oh ops poan S50 op 533 Mbva 3750
‘ ) R
 72f qua pfom £odd PPy HIM D DY

Yl Y PPy o"ena v'o Pngy 5o

=2 0b o 50y

N3 NPT

5{41' 12 350 06 50 v 23pn2 379 1190 260 ‘o3pa 163 mbss opp ‘7:

P03 ownfip 0513 62 i pshna 336 'y 13w Nap oYWTPY PB

bpom 2 Y19 omsp war 10Y 60 OomSoa Stopod ohw ormpn N1
1 ado bp ombes





image4.jpg
N e

RI/A N Rty

pris i {EpR 03 bEMR Mine b3 nbsha onp. ovd
7 e

273 1°pn2 2205 ¥ 8"7:0 v"apd wmndes obhoa pfr

omdoop 0308 17> e 1op preo pracd php oo 10y nsxw
LR NENCOP'S 1LOAN 1P 0313 100 13551 0InoD P 0" e

19 M5 13797 00 PN opB adie Eygy g anfrpd s p'y

NPECRIND 1531 MER '3 5D 75D PR £193 MEN'S3 2303 2032 200 WAy pong
SHDTD ENTN0 OOII0 00N TALD 0FIBI 310 059 BY 15 1500 191FaY oS
1550080 2233 DAEH [MPI PRI D319 1105 ‘7 82 70D P 0193 Y 0P 0%
S05pa 50 Y G 095 6111°3 Pa S0 o npi b mibed b o390 @b 94 jFan
©7370 0023 237503 37 poped Je £4 1189 1 9002 pudy aghaI3
1 017101 021 Pp 15 Pide 301 T30 PP TN B NrO PEnc 1B Bl aSha
thifrog oo opid 011> 0508 19213 Y081 1) DY 183 9305 (s o 126
oYch £251 90033 MDD A OPEn Y 0 DM PEND DML T Sy e pan
30385 Enpp Ha3 L6 ©a398 £ig Samedr o pUnd F3 o5 3 a e Houws
Neney f07039370 032 AR 2 aron n’E3 1 BED ©ORC o S0 3w d
FLPM cHivd MOnd 103 0203 19 D1 P 1 G0 1 2NND 11D D103 o
194908 9035 NP3 02303 $210 9 08 101 13159 59 107pu03 TR vorzn pavey
1En0 3o wod S0 637 e9Fn 1348 630 7D eI G e S opdo £ &
DU D30 NG DI IDE MM NN d0) 70 S FewI g 919p S nhan
TIY TR TPIRE 106 10 H3Y 0100 D8P SE D" 11 I 2R pwng f3
YOI MDD 210 23D 1092 192) 1ond DInD 1B SR P AMEd o1
T3 f10 0" ED 23 £epd 170 093 1) thp Y Rbp 1w on v bp pasns 65 o'0p
e bi3p) 2307 T30 ber B0 avpod Hhyoron wmapod pdeo wd ofnp ‘3 epd
TBrHbn Ien 1N G oEno o Yapy 130 561937 pb nchaps flan ofan
953 £377 ©J 0m ©0YPICON DNPOD PN D HI 03 7O 37 a"eEd apip Sy
TER 1B 031 I oo WG 1 103 9398 Sowp £5 b Apa Y67 Bppah
DIR"D 10D E0n 0 TFY 26003 2B o Yy adpo YR 155 fudo 1o 1046
31 95 prh nshy Someh ood o 1w Yo pb nbods ppa7 23 T
Fhoorta for 157 MEDY LTI ED302 #Y pLOIAT DT 11RS 1k Sy DD
1995 00 Eapz 190 1170 B8 S0 A8 mba s hre £ yh pmed wea 1S papd
70 59 9960 2301 03712 1\ 105D £a0 Ep 2 PR 2NPDD 2dNoT TIXY Fr 130
<P T30 271000 0" S3pp £ 00 pry Bapa e £R '3 opry Pua Y 4an

S0 S0 P'EIID D 291D 0D 7R TPISY T3RA Hap 1 592 S

omod a3 fudp fpdw far ‘mb Fpvsp cired o 1tond MO
B0R 20 '@ 2P 'PLITY PIPE L1opD W1 Bpdp 10330 1of e

105 28 caard ISEEDg EN 2POD11I0 15 AYTEI7 F10 72 3R 9705 Y'ER

f'n





image5.jpg
i

Yitzchak Yosef
The Rishon Lezion Chief Rabbi of Israel

o prxt
HRT™Y MeRTn 290 TR Posan

775/874-4 ,175WN LIV 1,770
1292 °92%

JOIRER MW TN A9 TWIN MY 1Y TR0 290 WK A%YIM wnn? ,on [oR
37 YD AW MW pTIN (W 1N Y POV XK RO T DR, POTNAY ATPRA oM
INTINMI 21X BIR 7137 00 YW DRI TIRY RU¥IAY M 937127 ww R7ebw IR 2pY°
7Pt LY PRXY 1037 17N XYDWN PR DM RPN ,T°0M P 00w bann Yw
D507 TIRY XYL TV 7YY ,B7ID0 13 1973 PIAR PRWA WK K7V Y DI 22272910
L2 DR AW YA MWK TIWR MR RI AW TR 70700 Y1971 7RI
YN IR RPER K3 XYYDY AN NN X TIRD WK ,07TID0N 131 *Y1 YW onmna

A2 17 70 MR, XATIRY

1NM BTP AMYAR OPP 2PA w3 ,A%WM MW W”R PRI 07 23D 1901 MIN2 P2 1Ay
Y3 IPAR DITIAR DV (o xom) 27T TIORW M1, AN Y WMP DWITPA MIART M ,TNN
WER 191 .15 Y7ha T A¥H AN D73 WP 7RI PYWAN MY 7BKY A0 Amnn
,(p T mn v ey 2711 TIARTLDOPY ™A 72 17 ARUAN PAM ,DRYLR Wt WAR priva
07107 HY33 W73 DR 1T R0 DA 0. o) W7 KO3 121000 (2% 7 DA TNRY

.[MoDR %3 M MIED 573 Wpw oA nva ‘on 19 IRM]

101 8100 77 °30% NP 1R T W7, TR 7133 1002 RPYMTIR 2PN W31 N2
NN R WM, PN 1R ReY TN DR N7 1 RY DRW MmN K021 T TINA R 0Y
T DR, PAITION APPITRT PLID3 AMNA Y3 W 7135 07 MKW KYR M1 ImnY
ATINA DR YT P OV MARY WD .0M1% 7121, 712% 2pYM ,2pyh T prisn ,pnyy
oy fei=p] vk ™15 7 °roa N 101,121 722 PITY W RY 7987 LMo
p mp a3 o3) KPP [17] IR DAY P01 035191 DIPNI™WI WY1 ,07IND DNR3 YR
PAW DRYD) DOPIYY MITIO DY Y103 WMIDA 7Y oMKW D0 TR ,DN3MI ‘D DW2 12 PN o mx
XM ,o0 ohwm Yab Pym oma mw T8 AR msnm TmnT 010 IR 1700 TP e oy

2y ©b15Y "PNM 7R AR A2 YYD 1A AR AR AT

,IANY TARY AODY XMITT TR L0V A /2 RYI 3pYW ,2ND o rewe) 7173p1 207 0
W .AYINY W R W iYKW 0780 MODY RiITT DA WUV ™I 1WA 1T oN
D372 ©°YYINA AN ©INR3 1IN 173 YIR1 0™I¥D N0D °3 AW Mavp MY 13 1R
VDN AYIR RIK TNBM AMA AYIR K AW ASKw) LTPRYA DNYOR RO AT 19IRAY 0T DYpn
RDIT RT3 71071 ,MIRTD W 19770 NYORI 7, A0DY YHD 7 AIXD RYW AN DR
P DI¥N2 YO AW OB TA1 /K1 DY’ 2PV PO 19 ,T0Wn YK XY 7N ey
an wpna Yo 03% o wn ,2naTn ,5hR vk nosi nYDRaw O mann T
NI RATT,]N R D3 PR 2pY? RYI 197 (o o) P 99 RIR TPW DMK PRI s ooy

b2 en Yon omirw owrhy'n




image6.png




image7.jpg
Yitzchak Yosef
The Rishon Lezion Chief Rabbi of Israel

[oY pRxm

OXTEH MERTN 27 N Nosan

12% AN Y3 TR .57 ¥awINg aN53W AN, AN O7P 2pY? RITK (en m PN37 WK
NWR YR X3 R77191.0W YW 103 00 700w YV, I0Mm MR R AR PRI
n13 19,0120 MIBM JA3 N2 171 Y'Y BAY PR IR, AMNA PIY T RY DRY.AMK D21 IR
072 7MON TN AR *5Y1 . MR™PY AMNA MR TTRYY %Y ,0°bawn oy AvIaw NN 17apn
WR 2N MM DY 1YW 0T AP 10, W 1YY T1avws 197 ,07p TinbY omarn
WYY 3R Py ,03YR /7 DR 1010 RY 2°N01, VIR AN IMRY ,N7WAP 707 DTaKT 100
NOY YW WIVN 3R TID NN HY 13V 2pY° PPY 13 199 ¢ von) Y7 DRIV 17 DR 22N

"YW 273 IR PN

TN Yo N P DWTP DLW 02 DX

7132 71 ,57YaWINT ANDW 2NN ,AMNR IR Y2p A7YR DTIARW 730 W 0MaT e
DMEAT IR $31 710 7% 199K, 17591 .AMNR Y5 DR MMp DLawn 03, IR PR

anhy ]J’? DY2 TN, MI¥H 27N 2P OVp WU ]’1375'1 L7 70 x'm) R”2WAT N2WN2 WDN 191
2TV 7BR R”R D7p kG 8- ,1’7 Y7 ,NTOR 12 RWI pIW T M0XI XY e ']'7 R
N YR Ay AwYRM L, AYINT IR ,AWYRT DR N270N Andnaw ,annn b1 ,pPinn
W BTARa Y7 IRY M, 0 oMpyin YR BNROM 2172 WPHT MR, 00NN 1M D2 Y
D12’ NI¥R 0P N2RD '7:1?72:‘[ AT Y M2aXT 191 07T MWD 101 12 NN nrys

.3"Y /121 73 DR XY YY MUY RY 9w D7YR

,105Y NN JpnY NI TR AR WWAR BITIARY WED AW ,WITHN WO (o ) O
RIW 200 MY XIP1 i ,U"?D RIT 2W X371 (0,30 v3) 7137 WITHA XA .2W XIP1 T o0 ;n
LMY MI¥PI PO 2WT BI2R NX R

P 75 nopa MW ,A0D] AT AW RN .7 N1 W > ,mw';' DR DITIARY 3D T
191.27w1 HY 07K WITHA WYY .NIED MW 01,1950 MIAY.J3 T TN YD N0Y ey
(n) TIOI 71731 .778H NY?OR MIEM DKM TaY Y2 DAW .7179K7 FIOR MM 270D 17 Y3X
Bay A 72%] w1 2°n>7 ,OII2R 721D MOD ,MART 721D NPN1 DTN TN 177 IR w2
012 ’YK 110D YW WK 02 T AW ROW 203 (rvex) /W7D PV MR M3 02K .70 10D
OTID ANV YWY WD @ mm va) TIRY 7N ,7¥M DR ,pHn YIOKY PRY 21001 ,10D YW 2
WP 70 /PN D7V ANDI APRY ROTA 17 7P D7RIM 0D YW ‘3 DY WM, 1o
18m 19RY MOR MM ,D7Y2 ¥ YR TRT, N D7V DTIAR 23 O E4al Bast Sl aka=ai

772V e oo o) DIV

,272 DYLM ,TW NDRW MW DX D30 X227 XY 027 MW ,2ND n.m prwwa) MDY 03021
DPIROPM ,071% YORAY AR TN WA AYW3 MM, 0°31Y DAY 20 AW 12 nnaw
79918 Y707 N wY 177 Yax e "9 pran kY 108D TORW 2100 ,MYR 70K Y10KY 137 KD

LTI A0TD MWW 2151 BiTIDY RY37 ROW DYLA 17 TIX 127 ,wnn 2D

,/P7 MDD DD MY "W W1 W TMRW 7T ,2N3 (. nwws) AN NIRDNI DIDKR
TI0K TR ,011 MEA2 D7IWA IR DTARYT ,MIEN ORI 012 Y¥X X3 AYha w57 wrn




image8.jpg
Yitzchak Yosef % Ao pRxm

The Rishon Lezion Chief Rabbi of Israel <I3 LR7T™ MWK 3R Y PoRan

IPRW 7™ BN? PHRW 2N WHYR WIPM .0MIAR YW 1TY 0w YW 1T 0w RINW 1K1
LT7IN MOR WWN D2 WY ™37 IRW W71 ,0TAR THP 11271 ROR

0%5R 5 NR1 2°N3TD IR 1 2Pn 9D IR'IA PWIRY DTNV @y NID® D302 20D 711 YN
H1IRY 7¥7 ’Y1 770 A0A Y5 0P DmIaRT (3 ’YXR 07T 195K WR P71 2no1 0
WY¥R VTP B 1™ Y 1% XO¥IT 0%, ARITD TIORWY 00D RYD DAY Wwnn 1R B A
DRY 173 RIT 075m RYR 91D AMNA Y5 IR PYY Y2%p oww rEn XYW 971 070 KD DPRW
n7a 5w ohwTraw namn by 27pR RITW ’YR ,An32 27pRY 0w 0T 9T AR DY
orI oYY N33 YR 12MpRw MITIPR Y 110 27pm L IR0 RYR Wi XD o
5”R1,07301 NI [ 2P 1) MINYO PRI I8 7 57K N33 DPRW 07500 M2
YR PR @b ey PNDTD MY DIMORY §13 *RYON DWW NPAY D0 TAY XLWD

27y 1YY HRY 170 KM R0 200 1901, 1 0N 1Y Roxam

DITIARW X1 .NI012 b ™ ,msn n¥n 1% xan ,No5 DY n e ow Ty axa% Wwor bty
PI% 2291w TWOKR ,MIDDT NIAIY NION2 PO IR¥M) 1Y RV Y 1Rw 13 L3P 1371 920 AR
.%br nnna obaxR® pPooi X, 015 P°D0 BR YT XY

11,1010 7T 1¥H B3 7YY Y nMEni Y5 07p 725 0K OX AW ,oIR? v Y190 T
7In ANWY YR DAY FIX7I [RIY JMIPPOR MODT IR PIVOR PR ,TW PI3KY 1YY J0K3
R7$I7 05w 770 PR 2291 2NDW T v 1 ey NVAY YROVDD DON W21 07021 ,12 KOATW
XYM N7R1 PP D73 191,00 X°¥IBT 172 177 DATAR IR KX RIAW MDA, onY
mINeY INWIpY 237 2% 1% aw YRY A3 XM 2°nd N0 197 ,mn Y i omaR
NIER 72391 .07 DTIAR AR ROXIT? T2 X 009 YIDRY I 100w IREDY 7Y KD
P, 2198 Y20 K% ¥ P71 .7wa 11D m¥n 0P 1YY YR DTARW WOK 10D 137 NPOR

X0 NYIR JaTw Y7p AaYrbY] LT DIOAY AnRnbn MNYA 737 ’YY,5ORW Dpna 17mma T 7w
T T 7
[AMEDA N7 %92 T A3HR IR MSA K 1Y 20VN K1 ,A5n myn T avnn? mm

2°n> pny Y¥R mnw ,PO12 AR Y ywir TIR3T DW2 2ND (1 ek PRSY N2 7021
MWL nwn 1% X2V N3 >IN ,"MI2 2pY> T2 INWY WK BnY XY DY RYLHT R Ny
197 ,77W7 RY2AW 132 ,110D 127 T PAW [POW KOR ,D0YLn P71 R210nY XY wpma RY pnye
WP MARTY MO /T Yawa TIX M, 0 m1 nEn YV Y3R1 nooA Mnw ,wan’ TN XY

NI RYW 7Y 7TINA Yo nR

OMIaR NRIPY 71 0RY RO¥I7 M3 12 0 R ,pR 20Ynw 72 72 1192 oYY e v, poim
,7DD2 77T PR DW DT 01013 *T7 T NI D73 TP MW K03 19910 nanan 12wa
10 MWK 3V RORT 2N 71297 B72RY T3 L7951 K12, 29007 YY JA° DN RORTD
RXnP 513 RNR YRY 9,191 DANaRY AR DPR aba amnr 191 RIyama nT RN
1297 pYmw 7 oy pYrY w7 w01 7LD PETM TRV AT PROWR XMoDT
ATPRY 111,07V .08 YW %Y MynY 12 X310Ww1 Wi ¥ L0117 AWy NWRIT P
X2 ,monbnY NRYY T AW P MER 0TaRY 1 PR ORTEY P 209 K o v




image9.jpg
Yitzchak Yosef
The Rishon Lezion Chief Rabbi of Israel

qo" pRxs
SR ToRTN 270 Y T

N

AR 13 3N 133107 ATPRY 73 M Mwy? are (oY ,13n Y10RY MoK o3 ,yen 7087
DR, N1ER YIORY MORW 57 7T AW ,(r 20 mexz) N7V 10 DAM N2 RITW 010
LMY WYY 1Y DANAR W7BT,3ND .0 mexns DM NOWIT AT 03 NI AWV 8D
T MWYNW TWY ATE OTIaRT Y77, N0 M 1Y 17 1M R NoD 1AW, MEn NR K

.DAMRA 2D 0% AWy

]“)ﬁ W00 2 WP IW EN W WORY LTV 8D HoR DWITPT NIARAW 712 IR
MARW X1 OR P ,K7DYDY AN .nvaup 1YIRY ROW ,TIM02 AR NPILR NYOR b
LTI XA A2 NN W2 WINNIW 07127 Sy o 1TEPN WP

.1oD 371 ¥2°93 195K IBR NI¥M ,NOD 5w 2MYma 707 ¥W PR IWW IR (e 7y O
.TPI DD NIMK R, NIAW SWY WY 137 WRI2D IR

IR?3 77127 ,577Y2 VDI IPAR DATARY ,x wrn rrvan ) FOT T 100N K737 (po wn o vwm) 377D
J61273) “191 IOTIRA 711 HY K2 ,IPIR DIAR DWW DT NTPIY 7172V PUYY 2TIRY
bwa 3py1 ,mMYaR 951 07803 nod Y2 PYSIR 19Y1,57793 DI 7Y IPAR DTIARY IR
nR Yox YR Yy DIBR 7793 19RY PwYY N ,7En DRY 75K O3 ,prY? YARY WY T
FOTIR HY X2 12RO D7Iva ¥m Y2 oW YR 1201 ,A%YY Prnn X9 ,ora Axn onbn
AP°D D191 ,x0 0 70 vy 9T PANN PR AOTING MW AR, D0 WD) e 5 s vavwrm) RN 722

L[5 7Y PR D13 51Y3 A¥H 1M, PR RYW YW1 M 7DR M3 T TRy Yoa

TIRI27 NTIWO P21 2Py D7V VDI IR DITARY 109 PV (po wn "o 1) DW 37DDM
+(x"0 330 "o mna k“x7m) MODA NPILP T"?NN RY DUTIOWRT 1KY LTI0P T WY ML DIV

NYwIan TWwp 7873 YR 1737 23am TR oW ,77ANA Y¥2 127 0Ww3a 20D oo ey xem WP LRI
TOWINA 30T (2w ,A0D YW mYY 133 m ,0°%7a ‘2 IR YoR opys ,ATwon nbnna
.2”¥.710D Y972 11aR DTAR MY K1

W 1377 DYDY 1NN, 7702 Y793 AnY?OR 0P N7P3 A¥AR IR Y205 0Y¥R MW 12000 v
ANWY) 112 NVR 03 ,15P1 N*I93% D¥IR 51 07 195N S Y3 Anw o1 napin’ 1ot
°H N ,TIRRY MDY Yo 1Y nwR 1% ,01%% DUIRYRT AW A IMRAW A% %1

LDAMIRD 1P, PYA WIR B2 1YW MDNN, 0 nmK 12 13w, non

M¥H N¥M DAY DX MDD 12 ANWH ORY vy Liow R

R1,1057 272 11 YR X2 DUIRYHAW N3 @ my 172190 1137 PR 17 PN Nawnn ‘o
DIIMYRT RIT IRW 70D Y2 i an1,nwn B MWy 1Mynn,0byi 2 W AR 12 v
DR 1P XY ARYDT 17 RIAW ,NI013 VIR [ NPNW NIER YY 1R 19%1,71a0° 1 nank
70 7P RBNOD ORI 10 VW 017 INWR YW 1R 191 MoHT NTPERA PO IMRY
NIWR PIRYBY 77 13,093 MW SIRYBW DAY I3 ¢av xom) TIDRY 113 ,1°2092 1WHT
TIW D80 NORITW MW 101 ,N0D 5w NIgn RIT IORW NPT L, QDY N RN PR
W MK 13 PRI AT WM W DY ATMAANT 12 7R ADwR 73,10 OYL o2




image10.jpg
The Rishon Lezion Chief Rabbi of Israel

Yitzchak Yosef oo prxm

K71 370 7Y T

oYL RIT,7ABA WXL DWW oW 7w D a1 mEn 12 01 19,1 NIt wmy nph
772V M INRPY ROV 7Y

DTIP NIVID 2 WM,V YRR 2D 1 M ,‘71?{!175 v .nwn 1% X3 NOW v
i W% xam X7 NY AWl Y0 YR ,'7’11 ™ 1% xoan amvon OTPY IWDHRI .ATIWON
DW XIPT RHYD /021 . 133 77 12 IR0 YRV (v~ mean DW RMININI RPRTD TV 120
N Yyaw Ao%nn nR 0P’ 710 .mEya 19 am ays Y3aw KX ,Abnnn 133 17 1 X0, pn

DIPT TR 3 IR ROR 03 e kY

V77PD0 MIXR 12 DWITPT M2XT DR

P NTPYY (& 0 nn o) WITHI RIVR 73T, 7130 2977771 WA 2N oo mx 1 7o) DD1X 007 /0
WTTRT PR NI YA WwpY 1211 1) 07191, 9870 Mnwi 3 1Y 11pYI IX1 .1osa AN
O .2 mokns) 7YV IRII DTIAR 2@V ATPYR TN 2INDW 1N TTPYA 122 PR Wp2
1PN% WP 1D TR WY 17 777 L]0 13 AN APRYA ND3W  MWTTRR N1 yawn
Y5 D'VaM owaw IR NRIPI WP NAWM ,MN3Ww Yyaw 7w Y7iPDo MEna Mn yawn
AMINA % 0P 1PAR DANAKR °3,¥77PE0 N1XA O™PpW ,”YIW IRII DTIAR W 1N NWTIRR

A

0192 TNWR W 110 73 'I|7”7'lﬂ WP NM2RT ORI

7131 NOD M1 TNV W Sy onw nnen on L3277 NN 03 WP DWITPA NMIARAW (11
13 7DOR M0 IR 2713 H31 LD TINWH W 75NN M PP ORA IRWY w2,
VT RYTIY INWI,07TID NTIVO PUIER OV BY 1AM DWTTR DDAVAY (m o we) D790

WP MIAKRA YW oPmYsN M31 o AT w2 uY WY MRYDIM 0°03T 5753
N3 [91,MPWR NX*2 Y NPAY Thya %Y 0mna 199500 MaRAY g+ D'PY TIRDI W75
DO DR NIPW Y2ENAW 19003 17D KIT, 77D 1D TV 71293 WIM *IKY MMNA DY 7D 12w
T1W5 qa 02 R L2712 DY 11272 15 1M ,NRT Sy 1n 7787 5O O3 APhnn P2
“nox ke 3) TOMI AT 1P .57V LAISNN2 NIRYDN 0701 N Wi Awyw Yoonaw ,nonn
TXTIWR 2IND XYV NN 7PV NN IR~ 927 by ,OIT2AR MO nn 1PAw ,2N0 @ mx

NPAY TRYY i DR W™ vnpnnm “Yyarin DWITPR MR .DTI2R 701 177,07

IR 2pY YW 1w 7D DY 79331 AR DR YW DY 1D RNHWNY 01 WY

(rpn 15 DWY D"V .IDNM YW 15w D 5V 1712% 2pY? I ,2N3 (rwn 0 o) N7V MPIRY 793021
DY I IR, YIS 17IR 93 ,7I5NN 11 7Y 0 IWYN A 1P ND*bp 191,771 K1 oY Y1mw ,and
PP, MY D7 DA ‘R D12 7Y 03 191,012 W prIST j0T WM nawy An
RIW YRHW TP [P0 X 3,070 1 0 AWYN ,MIVW 7P YW1 N QYA MR Tn preipn
Y52 NTIAL NIRRT PR3 PITAN 0 PIINn 1251 JSornw ,5?0)!0 NI R DI 7Y, N
T N3 TR 2,591 MMk upn 127 ,A7aa ppovan KA, PTn XY whpa Phvm o
27y 1w YW 17D Yy WDl Tom WK 157 Yy YOI 3py Aw A novbp IR Apnmn
NX°¥? % ,701 27 NPN22 (HWR 7200w 17120 ']’an‘h 2pY N¥IW ,3ND a5 DY IR

X




image11.jpg
Yitzchak Yosef % qoT PRI

The Rishon Lezion Chief Rabbi of Israel I3 LRI0YS YR 370 e PoRean
WPW %0 YW nod Yoa v Pavs ,Avw 0% 1w TN Y AnTw W nva et
YW 5% YW KA Y112 MR Awnn

no5 252 177 WY M¥H 17K YRINI 122 PRIRI YYRY R

‘3 12 M1 0 NI ,D7V2 71p27 NR WP TMYHRY ,2ND @s "o y ¥ M7 N7WN
5% DW™M 2N DY .3 NYY 57IWa N IR P19RY A7 RY1,pan P10KY 1w 0w
oY i ,INR IWR DWIRTM RIT IDWM 1987 ,2NDOW 721 23R DR TV DR 198y
IPRYY TPARD TN MITAM 199103 0 PR > 3] M0ID T I ¥R 1298w 97 ,noon

D19RY 13 N3 A, AP R X

mabnwmy 770 WRY 17,777 [AM 01331 307 937 103 *92 Tava R¥Y 20D I Dwm
> mowy MR PV 197 031191 725 ANIRG DUNYAX 131 21 503 2902 PUBNYRY emn
N3y .MPnw1 271 7531 103 79 0MEHN YR (b

T RY PPV ©71% NYIRAY 157 07 7,001 718D 10D 13 MIAKRT TR

W7y B TN 7E 10D I, M1 NIXR FIOD NIXM 1T MIARAW T I, MRWY w2 RN
N2 by 1P MOBW DWW Y [0S (rop ermosy FIWMHI IPIVW M1 ,7ANT K? VW 0780 NYIRA
oW Yy, 710, [pRnnY Dpya proon K1) 071 IR PRI W YV 7¥H 078N IPNER

.0°7¥13 IPN1IR P11 DR D7INHR TTTRY

OTIP IR WYY 08N BRTRI YRIW? 0Y WY PWRIA N05T Y IRW? w2 W Xwpw RIX
937 07 PR NNEAY MR LD MY Wm0 mEn YV nopi Ik 199K1,19R00
YR RY P avmaY

R .OM27 W W men Y5w Y7 Ani DWA wep me ey omve g2 a1 0 ~0) MY PR3 373
M, MPEA BTIP B MNYAT 07PY R MR IR DY 7M1, INWYY 1031 17waw oo
972 YaR PR RPTT 179177 1P DpY TR UMY MINR .3 ANEAN DR NIART WYY
NR MR 7P KD 1991 ,7IR2 P POPW PR INEDT MHYL 3,19 MY RTT CWY P71 IR

Smanmnn

AYWA RYR NIBR ®Y 9711 WA ,7071Emm PNRYD VY A WY AT MW7 000 W ok
XoR a1 70, awan Yo o i xnn XYW yown ,TI0b pRmm M axnw
APIRIT 0T N e nmen Yoxaw ,Jevna

T3V2 AR AYIRAAY YWD PIODIY o mav) DAY TWITAI MY 02 YY3 PRI 7Y 00
T 73 70D MWYY IPI0XI 07N UYRAW TAYAW 7571 1270 AMKRIN M ¥
YW MIDMPPBRT 137 Yo% AYTTA TPNDY 1WA WY 19K 01273 Mt AP ano1.avRaY or
17y Y72 ARMA AR AwYn NYW2 oI¥n3 YRIW? WYW NoDAw DVYRT KW ,YWI (a0
DA PYTP XY NI BRI D3 07 YT ROV 01T WITN Y0 DwInn T 27n 00w
,09RIW T RARY IWMIR YW p¥a PR RYW DWW DAW MW TN X032 M3 ,0V07
PPV AT PRTORTIA 275 PR N2 YV nobw Yy noD ,0imn omIgnn 1w 1017




image12.jpg
Yitzchak Yosef % non PR

Gecqgos : =
The Rishon Lezion Chief Rabbi of Israel 23 SxTY Yoxn 290 Y PoNan
2 WHY FuIn A1 w3t pr PR oyom ,MnT AWINNI T ovon XY ,MEnt Y o
131 PYIIX DR T 78D TR WMIT PRI (9.0 MBI 1M R, M mwyy ovph
T MIER DR MR 7w BYY P RITY 151 OPYA pPO0R KW oW Yy

TN AW, 08P TRW AR AT Sawa urx JTIXRA R ]2 nnb menn Y fTo? WPy bax
DITAax DI ,T"’? PRI LAZD NIBH 712 230 M L,TNNA AR oywn omp an ,D’?‘Ilﬁ ieaird
1Y 78 B YR 19732 170 Y92 1701 ,mann1 RYw Ty 110 TNA 1P NIRRT Y1 IR
,To°m% R P ,078R NYIRAD PRI RY YR MERY 3731 078 MY 0TIP T IRT AVR
WHW 1,7 AY*Pa 0XHm TRYIRG BRI R AY5A W 101 A8m [0D 1D MY
RY 7D PNRYA °% 71 AWY AT M2V3 MRY RIAT 012 % NHAY,PITpn YV ywin 1ab
Mo o 1% wInn1 %R men Mavaw ,'[19’?(5 ?7,MXNN WY 2IR DIXHN XYW M2V 1R
R SN MIVAR ,TI90Y P RN AWyl ovR Yawa X9T ment myw Y22 Yhoa n
Dp¥a Pooit XOw1 Hrab 101 11 AYba ww MM ¥ nod MISTAT KW M0 ,avon
LMIEnR Y33 11791 MY 295 P ’91 50 Py vamva oeni Yo 17y Yuak 1wt [, prenn?
,7on menn Sua oyon YuanaT w? Wb opn 1Y PRY YR Y PMYpn %o 1IN0 A1
X2 DR R XU APYL P N Y1 XY AN R IO DXV ANYYA MINT XA

2"y .poon

NI 735 1013 7 718 Bp 1AR BTAR ©¥09n nnnn YW Trva ox

BRI ,M¥D W ,AODY XM IS PO P AR BANIR MW ,2ND (o my N7 T
MM ,ME¥N2 POW KIpl RAODY "N M7 IRD PDRW (1 pm) ‘232 IPXMY ,MI¥DT DR DAY
DR 231 DR 170 ,0mw 0w 1Y YW INIMD AN%T OR[NV MHT 1 10D M¥na pow
W R L,NI¥DT NN PIOY AW YINRI 12 19 MR ORNPR ,0™2W 177D NN¥n D”|7'7 v
AW RYR ,TIEHT 12 T0D M¥HI pOWAW MR MY MK T OTIARY 12 Tann phnn?
L0 KDY TN T W KD R 7AW DRW ,0TIAR 30w 0501 Pk 7 12%3w i
TWR1,13%2 1190 TR TWR YT 73R AP 1Y DWW DR DnpY Yawa pionw 57y
1m075N3 MWW 5% /1y B2IWY MW RIPI IR PR 57Y 1991,mawnn y1h p1 vy XY

DY VYN Y

R¥" ,0NIBRY PPDOR KW IR ,0RA PIOY AW NIXAT AR PORY prO0i BDTIaR DX PYY M
TPPY T PRNTY IR I 7A8n A5 anka Y19k poon RY 57y ,annn’ nuoak T
avRmen

791 PR 2390 (v 7 ks 2PN ,A0BT 22 AW ,0°351R NdNPIn DATAR YW 121w3 MM
ANR YRR XYY P ORY RpTT ROV 91T RS w1 0oy HRY [0 xam P on? xovin obw
AMYOR 1 MNWY 0377 A TWOR 03 . TR MNwY XK 76090 Wb k0w v

[nnbn ¥y P o 1 nY ,an0 M) WA RIAW 157 RY IR01, 703 YW

oW DAY 1,070 YW 0PIRHH WIS DANARW YW [POW ,3ND (v 7 ok DTN TR
T %Y AYIRA NMWN AWYW 0170 9 SINW 83NN M2, 0 BND DWR 7 11,073 YW np




image13.jpg
o

Yitzchak Yosef = qoT PRyt
The Rishon Lezion Chief Rabbi of Israel g LRIy YoXTn 390 TEY

7553 71711 7701 277 YHWN WX ,n‘nmw: 2PY NPNA RWW D7V AWW DPRI In PN
n7bn T7oN 27 RIW WP 17RW 73,170y WOR PUARM AN 5713 orwm obwn 1on
3Py S BN AN 7Y WK 170N 5%

ROX ,172% *1p°n YR ,172% 2py 0NN ,2NRED ,2ND @ 25 mowe s ey N7V TR PNOWD
7%3N1,NMX 12K XD P12 QPOWM PRIWRID D7ART DW pYWS 10 7117 X3 PRD,TDY
AT PR MR, 72727 P2 RINW 2pY° YT IR XYM TN WM ,A0RY YY py, e Yw 1Y
77191 @290 1A TINRY AT 1D H31 [3Wni 1 WY W RITM LIRS IR R
W T2 WPYR A2 IMRW DI YW PV T RIM .ODNTNT? % AT e e W73 ,07p 1213
12°0 12 NPAY TNV £°03 2 YW 2py? ARIWD K72 IAW DR YW W TIOR XM ,A%o0 XY

.27Y X2 18Y

D357 MWNI 12W AAWRT 1Y YW W D IRED DRIBVATY ,0x ;i W 2P 1002 37N
N7 .oN»P1 IR NP3 BT AR NY'T 0371 DR N2 (o m 1910 BNR METT2 3731009173 IR
DRW 1 W 75 7172 12 TR DI, 7P ARTT JARM,2p8° 10 R TIY 0.
DILp B0 WU AWK YV (W p¥r YR 1Ak INTna 1T arpa 191 ,0R1 DY 1w pien

2py Moww

IS P12 NTIVY e w) TTIO12 WYH R @on am D7 21 TAT T I W 100m
AY ,0MAR 5w 1270 XN 4”23 2703 PRRWY” LT 1 DAW RNDYN 212 O PR , IR
IRINWN °12 DR APV L,D°¥M M2IN vy vm,rram YoInR Yy DM W1 1Y Son
NS NN v oW NP 1AW 310 931,513 Y3 nva nwn oInw T amwnn
0a%2 xan oan % o%nn) W7D ,nnvn1:‘7’7 1012) DX O2WI 1R NINWRT NN ,nn*m:’&

mane e R By ,nm:xb 113 D1 WY1 RRIBWAYY N7 .37V .AM3awn omnwp

,n‘nm’7 N2 ©°2IN2W 11D RA7IIRT MDY, 1277 mny LROPTIRT ANED P2 1‘25”'7 IWORY
L0153 INOR NP3 WP RY AR ,JIATT ANER RWN ,TRVA YV RAW 7 03 YIR mp
.0 T1d% Mo 137

ATV AW 1R WIRIW BPLID YD 05D NNEAT AR TR RY TN 100 0Tpw ,m1? Twer)
by ML ORI ,R377 7R 0127 NNER HY NXI XY DX ,TWD) APm1 anYo3 DI MEn vy
v YW AR 73 MWTTAY] INAM 7952 XYY, PAR NWRI PR D12 ANYD 7,000 MEn
1% 73R MY .2 MR A NP IIRY X LD mnwa ,0abw oabwa uY mam Anaw |, a0 ewsy
117791 0D WA WITP DIXR .01 ATETD LT LW T 3pyh 1 aen omak 3 onn
N5 TN Y IR AP (e mazy R7IWID P NN 93 9102 A PPT APY NIW 77032 .7 .02
NP ORTIRYR ,972% ATV 0WR R AN N3R PNOK 190 01w 12 AR AR 1KY amn apTe
OTPY AT DWW AN 13T ATEPY 12 AR AT PR WA PR T AP b ooampT neeRT
NIRAW ,382 XY DARI TN AMEW 717D 73 2Y AT A3 XK, PATIP TN 01 0 A1na
WP B3 AMROVY [oor o) MWTAR R72WIT NI Y730 .37V TN TSV TIP3 0 0P Y

LY7X7 22702 NNMIW MEHT 0ID Y3 2D KP1T IR, 03T w3 0 773w "D NMIXHA DR




image14.jpg
Yitzchak Yosef
The Rishon Lezion Chief Rabbi of Israel

o PRyt
S0 TR 390 b noxn

BRIR TP PrISA §OTW 7 1aY TIOW N WY PIODA YY (m o mww) D227 12D 1007 RIM
1. Mnwb RoW 191 091 DWITRR DOART M, BNIR APWT TR TWRY,MONwIw T
AWR DR MWW 0PI T PN ,7 MY RW WY IR AW WA 1127 00YT ,1wp
AT O™ IRW MR ATV MW ,7M .3 230 WKW W7IY3 YO N13p% MoK MK
WPR 7MW {131 ,0aw Y T 1wnn ,wrIva amyon ik 1°nnm wrva bnw o or
WIpY1 DD WY TIXW ,BNY 1MW IR ,PORAM N3 971 .0wY 1w 127 ,8°Mp3 027

DY .17 POROM 131,1RD TRIW ‘PORNPY ,TIONMN 717 7RI ,ATIWOM DR 1°W°w DTp

2373 TP 157 [18H NPOR NN T NRYY 17 ORT

W ,OA7 TP (2 A¥n MEn 0P 19D MW YN 13703 PAWD PRI Y X Py wn
MS122 'Y, W3S PR AW [P 203 0w 400 ~) TIT IR N7IWI T2 PDN0N W DUbn TIXY
DM VAW TR DR, PR NN AT 7T AMRDYY L [TTWY 730 7 M ,Jan 00 TR WITY (o
12 W, 73T IMIRY Wi IO T DRY .Y P IR 0503 oM D081 1w PoRn 2%
DRI DRIWPIT DR WIDT (v xomy /2933 7Y 0B 10D XY P3R X0y mwnn p7 R I3
X 195 P NWHN DYDY 193 1YY PR YD DYD MK T ,70K 7371 1K 037,113 DLIART

o Ann oY) WP R 130 199, Jonm (R 1YL I Y Dy IR T 12 v
J[MIADA MR WHL oM T ¥Rwn 101 mp"m‘7 PUIDY DYLR 0D lovd Jennn

Nd wnn R, PN Nd oy WLy WW 133, wnn 1271 IR 1mina 191 DX D3 DINR
1991,°V20 DI AR I PRYTI QLMD DT PR 19RO POAY 7 WO N 723 pon

DM PRIV PR 7D
XD MIR™M22 0709320 203,071 079 RID7MIRY APW 17 TRD R0¥MI 1130 Yy 10

WIBN KLY 20T *n Y35 PR, PYR onba Y51 1 Tiny 1anei non ,xebYn XNAn
DY) 203 BT LY TR 09I T W D01, 1En AN

Baghlahfigepinin}
nov prv
1% IWRIN
YR wrIm 3

m\‘\
79 310





image15.jpg




image16.png
f s Mo 4
T DO e Dxa kg
S viaon o3 ha N
inbn vl aEn

WENT FADY I A
I WD L2 RS

arimnin 3pbr fa wor a1

.-r".-r’:bm

=rbion T v brabs

i
AR RN ]





image17.jpeg




image18.png
f rmas v 8
o™i sz g e
i Llint
rbivmm Toeoa 1 branl
L m= i b
fmivms oz N i
T m= i o
SNDD mz STENE TN
SNDD [z M P
N oz oo il
Fnoo ms v b
S =2 oo i
0 TR
M i Tim

SaRkAn





image19.png
§ smaws b 8

o 1= it 3
fiomn mon o by
15 12 oob fiom
AON fz STBIM AR
rbiprrm b s by
ArToN {3 Ak X
foirmm fro o gl
4 §= ovop P app
i f= oob mho
i {= oop X
i {= o"op oo
ohx {3 man TiaN
i fz ovop bl
95 f2 e smb
N {2 A i
5D fa kb P
v b §o prvis
Ao {2 TN
P iz o
5D §2 77 Mm
WY ax onn & Praby
Snakn





image20.png




image21.png




image22.png
b s v 8
ot omady a2 dhxo 29
N fort {= 3Py
e 51 §2 ofig
Pm i {= Fon
() M= ovoP miTnax
GTomp) 57 {2 Orop bxan
(ETR"D) P 2 oY TP
ada o oo
aba = M Gon
oz D o
Ngipm pons bbbt
Lomai, form et =3 13
ok wow i ST
FNDD iz M FTET
T 3 i vsbn
ffenn Senis wemitbaw
Nbiwm Ty = bt

QAR AE,]





image1.jpg
= ‘\W .g‘ 12
; T ': Ve

(s =
s
Rl N
et L Tl
MY
)

O\

)
|

Oy
NE=Ne)
. o
»;Q,‘

Q
195,

) S ".
i

e
o

: '9.!\‘".





image2.png
o'BT 2193 13 oW BE Sy ony nbe

TN 03 NI PIEP Y INND
AR D BUPR DOV 13 DNND) 0M9D e
epa e 2P PRy

DR 9 MY NN

169 000 D OPIPRY D o [V op ow Y PN
21 wbp 5 MbId oY 113D ph oW PE BY PEID
« DEID DY b £pab DMB D pHm pdbE PpHY 1D
059 36 D IED M3 B 136 BB IO > 12501 %6 BB
© NPBY PN VONE VREEI VRIPH W BRI I
: 956 WO OWMVN OVET PIED (O W
+ 0%b oED PDD 93P §07 Bt 20D
« b Popy Mo

ool MY IPLN " ono 0" 87> w'p pns'
Ay

27 quRb oy me

T NI BRI PR MD

©MZ0 D

293 N 9RRY ANBES Mo 7 0% 137 888 92 A0 Cuxeen
W Lmd ol sleda et o dig Leu LAt oL sada s sek

Con Approvazione

g wh 6 con Lae ungue wu afalk





